
Title キャロル・ギリガンの方法 : コールバーグ、フロイ
ト、そしてアンネ・フランク

Author(s) 田中, 壮泰

Citation 臨床哲学ニューズレター. 2025, 7, p. 30-41

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/100156

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

30

特集２ 第12回臨床哲学フォーラム（シリーズ：ふるいにかけられる声を聴く）
テーマ「キャロル・ギリガンとケアの倫理」

キャロル・ギリガンの方法
――コールバーグ、フロイト、そしてアンネ・フランク

田中　壮秦

はじめに
　『抵抗への参加』（Joining the resistance,  2011）の翻訳を、共訳者の小西真理子さん
から依頼され、引き受けることになったのは、二〇一八年のことである。そのとき、
本書のオリジナルを一読した私は、キャロル・ギリガンという人が、あまりに自由な
書き方をする研究者であることに驚いたのを覚えている。
　例えば、「ある学生さんが彼女の指導教授である教授さんのもとを訪ねてきました」（a 
Student came to her adviser, the Professor）というふうに語られる本書の第二章「わた
したちはどこから来て、どこへ向かうのか」は「寓話」の形式が採られているし、そ
れぞれト書きのついた四つの「幕」（act）からなる第三章「自由連想と大審問官－－－
ある精神分析のドラマ」は、言うまでもなく、「演劇」の形式が採られている。万事そ
んな具合で、これは心理学の本としても読めれば、一種の文学的創作物としても読む
ことができそうだった。だから、文学研究者である私に、小西さんは本書の共訳を持
ちかけたのである。
　研究者としてのギリガンのキャリアもまた自由奔放である。彼女の最初の単著であ
り、主著とみなされることの多い『もうひとつの声で』（In a different voice,  1982）を
書き上げたあと、ギリガンは小説や戯曲の創作に挑戦している。二〇〇二年には息子
と共同でナサニエル・ホーソーンの『緋文字』（1850）に基づく戯曲を書き、二〇〇八
年には単著としては三作目になる『キラ』（Kyra ）という小説で作家デビューを果たし
ている。どうやらギリガンは、心理学と文学を結びつける何らかの方法を模索してい
るようだったが、正直に言うと、私はそこにどのような生産的な意味があるのかわか
らなかった。ひねくれた見方をすれば、ハーヴァード大学の先生だから許される遊び
に過ぎないのではないか、とも思われた。
　しかし、翻訳を続ける中で私に見えてきたのは、一見自由奔放に見える彼女の研究
のスタイルが、彼女が直面してきたさまざまな不自由への抵抗として選ばれてきたと
いうことである。単なる遊び（もちろん彼女の仕事にそういう側面はあるし、あって
も何も悪くはない）ではなく、何らかの問題意識に基づいているということである。
　そこで、以下では『もうひとつの声で』から『抵抗への参加』へと至るギリガンの
研究のプロセスを、心理学と文学の両面からたどることで、その自由奔放とも形容で
きそうな彼女の研究スタイルから、一貫した問題意識の所在を探ってみたい。



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

31

１　「仮説のジレンマ」と「現実のジレンマ」

　そもそも心理学者としての出発点から、ギリガンは不自由な環境と戦わざるをえな
かった。男たちによって主導されてきたこれまでの心理学における女性蔑視を批判し
なければ、彼女は前に進むことができなかったのである。
　いや、心理学者になる前から、ギリガンは自由のために抵抗し続けていたとも言える。

「政治の季節」の真っ只中に学生時代を過ごした彼女は、公民権運動、ヴェトナム反戦
運動、第二波フェミニズム運動をはじめ、可能な限り数多くの政治運動に関わろうと
した。中間選挙を間近に控えた一九六二年には、当時、夫の都合で移住していたクリー
ヴランドで、育児に専念していたという彼女は、ベビーカーを押しながら貧困地区に
住む黒人たちの家を訪ね歩き、有権者登録の呼びかけを行なったという１。ギリガンが
心理学と出会うのは、そうした政治運動の延長線上でのことであった。
　程なくして、ハーヴァード大学の博士課程を修了したギリガンは、同大学でローレ
ンス・コールバーグの助手として教鞭を執り始めるが、そもそも彼女がコールバーグ
に惹かれたのは、彼が提唱した道徳性発達理論が、「公民権のために行動を起こし、不
当だと思われた戦争に抗議するわたしや同世代の多くの仲間たちにとって、その原動
力であった正義のための情熱をうまく言い表してくれていた」２からだという。心理学
はギリガンにとって、いや、彼女だけでなく当時の多くの若者たちにとって、政治と
切り離すことのできないものとしてあったのである３。
　しかし、ハーヴァード大学に着任早々、ギリガンはコールバーグの仕事に疑問を抱
くようになる４。彼が対象にしているのは、あくまで「仮説のジレンマ」（hypothetical 
dilemmas）に対峙したときに示される人びとの道徳性に過ぎないのではないか、と彼
女は考えた。
　コールバーグは道徳性の発達レベルを測る方法として、二つの道徳規範のうち、ど
ちらか一方の妥当性を被験者たちに語ってもらうという方法を採用した。その一つに

「ハインツのジレンマ」と呼ばれる設問がある。死に瀕した病気の妻を救うために、治
療薬を買うだけの経済力のない夫（ハインツ）が薬を盗むことを決意するが、それが

　　　　　　　　　　
１ 当時、育児に従事する傍ら、ギリガンはダンサーとして老舗の黒人劇場「カラムハウス」に通っていたが、

その劇場は貧しい黒人たちが集住する地区に位置し、「昼は工場で働き、夜にダンスをする人たち」が
少なくなかったという。Gilligan, C. (2009, September 15). Interview by L. Granek [Video Recording]. 
Psychology's Feminist Voices Oral History and Online Archive Project.  New York. p. 3. 

２ キャロル・ギリガン『抵抗への参加』小西真理子・田中壮泰・小田切建太郎訳、晃洋書房、2023年、2頁。
以下、本書からの引用は頁数のみを本文中に記載する。

３ 政治思想家としてのギリガンについては、岡野八代『ケアの倫理――フェミニズムの政治思想』（岩波新書、
2024年）を参照せよ。

４ もっとも、彼女は一九七一年にコールバーグとの共著論文「哲学者としての青年：ポスト慣習世界に
お け る 自 己 発 見 」（The Adolescent as a Philosopher: The Discovery of the Self in a Postconventional 
World）を書いている。しかし、「この論文の大部分はコールバーグによって書かれた」という。金曙輝

「「ケアと正義」の再考――C.ギリガン対L.コールバーグ論争を中心に」（東京大学大学院教育学研究科基
礎教育学研究室『研究室紀要』第38号、2012年）を参照のこと。



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

32

正しい判断であったかどうかを問う、というものである。要するに、法に従うべきか、
法を破ってでも他人の命を救うべきかという、二つの当為（「べきである」）のうち、
どちらがより理に適っているかを説明する能力が、そこでは求められた５。被験者たち
は、その説明の内容に応じて、数段階に区分された道徳性の発達段階のどこかに分類
されることになるのである。
　しかし、そこで計測できるのは、自分とは関係のない人間に降りかかった抽象的な
問題（したがって、自分の事柄になると生じざるをえない人間関係のさまざまな柵

しがらみ
や

複雑な感情に悩まされることがない）について考える能力であって、「現実のジレンマ」
（real-life dilemmas）においては、コールバーグとは別の観点から人びとの道徳性を捉
える必要がある、とギリガンは考えた。それどころか、コールバーグの枠組みは、と
くに若者に対して抑圧的に働くこともあるがゆえに、批判すべき対象ともなった。
　『抵抗への参加』の中で、ギリガンはこんなエピソードを伝えている。一九七〇年、
ケント州立大学でヴェトナム戦争に抗議していた大学生たちが陸軍州兵に射殺される
という事件が起きた。同じ頃に、ギリガンは大学の教室で男子学生たちに兵役拒否の
倫理について質問したところ、「ヴェトナム戦争の不正義については話したがるのに」、
この話題に関しては誰もが口をつぐんでしまったという６。当時を振り返りながら、ギ
リガンはこの状況をこう説明している。男子学生たちは、「自分が本当に考えているこ
と、すなわち関係性と感情にある程度左右される兵役拒否に関する自分の考えを口に
すると、女っぽいと思われるし、道徳的発達段階が低いとみなされることに気づいて
いた」（25、一部修正）というのである。
　当時はまだ「ジェンダーというものがまったく見えていなかった」（26）というギリ
ガンが、男子学生たちの沈黙に女性蔑視を読み取っていたかどうかはわからない。単
にコールバーグの研究の限界をそこに見ていただけだったのかもしれない。いずれに
せよ、この日以来、彼女は兵役を目前に控えた男子学生たちのジレンマをめぐる研究
に着手している。ところが、一九七三年にニクソン大統領が徴兵制を廃止し、その同
じ年に米国で人工妊娠中絶が合法化されたことで、彼女は研究の対象を変更せざるを
えなくなり、新たに「妊娠を継続するか、中絶するか」の選択に直面した女性たちの
ジレンマをめぐる研究を開始することになる。「男性に関する研究としてはじめたもの
が、いつしか女性を対象とする研究になっていた」（26）のである。こうして書かれた
のが、『もうひとつの声で』であった。
　ギリガンは『もうひとつの声で』の中で、女性の道徳的判断を分析した先行研究を
紹介しながら、男性とは違って女性の多くが、「仮説のジレンマではなく現実のジレン
マを解決したいと思っている」７のだと指摘している。人間一般ではなく個人的な問題
　　　　　　　　　　
５ なお、ギリガンはコールバーグの死後十周年を記念したレクチャーの中で、一九七一年にコールバーグ

が書いた論文のタイトル（From “Is” to “Ought”）に引っかけて、「彼は「べきである」（ought）に焦点
を当てたが（中略）自分は「ある」（is）に関心があった」と述べている。ギリガンとコールバーグは
研究上の対立はあったものの、プライヴェートでは終生の友であり続けた。C. Gilligan, "Remembering 
Larry." Journal of Moral Education  27, no. 2 (June 1998), p.6.

６ Gilligan, Ibid.,  p. 3. 同様の言及は『抵抗への参加』（25頁）にもある。



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

33

が、何よりもまず解決すべき問題として、多くの女性にはのしかかっているのである。
　例えば、「二〇代後半の音楽家エレン」にしても、「二九歳の既婚女性で、一人の未
就学児の母親」であり「大学院の学位取得」を目前に控えていたルースにしても、い
ずれにとっても子供を産むということは、これまで頑張ってきた学業や職業の道を諦
めることを意味した。「ケアをせよという強制命令」が女性たちばかりに押しつけられ
るからである（『もうひとつの声で』第三章を参照）。問題の根底には、出産後の子供
の養育を含む、ありとあらゆるケアを女性に押しつけてきた性別役割分業の体制があった。
　こうして、男たちが主導してきたこれまでの心理学への批判として出発したギリガ
ンの研究は、やがて、より大きな枠組みである家父長制に対する批判としても展開し
ていくことになる。

２　「解離」と「自由連想法」
　ここでもう一人、コールバーグと並んでギリガンがもっとも影響を受け、乗り越え
るべき存在でもあった「権威」として、ジークムント・フロイトの名前を挙げておき
たい。というのも、『もうひとつの声で』以降のギリガンの仕事は、フロイトの方法を
批判的にアプロプリエイトしてきたプロセスとしてもたどることができるからである。
　すでに『もうひとつの声で』の中で、ギリガンはフロイトへの批判を展開している

（育児を女性の務めとしてきた家父長制の歴史を捉え損ねているとして、彼女は「エディ
プス・コンプレックス」の枠組みを批判した）８。しかし、その後も彼女は繰り返しフ
ロイトに立ち返っており、例えば、彼女の単著としては二作目になる『歓びの誕生』（The 
Birth of Pleasure,  2002）は、少女時代のギリガンと母親との関係を問い直した自伝的
なエッセイとなっているが、同時にそれはフロイトの向こうを張る試みとしてもあっ
た。
　その中でギリガンは、男の子が母親への愛情を断ち切り、健全な性愛関係へと至る
ための「禁止」の物語として、オイディプスの神話を読み替えたフロイトに対抗して、
それとは反対に「見るな」という禁止を破ることで、最終的に結ばれることになる男
女の愛を描いたキューピッドとプシュケーの神話に、家父長制的な枠組みを越えた、
もう一つの新しい関係性のあり方を読み取っている９。タイトルの「歓び」とは、直接
的にはキューピッドとプシュケーとのあいだに生まれた子供の名前を指している。
　しかし、フロイトはギリガンにとって、乗り越えるべき存在であったと同時に、自
分の研究のお手本とすべき存在でもあった。とくに初期のフロイトの仕事を、彼女は
高く評価した。

　　　　　　　　　　
７ キャロル・ギリガン『もうひとつの声で』川本隆史・山辺恵理子・米典子訳、風行社、2022年、188頁。
８ なお、言うまでもないことかもしれないが、フロイトに対するギリガンの批判的読解は、カレン・ホー

ナイ、ナンシー・チョドロウ、リュス・イリガライなど、女性の精神分析家たちの仕事に多くを負って
いる。

９ 例えば、そこにはこう書かれている。「プシュケーとキューピッドの神話が民主主義を照らす星（polestar）
で、自由と男女平等への道を示す物語で、歓びの誕生の条件だとすれば、オイディプスの悲劇は家父長
制を導く星（lodestar）である」。C. Gilligan, The birth of Pleasure,  Alfred A. Knopf, 2002, p. 226.



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

34

　ギリガンがフロイトの批判的読解に本格的に取り組んだ最初の論文とも言える、『抵
抗への参加』の第三章は、「エディプス・コンプレックス」以降のフロイトを批判しな
がら、他方で、「解離」（Dissoziation）と「自由連想法」（freie Assoziation）という二
つの重要な発見を成し得たがゆえに、初期のフロイトの仕事を持ち上げるという議論
を展開している。「自由連想法」については、「火を発見することに相当するもの」（106）
とまで述べているほどである。
　フロイトが「解離」を発見するのは、一九世紀末のことである。その頃、神経症に
悩む（主に女性の）患者の診断を始めていた彼は、患者たちが、本当は自分の症状の
原因を知らないのではなく、何らかの理由で「知るのは嫌だ」と抵抗していることに
気づいた。彼女たちの症状が、「知っていることを知らないことにしてしまう、意識の
切り離し」（110）、すなわち「解離」と関係していることを彼は突き止めるのである。
　しかし、知っているのに知らないことにしている何事かを患者たち自身に語っても
らうには、特別な方法が必要だった。最終的に、フロイトは患者たちの額に手を置き、
彼女たちの内部で自制が働かないよう、頭に浮かんだことを何もかも自由に語っても
らうという方法を編み出した。これが「自由連想法」である。あくまでフロイトは、
女たちが自分の声と言葉で、自分の経験を語ることができるようサポートすることに
徹したのである。
　その結果、女性たちの口から、これまで隠されてきた事実が明るみに出ることになっ
た。なかでもフロイトを驚かせたのは、彼女たちの多くが、子供の頃に大人の男たち、
それも大抵が自分の父親から性的虐待を受けたことがある、と証言したことである10。
　性暴力の問題は、本来は加害者が恥じ入らねばならないのに、被害者のほうが恥の
意識を抱え、沈黙を余儀なくされてきたがゆえに、過去も現在も、その多くが、現実
にはなかったことにされてきた。加害者が実の父親であれば、なおさらその体験は恥
の記憶として抑圧されることになるだろう。もっとも弱い立場に置かれた者たち（こ
こでは女性と子供たち）が沈黙を強いられる構造が、家父長制と呼ばれるものである。
フロイトは「自由連想法」を考案したことで、はからずも家父長制のおぞましさと向
き合うことになったのである。
　ギリガンによれば、「初期の仕事のなかでフロイトが直面した課題は、父の声を放棄
することだった」という。

ひとりの医師として権威を求めたフロイトであったが、自分の方法を押し通すた
めには、その要求をあきらめなければならなかった。彼の強みは方法――連想を解
放するための方法――を知っていることにあった。しかし、自分の苦しみを知って
いるのは患者だけであった。（111）

　　　　　　　　　　
10 その一例として、『ヒステリー研究』（1895）には、父親から受けた性的トラウマ体験を抱えるカタリー

ナという女性が紹介されている。ただし、本文中では彼女を誘惑したのは父親ではなく、おじとして描
かれ、フロイトは一九二四年の補遺の中で、それが本当は彼女の父親であったことを明かしている。ブ
ロイアー／フロイト『ヒステリー研究＜初版＞』金閣猛訳、中公クラシックス、2013年、210頁。



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

35

　実際にフロイトは「父の声」を放棄しようとした。患者たちの「知っていること」
をまずは事実として受けとめ、幼少期の性的なトラウマ体験を神経症の起源に位置づ
ける、いわゆる「誘惑理論」（Verführungstheorie）を提唱しさえした。しかし、程な
くしてフロイトは患者の声に耳を塞いでしまう。彼女たちが語ったトラウマ体験は現
実に起きたことではなく、「空想」（Phantasie）の産物だと捉えるようになるのである。
　このときに登場するのが、「エディプス・コンプレックス」の枠組みである。フロイ
トは男の子の発達の起源に、母と結ばれたいと願い、父と対立することで抱える内的
葛藤を位置づけた。最終的に男の子は父による禁止（それをフロイトは「去勢不安」
として説明する）を受け入れ、母との関係を断ち切ることで、健全な性関係に向かう
ことになる。つまり、家族からの自立を目指すようになる。他方、ペニスを持たない
女の子には禁止が強く働かないため、彼女たちは「エディプス・コンプレックス」か
らなかなか抜け出すことができない。つまり、近親姦の物語を抱えたまま成長するこ
とになる、とフロイトは考えた。
　これ以降、患者たちの語りはもはや必要とはされず、解釈者であるフロイトが彼女
らに代わって語ることになるだろう。「自由連想法」を考案したことで、患者とともに
自らも家父長制からの解放に向けて歩み出したかに見えたフロイトであったが、早々
に彼はそこから後退してしまった、というのが『抵抗への参加』第三章におけるフロ
イト批判の要諦である。コールバーグのときと同様に、フロイトへの批判においても
ギリガンは、「仮説」の精緻化にかまけて、女性たちの「現実」（ここでは性的トラウ
マの問題）に蓋をする男性研究者たちの理論偏重を問題にしていた。
　ところで、ギリガンが「自由連想法」を評価する際に、それをフロイトと患者たち
とのあいだの一種の相互ケアの営みとして捉えていた点は注目に値するだろう。とい
うのも、心理学者としての彼女自身の仕事も、そういう側面を持っていたからである。
　『もうひとつの声で』を出版したあと、ギリガンは思春期の少女たちを対象とした新
たな研究に取り掛かっている。そして同じ頃に、自己分析を開始したというギリガンは、

「自由連想法を通して、また、自分の分析家の助けを借りて、わたしは自分のなかにあ
る解離を打ち消していくと同時に（中略）研究対象の少女たちが語るのを、一語一語
忠実に聞き取りながら、彼女たちのなかで解離のプロセスがはじまる現場に立ち会っ
てい」（101）たと書いている。つまり、少女たちの声に耳を傾けながら、同時に、自
らの内部にある少女の声を発見してゆくプロセスとして、それはあった。
　ギリガンによれば、思春期（とりわけ一二歳から一三歳にかけての時期）に少女た
ちは、「家父長制におけるジェンダー・コードとその慣習の制度的な強制にさらされる」

（49）がゆえに、それ以前の自分の声と周囲から期待される声との間で葛藤を抱えるこ
とが少なくないという。この葛藤のさなかに、少女たちが示す道徳性に光を当てるこ
とが、『もうひとつの声で』を書き終えたあとのギリガンの新しい課題となった。
　遡れば一九八一年、『もうひとつの声で』を刊行する前年に、ニューヨーク州にある
私立の女子高校であり、米国で最初に設立された女子のための高等教育機関としても
知られる、エマ・ウィラード校の教職員から、ギリガンはハーヴァード大学の何人か
の共同研究者たちとともに、この学校に在籍する女子学生を対象とした、女子の発達



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

36

をめぐる聞き取り調査を依頼されている。ウーマン・リブ以降の女性の変化に合わせて、
同校はカリキュラムの大幅な改革を目指していた。
　新たな研究対象として、ギリガンが思春期の少女を選択したのは、直接的にはこの
依頼を引き受けたことがきっかけとなったが、そのテーマが当時の心理学の「欠落」
の一つであったこともそこには関係している。例えば、一九八〇年に刊行された『青
年期心理学ハンドブック』（Handbook of Adolescent Psychology ）には、「思春期の少
女は、これまでほとんど研究されてこなかった」と書かれていたという11。
　しかし、この研究には、いくつもの困難がともなった。参照できる先行研究がほと
んどなかったし、思春期に少女たちのどこがどう変化したのかを知るには、長期間に
わたる調査が必要だった。何よりも難しいのは、この時期に少女たちは周囲に適応す
る必要から、自分の声を抑え込んでしまう傾向があるため、少女たちの発話だけでな
く、言い淀みや沈黙も含む、声ならぬ声を相手にしなければならなかったことである。
しかも、それはギリガン自身が経験していたことでもあった。彼女も一人の大人の女
である前に、一人の少女として思春期に家父長制への通過儀礼を潜り抜けているはず
なのである。少女の研究は、ギリガンに自分自身と向き合うことも要請した。
　このとき、相互ケアとしての「自由連想法」が役に立った。ギリガンは聞き取り調
査で得た少女たちの声を、彼女の声にしてしまわないために、つまり、できるだけ操
作を加えないために、思いつくままに書き出そうとする。少女に対してではなく、ギ
リガンは自らに、「自由連想法」を施したということである。少女たちから声を引き出
す前に、まずは自分自身が、少女の声を取り戻す必要があったからである。

3　失われた声を求めて
　『抵抗への参加』の第三章の中で、ギリガンは子供を対象とする研究を始めた頃に、「連
想の流れにしたがって、現代のアメリカに生きる子供たちの声と、時代と文化を越え
て芸術家たちが記述してきた声（エウリピデスの悲劇のイピゲネイアやシェイクスピ
アの『十二夜』のヴァイオラから、ツィツィ・ダンガレムハの『ナーヴァス・コンディ
ション』のタムブ、トニ・モリスンの『青い眼が欲しい』のクローディアまで）のあ
いだの共鳴を拾いあげてきました」（102）と書いている。つまり、「自由連想法」は子
供たちの現実の声と文学に描かれた声とを結びつける方法としてもあったのである。
　もともとギリガンは、文学によく言及する心理学者であった12。『もうひとつの声で』

　　　　　　　　　　
11 C. Gilligan, "Prologue", In C. Gilligan, N.P. Lyons, T.J. Hanmer (Eds.), Making connections: The 

relational worlds of adolescent girls at Emma Willard School,  Harvard University Press, 1990, p. 1.
12 文学研究者の立場からギリガンについて語ったものとしては、『ケアの倫理とエンパワメント』（講談社、

2021）をはじめとする小川公代の仕事がある。また、岡野（前掲書、第四章）は、論文「道徳の志向性
と発達」（Moral orientation and moral development, 1987 ／小西真理子による日本語訳は『生存学』vol. 7、
2014、229-244頁に収められている）の中で展開された、ギリガンによるスーザン・グラスペルの短篇

「女だけの陪審団」（1917）論を紹介している。ギリガンの作家としての仕事については、東京大学大学
院教育学研究科・基礎教育学研究室『研究室紀要』第36号、2010年、85−89頁に掲載された、金暁輝
による『キラ』論を参照せよ。



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

37

においても、ジョゼフ・コンラッドの『闇の奧』（1902）やトニ・モリスンの『ビラヴド』
（1987）など、文学作品の名前がちらほらと登場していたが、とりわけ少女の研究に着
手した頃から、彼女の文学への関心は、より一層高まったように思われる。小説や戯
曲の創作を手がけもした。もちろん、彼女が学部時代に英文学を専攻していたことが、
そこには関係している。しかし、それだけではなく、少女の研究を進める上で直面し
たさまざまな困難も、そこには関係していた。なにしろ、文学は少女の声の貯蔵庫と
して、心理学における先行研究の「欠落」を補う上でも役に立ったのである。
　例えば、エマ・ウィラード校における長年にわたる調査の集大成として、ギリガン
は一九九〇年に、同校の創立一七五周年を記念した論集『つながりをつくる－－－エマ・
ウィラード校における思春期の少女たちの関係性の世界』を刊行しているが、そこに
彼女は、「シェイクスピアの姉妹を教育すること：女の思春期の地下からの覚書」と題
した論文を寄せている13。
　競争よりも関係性に重きを置いた、これからのあるべき女子教育について論じたも
のだが、その中でギリガンは、『テンペスト』（戯曲の初出は1623年）に描かれたミラ
ンダの姿に、大人たちから自分の意見を聞いてもらえず、声を発することさえ許され
ない、現代の少女たちの経験を重ね合わせている。物語の冒頭部分で、弟への復讐を
計画していたプロスペローの行動に、疑問を投げかけた娘ミランダは、父から「これ
以上なにも訊くな」（Here cease more questions）と制止されるのである。男性作家が
書いた文学作品の中にも、少女のリアルな経験を読み取ることができることを証明し
てみせたこの論文は、文学作品に対するフェミニズム批評の模範的な実践とも言える
だろう。
　ところで、ギリガンは大学で英文学を学んでいたこともあって、シェイクスピアや
ホーソーンなど、彼女が好んで言及する作家たちの多くは英語圏の作家であったが、
必ずしも英語にこだわっていたわけではなく、プルーストやドストエフスキーなど、
しばしば英語圏以外の作家にも言及している。もちろん、男性作家を特別視すること
もなく、彼女の研究には、女性の経験を知るもっともよい材料の一つとして、シャー
ロット・ブロンテやヴァージニア・ウルフ、マーガレット・アトウッドなど、女性作
家たちが書いたものが、よく顔を覗かせている。さらに、トニ・モリスンやジャメイカ・
キンケイドなど、黒人文学にも彼女が目配りを利かせている点は注目に値するだろう。
そして、小説だけでなく、詩や日記も彼女は愛読しており、なかでもアンネ・フラン
クの日記は、ギリガンがもっともよく言及するテクストの一つになっている。
　一九八〇年代後半から九〇年代初頭にかけて、思春期の少女たちの聞き取り調査を
進めるなかで、テクストからも少女の声を読み取ろうとしていたギリガンにとって、
同じ頃に英訳が刊行されたアンネの日記の校訂版との出会いは、まさに運命的とも言
える出来事であったに違いない。アンネの日記が特別なのは、単にそれが（そもそも
そんなものが本当にあるとしてだが）「ノン・フィクション」であったからではない。

　　　　　　　　　　
13 C. Gilligan, " Teaching Shakespeare's Sister: Notes from the Underground of Female Adolescence ", In 

Ibid.,  pp. 88-109.



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

38

それは、アンネが公開用と自分用とで日記を書き分けていたことが、このときに明ら
かになったからである。思春期の少女が示す特徴的な行動の一つとして、ギリガンが
もっとも注目していたのが、まさにこれと同じ、声の使い分けであった。ギリガンは
こう書いている。

アンネ・フランクが日記を編集したこと、そして、実際の日記と彼女の手になる
編集版の日記のほとんどが残っており、一九八九年に校訂版として出版されたこ
とを、オランダの若手の学者デニーゼ・デ・コスタから教えてもらったとき、わ
たしは、自己編集のプロセス－－－これは、わたし自身の内部にあることを知って
いたし、少女や女たちとの研究でも観察してきたものです－－－が、歴史の網にか
かり、琥珀のなかの化石のように保存されていることに気づきました（202-203）。

　アンネの日記が『うしろの家』（Het Achterhuis ）のタイトルで最初にオランダで刊
行されたのは一九四七年のことだが、それから現在に至るまで、この日記には少なく
とも二度、重要な校訂が行われている。　
　アンネの遺品を管理していたのは、フランク家で唯一ホロコーストを生き延びた父
オットーだが、一九八〇年に彼が死亡したことで、アンネの書いたものはすべてオラ
ンダ国立戦時資料研究所に寄贈されている。これによって初めて、アンネの日記に
はオリジナルのテキストと公開を目的としてアンネ自身が編集したもの、そして父
オットーがそれにさらに手を加えた再編集版の三種類が存在していたことが判明した。
それらの異同を検討した批判校訂版が、同じオランダの研究所から刊行されるのが
一九八六年で、それがオランダ語から英語に翻訳されるのが、その三年後の一九八九
年になる。
　その翌年、一九九〇年にミシガン大学で「タナー講義」を行なったギリガンは、そ
こで中心的に論じるテクストの一つとして、アンネの日記を取り上げている。
　実は、この講義には「抵抗への参加」というタイトルが付いていた。これが、およ
そ二〇年後に刊行される彼女の単著のタイトルになり、この原稿を書き直したものが

「抵抗をアイデンティファイする」14とタイトルを変え、『抵抗への参加』の第四章に収
録されることになるのである。
　ところで、アンネの日記は一九五二年に最初に英訳され、その数年後にブロードウェ
イの劇やハリウッド映画にリメイクされたことで世界的に広く読まれることになるが、
それらが依拠していたのは、どれも父オットーが検閲した日記のほうであった。原テ
キストが発見された八〇年代以降、アンネはプロパガンダ的に大人たちによって作ら
れた、ホロコーストの犠牲者としてのシンボル（まさにブロードウェイやハリウッド

　　　　　　　　　　
14 私は第四章のタイトル"Identifying the resistance"を「抵抗を識別する」と訳したが、今は「抵抗を取り

戻す」か「抵抗と自己同一化する」と訳したほうがよかったと思っている。『抵抗への参加』の中で、
ギリガンは少女たちの声に抵抗を聴き取り、そこに参加するよう読者に呼びかけたが、それは大人たち
が自分の内部に埋め込まれた子供の声と「自己同一化」することをも意味したからである。



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

39

が強調したのが、そのようなアンネ像であった）としてではなく、一人の等身大の少
女として受け止められるようになった。セックスやジェンダーの問題に強く興味を示
した思春期の少女ならではのアンネの姿は、このとき以降、知られるようになる。
　「原爆の子の像」や「慰安婦像」など、具体例を挙げるまでもなく、アンネ以外にも
数多くの少女たちが、これまでに国家や民族の象徴としての役割を押し付けられてき
たことを、私たちは日常的に知っている。
　オリジナルの日記では性的な関心について自由に書いたアンネが、公開用の日記で
はそれを削除しなければならなかったのは、彼女もまた、大人たちが少女をどのよう
に見たがっているのかを、よく知っていたからである。
　これと同様に、ギリガンが聞き取り調査を行った少女たちも、自分の身体と性をめ
ぐって、周囲が押しつける理想の姿と現実の欲望とのあいだのズレに苦しんでいた。
　例えば、ギリガンと二人っきりの場面では、「自分の体について話そうとするアン
ネ・フランクの、あのためらいがちだが毅然とした書きっぷりにどことなく似た口調
で、性的な欲望についてあけっぴろげに語」（181-182）ったという一四歳のロージーは、
母親との関係に話題が及ぶと血相を変え、「だって、お母さんはわたしに対してとても
いいイメージを持っていて……完璧な子供だと思っていたんです」（182）と愚痴をこ
ぼしている。
　家父長制は父親だけが支えているのではなく、母親もまた、その協力者として振る
舞うことがある。少なくとも、思春期の少女たちの目にはそのように映ることがあり、
その結果、少女たちはより一層孤独感を深めることになる。そして、そのような孤独
感を通じて、少女たちは、まさにアンネが自分用と公開用の二種類の日記を書き分
けたように、公的な声と私的な声の使い分け――あるいはギリガンの言葉を使えば

「二
ダ ブ リ ン グ

重化」――を体得するようになるのである。
　例えば、授業で英雄譚を書くように言われた一四歳のアンナは、二種類の作文を用
意し、ひとつは「かつて人類を救ったタ

　 a  l a  -  d e e  -  d a h 　

イヘンリッパな英雄がいましたってやつ」（164）
を、もうひとつはヒトラーに憧れる少年の視点から英雄としてヒトラーを描いたもの
を提出したという。
　しかし、ここで急いで付け加えておく必要があるのは、ギリガンが思春期の少女た
ちの中に見ていたのは、必ずしも敵対的な母娘関係ではなかったということである。
例えば、先ほど名前を挙げたロージーにしても、実際は母親との良好な関係性を望ん
でいた。恋人との関係をめぐって母親と揉めたときも、彼女は「口喧嘩とかそういう
のじゃなく」、「向こうがどう思っているのか聞きたかった」（182）のだと述べている。
アンネが日記の中で私たちに伝えようとしていたのも、まさにそのような母娘関係の
連帯の可能性である。彼女の日記には、母は母で、娘の変化に戸惑いながらも娘との
あるべき関係を取ろうとしていたこと、そして娘は娘で、そのような母の気掛かりに
気づいており、母との連帯の可能性を模索していたことが記されている。
　例えば、一九九八年に、新たにアンネの日記の五ページ分が発見されているが、そ
の中でアンネは次のように書いている。これは、そのまま第四章の中で引用されてい
る部分でもある。



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

40

「ことによると、お母さんがまわりのみんなにとげとげしい、無愛想な態度をとる
ようになったのは、これまであまりにも多くを堪え忍んできたせいかもしれませ
んが、あいにくそれは確実にお母さんを愛される人柄から遠ざけ、敬愛の念をか
きたてにくくしているのです。そのうちいつかはお父さんも、否応なく気づかさ
れることになるでしょう――お母さんが、うわべだけではけっしてお父さんの全
面的な愛情を要求することなどなくても、そのじつ内心では徐々に、しかし確実に、
ぼろぼろになってゆきつつあることに。お母さんは、ほかの誰よりも深くお父さ
んを愛しています。そしてこの種の愛情が報いられないのを見せつけられるのっ
て、とてもむごいことだと思います。」15

　ギリガンはここに、母の側に立ち、母を擁護するという、これまで見落とされてい
たアンネの姿が示されていると述べる。父の検閲があったために、それは見落とされ
てきたのだが、まさにそのような父の暴力に対して、「アンネは自らを抵

レ ジ ス タ ー

抗者として位
置づけているのだ」（180）とまでギリガンは主張した。
　この新たなページを含む校訂版が英訳されるのは、二〇〇三年のことである。この
発見が、昔に書いた論文を二〇年近くも経ってから、『抵抗への参加』に収めるために、
ギリガンがもう一度書き直した主な理由とまでは言わなくとも、理由の一つであった
ことは間違いない。少なくとも、このときになってギリガンは初めて、「女同士を競合
関係に置くことのない女たちの物語が、わたしたちの耳に届きにくいという現実」（180）
に気づかされたという。
　ここまで書けば、一見自由奔放に見える彼女の研究のスタイルが、明確な問題意識
に基づいていることが、すでに明らかになったのではないかと思われる。ギリガンは、
聞き取り調査だけでは聞き取ることが難しく、テクストだけからは読み取ることの難
しい、思春期の少女たちの隠された声を、心理学と文学を結びつけることで、いわば
学際的でメディア横断的な方法を用いることで、浮かび上がらせようとしたのである。

まとめ
　『抵抗への参加』の序文で、ギリガンは彼女の調査対象者である一一歳の少女と向き
合うなかで、「見たままを口にできず、知っていることを考えることもできないでいる
状況にこどもたちが抵抗を示すとき、それを抑え込む側に自分が加担していた」（8）
事実に気づいたことを告白している。
　彼女の言葉尻を捉えては疑問を投げかけてくる少女に対して、ギリガンは「言葉を
額面通りに受け取りなさい」と述べたことで、インタビューをスムーズに進めること
には成功したが、その後の少女は、ただ相手の言うことを理解しているかのようにふ
るまうだけになったという。
　自らの研究を進めていくためにも、ギリガンは自身の内部で大きな位置を占めてい
た「父の声」と向き合わねばならなかった。
　　　　　　　　　　
15 アンネ・フランク『増補新訂版 アンネの日記』深町眞理子訳、文春文庫、2003年、320頁。



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

41

　そうしたなかから、「自由連想法」を用いた自己の「解放」の試みが生まれることに
なる。その最初の試みの一つとしてあったのが、一九九〇年に行われた「タナー講義」
での講演である。これは、のちに改稿され、『抵抗への参加』の第四章に収められるこ
とになる。そして、その途上で彼女は、繰り返しフロイトの著作を読み、『アンネの日
記』との出会い直しを重ねている。
　やがてギリガンは、フロイトには連帯者と抑圧者の両方を、アンネには家父長制に
対する「抵抗者」を発見することになるが、それは同時に、心理学者としてのギリガ
ンが、少女たちの連帯者でありうると同時に抑圧者でもありうる自らを発見し、少女
たちの声に抵抗を聞き取ってゆくプロセスとしてもあったのである。
　『抵抗への参加』の共訳を引き受けたとき、まさか自分がギリガンについて書くこと
になるとは思ってもいなかった。しかし、今回こうしてギリガンの文章を読み直した
ことで、改めて気付かされたのは、彼女の仕事は、内容と表現が密接に結びついてい
るということである。
　そもそも、自らが内部に埋め込んだ「もうひとつの声」（本当は知っているのに知ら
ない自分の声）に言葉を与えようとする彼女の試みは、表現の問題と向き合わざるを
えないものであったとも言える。ギリガンも引用しているヴァージニア・ウルフの言
葉を借りれば、「あたらしい言葉を見つけ、あたらしい方法を創りだす必要があった」16

がゆえに、彼女は「自由連想法」にも頼れば、小説を書きもした。『抵抗への参加』と
は「新しい表現行為への参加」に誘

いざな

う書であるとも言えるかもしれない。
　最後に、私は文学を研究する者として、とりわけ創造的に書くということの政治的
な意味について、ギリガンから多くを学ばせてもらったことを、ここで言い添えてお
きたい。

（たなか・もりやす）

　　　　　　　　　　
16 『抵抗への参加』104頁。これは、ヴァージニア・ウルフが『三ギニー』（1938）の中で書いた有名な

一節からの引用である。その直前はこうなっている。「戦争を阻止するためのわたしたちの最善の手助
けとは、あなたがた（男たち――引用者）の言葉を繰り返し、あなたがたの方法に従うのではなく、新
しい言葉を見つけ、新しい方法を創造することです」（片山亜紀訳、平凡社ライブラリー、2017年、262頁）。


