
Title 軽薄な遊びで、もっとも深いものと触れあう : パチ
ンコの哲学のために

Author(s) 西村, 高宏

Citation 臨床哲学ニューズレター. 2025, 7, p. 194-202

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/100173

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

194

特集３ 第13回臨床哲学フォーラム（シリーズ：規範の外の生と知恵）
テーマ「パチンコ・パチプロの哲学」

軽薄な遊びで、もっとも深いものと触れあう
－－－パチンコの哲学のために

西村　高宏

　かつて、ギャンブル依存症ではないかと言われたことがある。
学生の頃から、淀川区、とくに西中島エリアを中心にパチンコに明け暮れ、梅田にあ
るジャズ・ラウンジでのバイト代や非常勤講師で稼いだお金のすべてをパチンコ台に
注ぎ込み続けた。事前に店を視察し、台の癖や確率を考え、新台が出ると攻略本を読
み漁る。しかし、もともとの適当な性格にくわえて、計算や読みを逞しくしたうえで
パチンコ台に臨むということにどことなしか嫌悪感や恥ずかしさを感じ、いつからか、
ただただ自身の直感や気分にのみ耳を澄ませて台を選ぶ、というきわめて軽薄な遊び
方をすることに熱中した。そのため、気がつけば大きく負けが込み、当然のことなが
ら多額の借金を抱え込むことになる。
　負けが込み、借金が膨れ上がったという事実からすれば、あの頃のじぶんはいわゆ
る「パチプロ」と呼ばれる存在からは程遠い、きわめてお粗末なギャンブラー、店側
にとっては好都合なカモだったというほかない。とはいえ、それでもなお、あるかな
いかもわからない自身の運をいたずらに試し続け、理屈ではけっしてたどり着けそう
もない偶然に長らく身を晒し続けた背景には、負けるとわかっていながらも、その一
方で大真面目に勝つことを信じて疑わない人間の不可思議さ、可笑しさ、そして滑稽
さを、どこかじぶんのなかで感じとって悦しみたい、という漠然とした思いがあった
からなのかもしれない。寺山修司の気の利いた言葉を使えば、それは、どこかで「『負
けるべき必然』に賭けていた」１、とも言える。もちろん、傍からみればそれはもうた
だの「あほう」、すなわち「世間に対する身構えがない」きわめて初

うぶ
な存在にしか映っ

ていなかったのではないか。しかし、手放しで自転車に乗るように、いっさいの「身
構え」を解いた「あほう」２にならなければ見えてこない世界というのも、またたしか
にある。あの頃のじぶんは、むしろそういった世界に触れるために性懲りもなくこの「軽
薄な遊び」に興じていたように思う。

　「理解できないものに向き合うためには、自分が理解できないものになるしかない」３。
これは、根っからのギャンブル好きとして知られる宗教人類学者の植島啓司と美術家
の伊藤俊治が、わたしたちの秩序だった日常生活はその根底において供犠や錯乱や陶

　　　　　　　　　　
１ 寺山修司「テーブルの上の荒野について」『遊撃とその誇り』三一書房、1991年、51頁
２ 市川浩『〈身〉の構造　身体論を超えて』講談社学術文庫、1993年、43頁
３ 植島啓司・伊藤俊治『共感のレッスン　超情報化社会を生きる』集英社、2017年、Kindle版 No. 1382.



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

195

酔、幻覚などといった激しい身体のトランスを介した非合理的で「一見ランダムな要素」
によって支えられている事態を、「ホモ・デメンス(錯乱するヒト)」という切り口から
議論している際に交わされた言葉である。
　自分自身や社会を制御することにこだわっているかぎり、その背後にある、あるい
はそれ自体を支えている「もっとも深いものに触れる」ことはできない。植島は、バ
リ島への現地調査の際に興じた闘鶏に触れながら「ギャンブルの妙味」について以下
のように書き記している。

　闘鶏はバリ語で「タジェン」(tabjen)というのだが、ぼくはどの調査地に入っても、
覚えたての「タジェン、タジェン」と叫びまわり、現地の人々を困らせたものだった。
人類学者クリフォード・ギアツに有名な「ディープ・プレイ」という論文があり、
それはまさしくこの闘鶏を分析することを通して、バリ社会の根底を流れるエト
ス(国民感情のようなもの)を把握しようというものだが、もちろんぼくはそんな
ことはどうでもいいと思っていた。ただ、それを読んでいたときに見つけた次の
一節には、実際、まいってしまった。
　「バリの人々は自分と自分の雄鶏とを同一視することによって、自分の理想的自
己や性的自己をそこに投影するだけではなく、彼がもっとも畏れ、憎むものとも
一体化するのである。」(クリフォード・ギアツ「ディープ・プレイ」『文化の解釈学』
吉田禎吾ほか訳、岩波書店、1987年)
　ここでは「雄鶏と自分を同一視する」というところまではいい。それなら当た
り前なのだが、それだけではなく、自分が「もっとも畏れ、憎むものとも一体化
する」という箇所にビビッときてしまったのだ。それは神とか悪魔とか呼ばれる
ものかもしれないが、闘鶏のみならず、あらゆるギャンブルに共通した心構えが
説かれているような気がしたのである。ギャンブルはただのお金のやり取りでは
ない。ぼくらはもっと目に見えないものとの交流を無意識のうちに求めているの
ではなかろうか。少なくともぼくの場合はそうだ。これは世界中でギャンブルを
しまくってきたぼくにとっては、本当に心をうつ言葉だった。社会がどうだとか、
なにが合法だとかいうことなど、どうだっていい。ちゃんちゃらおかしい。善悪
など関係ない。人はいつか死ぬし、馬も死ぬ。そして、鶏などもっと頻繁に死ぬ。
ためらわずそれに賭けるのだ。もっとも軽薄な遊びで、もっとも深いものと触れ
あう。それがギャンブルの妙味というものではなかろうか。４

　「軽薄な遊びで、もっとも深いものと触れあう」。この言葉は、どことなしか、体系
的な学問や思想を捏ねくりまわすだけではたどりつけない、〈世界の懐〉へと分け入る
ための重要な道案内の言葉として響いてくる。そうした思いもあり、いつからか、自
分にとっての一大関心事が、この「軽薄な遊び」とは何か、またその只中を生きるに

　　　　　　　　　　
４ 植島啓司『運は実力を超える』角川新書、2017年、Kindle版 No. 710, 719.



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

196

はどうすればよいのか、になった。そして、それと歩調をあわせるかのように、それまで、
研究者の卵として重箱の隅をつつくように哲学書のテキスト・クリティークに明け暮
れていた生活にまったく魅力を感じなくなり、同時にじぶん自身の存在理由さえもが
日に日に希薄になってゆく。ものごとを言葉によって体系的に捉え返そうとすること
への忌避感、またそれに関わってきたじぶん自身への底なしの嫌悪感。もしかすると、
あの頃、パチンコ屋へと足繁く通いつめ、「軽薄な遊び」を試すことにのみ熱中するよ
うになったのはこのじぶん自身への嫌悪感やしんどさを解消するためだったのかもし
れない。そう考えてみれば、いま振り返ってみても、あの頃のじぶんはけっして「ギャ
ンブル依存症」といったカタチで一括りにされるような状況にはなかった。それどこ
ろか、むしろそこに、ある種の「パチンコの哲学」とでも言えそうなものの可能性を
嗅ぎつけていたようにすら思われる。もちろんそれが、いわゆる〈依存〉といった文
脈からギャンブルの弊害やリスク因子を読み解き、それらに対して何らかの対処法を
示そうとする精神病理学的なアプローチからは大きく隔たったものとなることは言う
までもない。

＊

　じつは、じぶんの置かれている境遇への嫌悪感からギャンブルへと傾いていく、と
いったケースはむかしからよく聞く話ではある。
　腸チフスの発見や、1545年に著した『偉大なる術(アルス・マグナ)』(Ars magna de 
Rebus Algebraicis )のなかで三次方程式の解法や虚数の概念を提示したことでよく知ら
れるルネッサンス期の天才ジェロラモ・カルダーノ(Gerolamo Cardano, 1501-1576)は、
医師、数学者、発明家、モラリストとしての顔以外に、一流の神秘主義者、占星術師
としても著名であった。そして、何よりその経歴のなかで特筆すべきなのが、かれが、「さ
いころ遊びについて」(Liber de ludo aleae)という賭博(いかさまや確率論)に関する論
文を書くほどの生粋の賭博師であった、という事実である。そんなかれもまた、1576
年に世に出した『わが人生の書』(De vita propria )という自叙伝に収められた「賭博
とさいころ遊び」という短い章のなかで、じぶんの置かれている境遇への嫌悪感がギャ
ンブルへとわたしを傾かせた、となかば苦しまぎれの言い訳ともとれる言葉を書き残
している。

私の行為には誉められるようなことは、おそらくなにひとつないだろう。また、
たとえその資格があるとしても、讃辞は、私が当然受けるべき非難よりきっと少
ないだろう。自分でもわかっているのだが、私はチェスやさいころ遊びに没頭し
すぎたのだ。この遊びは長いことやってきた。チェスは40年以上、さいころは25
年ほど。しかも、この期間は毎年、というのではなく、恥ずかしながら白状する
と毎日だった。これがため尊敬と財産と時間とを同時に失った。弁解の余地はな
い。だがもし弁解せよと言われるなら、実は私は賭け事が好きだったのではなくて、
諸々の原因－－－中傷、不公平な仕打ち、貧困、ある人々の横柄な態度、社会の混乱、
虚弱な体質、ひどい怠け癖、その他ありとあらゆることが私を賭博にかりたてた



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

197

のだ、と言える。その証拠に、私は自分が名誉な役割を演じられるようになると、
賭け事をやめた。したがって賭博への没頭は、それが好きだからでも、遊びの
趣味があるからでもなく、自分の境遇を嫌悪し、それからのがれる手段なのだっ
た。５

　カルダーノがこの言葉をどこまで本気で言っていたかは定かではないが、その一方
で、ギャンブルは「自分の置かれている境遇を嫌悪し、それからのがれる手段」とな
るという見方にはそれなりの信憑性があるようにも思われる(もちろん、この側面は依
存症へと翻ってゆく危険性を大いに孕んでおり、注意が必要だ)。たしかに、じぶんの
なかにもそういった気分でパチンコに興じていたようなところがあった。それにして
も、世の中には競馬や競輪、競艇などさまざまなギャンブルがあるにも拘らず、なぜ
あれほどまでにパチンコに拘り続けていたのか、じぶんでも謎である。そもそもパチ
ンコそれ自体にそこまでの魅力があるものなのかどうか。やはり、そこには「自分の
境遇」への嫌悪感をほぐす、何かしらの〈効果〉とでも言えそうなものがあると捉え
るべきか。そして、かりにそうだとするならば、はたしてそれらはどういった類のも
のとして顕れてくるものなのであろうか。
　あの頃を振り返ってみて一番に思い起こされるのは、あの騒々しさやタバコの煙の
異様な不快感にも拘らず、じぶんにとっては、パチンコ屋の空間が、より厳密に言え
ばパチンコ台に座る客どうしの絶妙な身の置き方がおもいのほか心地よかった、とい
う事実である。客が、それぞれの肱と肱があたるくらいの距離感でせせこましく隣り
合って座っているにも拘らず、まるで隣人が存在しないかのようにただただじぶんの
打つ台の玉の軌道にのみ目を配り続ける。よほどの顔見知りでない限り互いの遊びに
干渉することもない。ともに同じ空間に居合わせながらもそれぞれがまったく別々の
時間と空間のなかを生きる。もしかすると、むしろこういった奇妙な空間に身を置い
てこそ、ひとは、本当の意味で安心して「一人ぼっち」になれるのではないか。フラ
ンスの思想家であるロラン・バルト(Roland Barthes, 1915-1980)は、1966年から1968
年にフランス文化使節の一員として日本各地を訪れた際に目にしたものを、かれ独自
の記号学的な切り口とエクリチュールをとおして『表徴の帝国』という一冊の書物に
まとめ、歌舞伎の女形や石庭、さらには天ぷらやすき焼きなどといった日本文化のい
たるところに、ヨーロッパのそれとは異なる、〈意味〉からは切り離された空虚な〈徴
し〉の世界を立ちあがらせている。そしてバルトは、その著書のなかで、日本の文化
のひとつとも言えるパチンコが醸し出す空間の〈徴し〉を、まさに、先に触れた客ど
うしの独特の距離感のうちに読みとっている。

　パチンコは、集団的で、しかも一人ぼっちの遊び(un jeu collectif et solitaire)で
ある。機械は長い列をなして並べられている。自分の絵画の前に立ったお客は、

　　　　　　　　　　
５ カルダーノ〔青木靖三・榎本恵美子訳〕『わが人生の書　ルネサンスの数奇な生涯』社会思想社、1980年、

80-81頁



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

198

おのおの自分だけで遊び、隣りの客など見もしない。そのくせ隣りの人とは、肱
と肱とをふれあっている。６

　この、安心して「一人ぼっち」になれることを支える、個々バラバラな「集団的」
遊びという奇妙な空間の心地よさは、わたしたちの日々の暮らしのなかに、おもい
のほか重要なあり方として食い込んでいる。たとえば、哲学者の鷲田清一は、「いき
ものがかり」のバンド・リーダーである水野良樹が立ち上げた実験的プロジェクト

「HIROBA」での対談において、この心地よさを、チェット・ベイカーの名演奏などで
知られるジャズの名曲「Alone Together」という言葉をじぶんなりに解釈してみせな
がら、参加者個々人の思考や言葉を〈対話〉という営みをもとに丁寧に分かちもつ哲
学カフェ、さらには東日本大震災後の被災者の心持ちのなかに見出している。

鷲田：ジャズのスタンダードで「Alone Together」って言葉があって、好きなん
ですね。本来は「ふたりきり」という意味。たとえば、恋人たちとか、親友同士
とか、ふたりきりは寂しいんじゃなく、強いんだぞという歌らしいんです。だけ
ど僕は、ひとりぼっちのひとが、ひとりぼっちのままで、一緒にいられる、と捉
えているんです。
　それが哲学カフェのイメージとしてもあるんですよ。みんなが連帯するとか、
ひとつの言葉に共鳴するとかっていうことじゃなくてね。みんな抱えているもの
は違って、ひとりぼっちなんだけど、ひとりぼっちのままでその場所にいられる
空間がすごく好きで。だから音楽のライブでも、聴いているひとがそれぞれの思
いでいるんだろうな、aloneのままでtogetherしているんだろうな、っていう場が
好きですね。
　僕は2013年4月からせんだいメディアテークの館長をやらせていただいている
のですが、きっかけになったのが最初にここをお伺いした講演で。それが2011年5
月4日のことなんです。震災から50日ぐらい経って。メディアテークもちょっと天
井が剥がれたり、書架が全部ひっくり返ったりして。その図書館が再オープンす
るときのイベントで、お話させてもらいました。その講演自体はすごくしんどかっ
たんですよ。まだみなさん電気も水道も通っていないような段階でお話をするわ
けですから。生涯でいちばんしんどい講演ではあったんですけれど。でも、その
あとね、館内を見せてもらったとき、図書館の貸し出しに行列ができていたんで
すよ。
　みなさん、たくさん本を抱えていて。最初は「えぇ！」と思って。まだ家も停
電のままの時期に、図書館へ行く気になるんだろうかって思っていたから、その
シーンだけで衝撃的でした。でも、よく考えたら、いつ余震があるかわからない
緊張の極みにずーっとあるわけじゃないですか。そんななかで、やっぱり地震の

　　　　　　　　　　
６ ロラン・バルト〔宗左近 訳〕『表徴の帝国』筑摩書房、1996年、48-49頁 (Roland Barthes, L'Empire des 

Signes,  Albert Skira éditeur, p.40.)



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

199

文脈とは違うところに自分を漂わせてみたいという欲求は、ひとりひとりにあっ
たのかなぁと思って。避難中だとか、家族を亡くしただとか、そうしたコンテク
ストから自分を外して、自分をぽんとひとりに置いてあげたい気持ち。そういう
意味で、あのときの図書館も「Alone Together」な世界だったのかなぁと思いま
すね。都市に喫茶店が要るのもよくわかった。自分をひとりにほどくことができ
る場所。
水野：ちょっといい塩梅に匿名になる感じなんですかね。
鷲田：お互い無関係なままで、排除し合うんじゃなく、ひとりきりになれる場所
なんですよね。７

　バルトが言う「集団的で、しかも一人ぼっちの遊び」としてのパチンコ空間もまた、
まさに同様の事態を指しているのではないか。そしてさらに、チェット・ベイカー
の名演奏つながりで言うならば、「Alone Together」と同じくらいに、フランク・レッ
サー作詞/ジミー・マクヒュー作曲による「Let’ s get lost（消え失せよう、迷子にな
ろう）」８も「パチンコの哲学」の可能性を考えるうえで、あるいは「軽薄な遊び」の
本質を探りあてるうえでなかなか示唆的な言葉(歌詞)が鏤められている名曲のように
思われる。ちなみにこの曲は、カーティス・バーンハート監督による映画「Happy Go 
Lucky (1943)」のなかで、当時ブロードウェイなどで人気を博していた女優で歌手の
Mary Martinが歌ったのが初出とされている。ここでは歌詞の直接的な引用は避けるが、
レッサーは、この曲にふさわしい、いくつものグッとくる歌詞を書き添えている。歌
詞をとおしてレッサーは、「Let’ s get lost」という言葉に誘われ、常識やしきたり、そ
して、社会的な肩書きも含めたあらゆる「リスト」からじぶんたちの名前をきれいさっ
ぱり消し去って、まるで何者でもないかのように匿名の存在として愛にのみ生きる無
軌道な恋人たちの危うさを表現してみせる。
　この「Let’ s get lost」という振る舞いもまた、社会の只中にいながらもじぶんを何
者でもない存在へとほどくことを可能にしてくれる、重要な道案内の言葉と言える。
そしてこれが、「集団的で、しかも一人ぼっちの遊び」という快楽を味合わせてくれる
あのパチンコという空間においてもあてはまる可能性があることは言うまでもない。
わたしたちは、じっさいに社会の「リスト」からじぶん自身の存在を消し去れるほど
勇気を備えてはいない。だからこそパチンコは、そういった欲求を少しばかり感じさ
せてくれる擬似的な〈遊び〉の空間としてこれまで機能してきたのではないか。
　そして、今後「パチンコの哲学」なるものを構想するならば、この「じぶんをほどく」
ことを可能にする「集団的で、しかも一人ぼっちの遊び」であるパチンコが、一流企
業の社長であれ平社員であれ、誰であれその空間に居合わせるすべての者が最初から

〈負け〉という経験を織り込み済みではじめられる奇妙な営みであるという事実に着目

　　　　　　　　　　
７ https://hirobaweb.com/washidakiyokazu_3/　(最終閲覧日：2024年11月1日)
８ ちなみにこの曲は、1988年のチェット・ベイカーのドキュメンタリー映画『Let's Get Lost』のタイト

ルにもなっている。



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

200

すると、またそこからさらなる展開が呼び込まれてくるような気がしてならない。
　「遊びっていうのはもう一つの人生なんだな。 人生じゃ負けられないようなことで
も、遊びでだったら負けることができるしね。〜略〜 遊びはそのことを教えてくれる」。
寺山修司が、かつてJRA(日本中央競馬会)のCMのなかでそのようなセリフを吐いてい
たことを憶い出す９。これまで、ギャンブル論と言えば〈運〉や〈偶然〉、〈確率〉、さ
らには〈依存〉の問題から読み解かれるものが多かったのではないか。ここらで、そ
もそも〈遊び〉において、あるいは人生そのものにおいて〈負ける〉という経験がは
たしてどういった意味をもつのか、あらためてギャンブルの文脈から哲学的に捉えか
えしてみることにもそれなりの意味があるように思われる。〈負ける〉という経験を哲
学的に捉え返す。ここにもまた、新たに「パチンコの哲学」を構想する際のひとつの
切り口が読みとれるのではないか。

＊

　それにしても、当初からの一大関心事であった「軽薄な遊び」とはどういった類の
ものなのか、ずっと考えあぐねている。いまだにその問いに対する確かな感触も、そ
の只中を生きた、という実感もない。今後、「パチンコの哲学」なるものを構想するた
めにも、最後に、そのことのヒントになりそうなものだけでも簡単に確認しておきたい。
　まず、いちばんに思うのは、この「軽薄な遊び」が、ただ好き勝手に感情にまかせ
てでたらめに振る舞うこととはまったく異なる次元のものなのではないか、つまりそ
れは〈無軌道〉ではなく〈無目的〉に関わるものなのではないか、といった漠然とし
た見通しである。「軽薄」を意味する英語のfrivolityの語源をたどると「空虚な」や「無
価値の」を意味するラテン語のfrivolusにまで遡るというが、個人的な感触で言えば、
そこには、いわゆる近代以降とくに価値あるものとされてきた「生産性」や「効率」
の文脈とは異なる、ある種の芸術性にも通ずるような高次の「価値」が潜んでいるよ
うな気がしてならない。『働かない：「怠けもの」と呼ばれた人たち』(青土社)、『人は
なぜ泣き、なぜ泣きやむのか』(八坂書房)など、なんとも言えない独特の切り口の著
作を残し続けているアメリカの作家・文芸評論家トム・ルッツ10もまた、2021年に出
版した Aimlessness  (無目的)というこれまた奇妙な著書11のなかで、「ある種の芸術的
創造性、ある種の科学上の問いや、ある種の霊的・宗教的実践」がながらく依拠して
きた「人間の根本的な性質および方法としての無目的性」のうちに、より高次の「価
値」12および「豊さ」の可能性を嗅ぎつけている。ルッツは、「無目的」を通じた「豊さ」
を次のように説明してみせる。

　　　　　　　　　　
９ 寺山修司が出演した日本中央競馬会のCM(1973年の秋に放送)のこと。「遊びについての断章」。
10 トム・ルッツ(Tom Lutz)は、カリフォルニア大学リバーサイド校の特別教授兼クリエイティブ・ライティ

ング学科長で、Los Angels Review of Booksの創刊編集長としても知られる。
11 邦訳は、2023年に青土社より『無目的：行き当たりばったりの思想』として出版されている。
12 同上、42-43頁



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

201

　「目的をもたないこと」(無目的性）（aimlessness）という言葉は、「愛がないこと」
（lovelessness）や「家がないこと」（homelessness）という言葉と同じように、そ
の中に否定を含んでおり、欠如や剥奪を示している。しかしそこには余韻がある。

「愛」や「家」はポジティブな言葉なので、それが欠けていることは否定的に捉
えられる。しかし「目的」という言葉は、より複雑と言える。「目的がないという
こと」は、確かに喪失や、方向の欠如をも意味するが、それだけでなく、「開かれ
ている」「急いでいない」「無頓着」「非暴力」といったことも含意する。無目的で
あるとは、誰も眼中に入っておらず、標的もなく、無邪気で嘘がないことである。
戦略や、生産性、効率といったことには関心がないか、あるいはそれらに抵抗さ
えする。奔放といった意味にもなる。私たちの中には奔放になりたい人もいる。
漂流といった意味にもなる。私たちの中には漂流したい人もいる。芸術や、生活
や、文章や、思想や、存在において、無目的性は常に、それが意味する欠如よりも、
豊かである。13

　それゆえ、ルッツは、たとえばカウチポテト族などに対して向けられる「希望なし」
(hopeless)や「役立たず」(useless)、さらには「脳なし」(gormless)などといった結構
な勢いの悪口とは異なり、この「無目的」という言葉それ自体が「侮辱に使われるこ
とはない」14、とまで言う。そう考えれば、これは、少々こじつけが過ぎるような感じ
がしないでもないが、パチンコにおける「軽薄な遊び」も、この「無目的性」に依拠
しつつ、一般的に社会において価値があるとされてきた「合目的性」や「生産性」、さ
らにはバルト自身が『表徴の帝国』のなかで嗅ぎつけていた過剰に「意味」に比重を
置くヨーロッパ社会の偏りを嘲笑い、そのような価値を脱臼(「非-意味化」)させてい
くような「豊か」な営みと捉え返すこともできるのではないか。そして、それはまさ
にフランスの思想家であるジョルジュ・バタイユ(Georges Bataille, 1897-1962)が言及
していた、近代資本主義の「合目的＝目的論的なシステム」に抗う、「通常の意味での〈消
費〉(consommation)とは異なる」徹底した「濫費」(dépense)、「蕩尽、消尽」(consumation)
といった活動にも喩えられそうである。

　それらの活動（消尽）はどんな特性を持つか。それは、その活動自体のうちに
のみ目的性を見出すと言うことだ。生産された富や財を〈費やす〉ということが、

「なにかに役立つ」と予測されたうえで〈消費される〉のとは違う。それを費やす
ことが、そのこと自体において価値を持つ仕方で使い尽くすことだ。少し敷衍す
れば、富を消費することが、「再び生産活動が円滑に運ぶために」という目的を考
慮して（あるいは予測して）実行されるのではなく、その消費がもっぱらそれ自
体のうちに究極性を持つ様態で行われる。だからそのとき富は、後代のエコノミー
の観点から見れば、「非生産的な」やり方で消費されることになる。通常の意味で

　　　　　　　　　　
13 トム・ルッツ〔田畑暁生 訳〕『無目的：行き当たりばったりの思想』青土社、2023年、7頁
14 同上、41-42頁



臨床哲学ニューズレター　vol.7　2025

202

の〈消費〉とは異なり、むしろ〈消失〉だ。それゆえバタイユは〈濫費〉とか〈消
尽〉と呼ぶ。15

　多彩さを極めるバタイユの思想においてつねに通奏低音のように響いているのが、
この「無目的性」に支えられた「消尽」、すなわち「目的論的なシステムの内部で合目
的性に従って機能している概念の『無目的＝非-意味』化という運動」16である。なんら
かの「システムに対して合目的的に機能する」ものは、すべてその「目的との関係に
おいて定義される『意味＝方向sens』」をそなえている。一般的に「消費」は「『目的』
＝富の増大との関係において『さらなる生産を促す』という『意味』」をもつが、「消
尽」にはその『意味』を定義してくれる最終的な参照項の『目的』が存在しない」ため、
それは「いかなる意味付けも不可能」な次元に、すなわち「『非-意味』とも呼ばれる
次元」17に存在していると言える。それゆえ、「もはや合目的性というブレーキを持たな
い『消尽』は、生産-消費が作り上げていた機能的な拡大再生産システムを不可能」にし、
いわばそれを「内側から破壊」する18。そして、このような「意味＝方向(sens)」を欠
いた “non-sens” な振る舞い、すなわち「目的論的なシステムの内部で合目的性に従っ
て機能している概念の『無目的＝非-意味』化という運動」こそが、これまで、パチン
コをとおして自身が長らく求め続けてきたあの「軽薄な遊び」の本質に深く関わる重
要な要素となっていたのではなかったか。いま、「あるかないかもわからない自身の運
をいたずらに試し続け、理屈ではけっしてたどり着けそうもない偶然に長らく身を晒
し続けた」あの頃のじぶんを振り返ってみて、そう感じずにはおれない。
　もちろん、「軽薄な遊び」に深く関わってくるものはそれだけではないだろう。たと
えば、「パチンコの哲学」を考えるためにここからさらに踏み込んでいかなければなら
ないもののひとつとしてすぐ頭に思い浮かぶのが、上記の「合目的性/無目的性」の議
論と交叉させた「合理性/不合理性」の問題である。数多くの「ギャンブルもの」の漫
画を手がけ、『カイジ』シリーズなどで知られる漫画家の福本伸行は、『近代麻雀』(竹
書房)に連載していた『アカギ〜闇に降り立った天才〜』のなかで、“伝説の雀士” で
ある主人公の赤木しげるに、「不合理こそ博打　それが博打の本質　不合理に身をゆだ
ねてこそギャンブル」といったセリフを吐かせ、「博打の快感」19を描き出している。「無
目的」と「不合理」、まさにこの両者が交叉する点においてたち顕れてくる「軽薄な遊び」
こそが、わたしたちのこの世界をその根底で支えている「もっとも深いものと触れ合う」
きっかけを準備してくれるに違いない。

（にしむら・たかひろ）
　　　　　　　　　　
15 湯浅博雄『バタイユ 消尽』講談社、1997年、96頁
16 福島勲「『無目的＝非-意味』化の意味：バタイユの思想的特徴とその射程をめぐる一考察」『仏語仏文

学研究』東京大学仏語仏文学研究会、2004年、171頁
17 同上、174頁
18 同上、174-175頁
19 福本伸行『アカギ (第３巻第26話「勝利」) 』フクモトプロ/highstone, Inc. 2013年、Kindle版No.195.


