
Title Die Begründung des Völkerrechts in Kants »Zum
ewigen Frieden«

Author(s) Chang, Jun-Ho

Citation Philosophia OSAKA. 2025, 20, p. 1-22

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/100368

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



1Philosophia OSAKA No.20, 2025

Jun-Ho CHANG1

�  (Gyeongin National University of Education, Republic of Korea)

Die Begründung des Völkerrechts in Kants »Zum ewigen Frieden«

I. Einleitung: Eine Frage nach den internationalen Normen

Der Begriff der internationalen Normen ist auf das Lateinische ›jus gentium‹ 
(Völkerrecht) zurückzuführen, das erstmals Grotius (1583-1645) aus dem ›jus naturale‹ 
(Naturrecht) ableitete.2 Das Völkerrecht wurde damit als ein Recht verstanden, welches 
vielen Völkern gemeinsam war. Seine Verbindlichkeit und Normativität begründete sich aus 
dem vernünftigen Willen aller oder vieler Völker. Grotius sah die Grundlage des Völkerrechts 
also im freien Willen der Staaten.3

Zur Existenz und Geltung der internationalen Normen wird allgemein zweierlei 
angenommen: Zum einen wird im Staatenverhältnis ein Rahmen für die Gesellschaft oder 
die Gemeinschaft vorausgesetzt, zu dem die Staaten gehören. Brierly erläutert dies wie 
folgt: „Law can only exist in a society, and there can be no society without a system of law 
to regulate the relations of its members with one another. If then we speak of the ‘law of 
nations’, we are assuming that a ‘society’ of nations exists.“4 Zum andern wird der Staat als 
Individium personifiziert. Dieses ist wiederum durch die Souveränität geprägt, deren Lehre 
mit Bodin (1529-1596) begann,5 über Hobbes (1588-1679) vertragstheoretisch gerechtfertigt 
und letztlich von Hegel (1770-1831) vervollständigt wurde. Jedoch bleibt die Frage 
ungeklärt, „was für eine Gesellschaft oder Gemeinschaft“ das wohl sein soll. Wie können 
eine Staatengesellschaft und ihre Nomen begründet werden? In folgendem wird diese Frage 
anhand von Kants Völkerrechtsphilosophie abgehandelt.

1	 Prof. Dr. Jun-Ho CHANG (zoonpolitikon@ginue.ac.kr)
2	 Nach Grotius wird ›Naturrecht‹ definiert als „ein Gebot der Vernunft, welches anzeigt, dass einer 
Handlung wegen ihrer Übereinstimmung oder Nichtübereinstimmung mit der vernünftigen Natur 
selbst eine moralische Häßlichkeit oder eine moralische Notwendigkeit innewohnt, weshalb Gott als 
der Schöpfer der Natur eine solche Handlung entweder geboten oder verboten ist.“ Das ›Völkerrecht‹ 
bildet sich unter allen oder mehreren Staaten durch Übereinkommen, das auf dem Gebot der Vernunft, 
d.h. auf ›jus naturale‹ beruht. Siehe hierzu: Grotius, Hugo, Vom Recht des Krieges und des Friedens (de 
jure belli ac pacis - 1625), in: Schätzel, Walter (Hrg.) Die Klassiker des Völkerrecht, Band I, Tübingen 
1950, Erstes Buch, 1. Kapitel, X; Vorrede 17.  
3	 Vgl. Günther, Herbert, Zur Entstehung von Völkergewohnheitsrecht, Berlin 1970, S. 18. 
4	 Brierly, J. L., The Law of Nations, London 1963 (1928), S. 41. 
5	 Dennert, Jürgen, Ursprung und Begriff der Souveränität, Stuttgart 1964, S. 56.



2  Jun-Ho CHANG

Kant (1724-1804) begründet in seinem Werk, »Zum ewigen Frieden« anhand des 
kategorischen Imperatives und der Begriffe von Vernunft und Recht den Völkerbund, der 
als eine Staatengemeinschaft zu verstehen ist. Die Untersuchung ist deshalb wie folgt 
angelegt: Zuerst werden die Begriffe der Vernunft und der Sittlichkeit behandelt. Danach 
wird betrachtet, wie Kant den kategorischen Imperativ und das Recht versteht. Dann 
wird das Werk »Zum ewigen Frieden« rekonstruiert. Schließlich wird der Völkerbund 
(Staatengemeinschaft) vor diesem Hintergrund untersucht und kritisch betrachtet. 

II. Kants Konzpet von Rechtszustand 

1. Praktische Vernunft und Metaphysik der Sitten

Bei Platon (428/427-349/348 v. Chr.) ist die ›Vernunft (noēsis, νόησις)‹ als diskursives 
Denken, als Nachdenken oder als Re-flexion zu verstehen. Sie liegt zwischen der Meinung 
(doxa, δόξα) und der Einsicht (epistēmē, ἐπιστήμη) (Platon, 511d-e).6 Wer die Gymnastik, 
Musenkunst und Mathematik am besten beherrscht und sie im richtigen Maße der Seele 
zuführt, gewinnt die ›aretē (ἀρετή)‹ der Vernunft. Durch sie wird die Idee der Gerechtigkeit 
erkannt. Platon kategorisiert die Güter in drei Arten (Platon, 357a-358c): Es gibt zuerst ein 
Gut, das man um seiner selbst willen besitzen möchte (z.B. Fröhlichsein). Dies betrifft das 
Glück. Zweitens ist ein weiteres Gut vorhanden, das man sowohl um seiner selbst willen 
liebt als auch um desjenigen willen, was daraus folgt (z.B. Gesundheit). Schließlich kommt 
ein drittes Gut vor, welches man um des Lohnes und um dessen willen liebt, was sich daraus 
ergibt (z.B. Gelderwerb). Die ›Vernunft‹ wird zum Erkennen der Gerechtigkeit eingesetzt, 
die zu der ersten Art gehört, also ein Gut ist, das um seiner selbst willen geliebt wird. Die 
Gerechtigkeit findet ihre Begründung in der Vernunft, die es ermöglicht, die unsichtbare 
Ideenwelt - das Sein des Richtigen - einzusehen. 

Kant erweitert den Platonischen Begriff der Vernunft mit dem geistigen Vermögen, die 
Sinnenwelt zu übersteigen. Dabei unterscheidet er zwei verschiedene Gebrauchs-weisen der 
Vernunft. Beim Erkennen wird die Vernunft theoretisch angewandt; beim Handeln praktisch. 
Die praktische Vernunft ist die Kompetenz des Menschen, unabhängig von sinnlichen 
Bestimmungsgründen (z.B. Trieben, Bedürfnissen oder Leidenschaft), sein Handeln 
auszuwählen.7 Zur Begründung der praktischen Vernunft stellt sich Kant das kognitive 
Vermögen des Menschen vor, durch das sich der Mensch Gesetze gibt, diese als Prinzipien 

6	 Platon, Der Staat, München 1998.
7	 Höffe, Otfried, Immanuel Kant, München 1992, S. 174.



Die Begründung des Völkerrechts in Kants »Zum ewigen Frieden«  3

anerkennt und dementsprechend handelt. Das heißt, dass der Wille des Menschen über das 
Vermögen der praktischen Vernunft verfügt. Dadurch kann man sich von den naturbedingten 
(notwendigen) Impulsen distanzieren und sie als den letzten Bestimmungsgrund aufheben.8 
Der Wille wird durch das Selbstgesetzte bestimmt. Der vernünftige Wille verbindet die 
Erscheinungswelt mit der intelligiblen Welt. Dies bedeutet eine von der Metaphysik 
vollzogene Vermittlung zwischen Freiheit und Erscheinung:9 Während ›Pflicht‹ und 
›Sittlichkeit‹ in der intelligiblen Welt vorhanden sind, existieren willkürliche Willensmaximen 
der Personen in der Erscheinungswelt. Darauf basierend wird die praktische Vernunft in 
zweierlei Hinsicht, nämlich in der Legalität und Moralität angewendet, Sie vermittelt die 
Willensmaximen der Personen an die Pflicht und die Sittlichkeit. Die ›Legalität‹ kommt 
zum Ausdruck, wenn man nach dem äußerlichen Zwang handelt. Sie wird durch „die bloße 
Übereinstimmung oder Nichtübereinstimmung einer Handlung mit dem Gesetz, ohne 
Rücksicht auf die Triebfeder derselben“10 gekennzeichnet. Sie fordert mittels des Rechts 
dazu auf, gesetzmäßig zu handeln. Hingegen besteht die ›Moralität‹ darin, dass man nach der 
Sittlichkeit (Pflicht) handelt. Sie wird dadurch definiert, dass „die Idee der Pflicht aus dem 
Gesetz zugleich die Triebfeder der Handlung“ ist Die Moralität wird am richtigen Wollen 
festgestellt und aus dem innerlichen Selbstzwang weitergeführt.

Im Gebrauch der praktischen Vernunft, die auf die Frage ›Was soll ich tun?‹ antwortet, 
wurzeln Legalität und Moralität. Dies bedeutet, dass sich sowohl das Erkennen der Pflicht 
und der Sittlichkeit als auch das Handeln nach derselben auf die praktische Vernunft gründen. 
Die Anfangsgründe der Rechtslehre und der Tugendlehre entspringen demzufolge aus der 
praktischen Vernunft, die die Erscheinungswelt an die intelligible Welt vermittelt. In diesem 
Sinne muss man die Kantische ›Legalität und Moralität‹ von der Hobbesschen ›lex naturalis‹ 
unterscheiden, die durch die instrumentelle Vernunft begründet ist. Die Kantische Vernunft 
richtet sich auf die Platonische Vernunft, die metaphysisch das Sein des fundamentalen 
Richtigen sucht. Im Vergleich zum Platonischen ›nomos‹, der ›Recht und Moral‹ umfasst, 
löst sich jedoch die Kantische Norm in ›Legalität und Moralität‹ auf.

8	 Ebd., S. 175. 
9	 Kaulbach, Friedrich, Rechtsphilosophie und Rechtstheorie in Kants Rechtsmetaphysik, in: Heintel, 
Erich (Hrg.), Philosophische Elemente der Tradition des politischen Denkens, Wien und München 
1979, S. 145-172 (165).
10	Kant, Immanuel, Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre (= MAR), Hamburg 1997 
(Philosophische Bibliothek; Bd. 360), Einleitung in die MdS IV, S. 29 (219). 



4  Jun-Ho CHANG

2. Kategorischer Imperativ 

Der kategorische Imperativ ist „ein objektives Beurteilungskriterium“ und wirkt sich 
unmittelbar auf die Moralität und mittelbar auf die Legalität aus. Denn er beschreibt, 
worin das sittliche und pflichtgemäße Handeln liegt. Er fordert die Personen auf, in einer 
bestimmten Weise zu handeln.11 Er ist die Verbindlichkeit eines unbedingten Sollens auf 
der Basis der praktischen Vernunft und lässt sich als „synthetisch-praktischer Satz a priori“ 
formulieren.12 Diese apriorische Willensbestimmung entsteht aus dem Zusammen-spiel von 
Willen und Vernunft. Dies wiederum stellt eine Konformität der Willensmaxime mit der 
Sittlichkeit und dem allgemeinen Gesetz dar. Die durch die praktische Vernunft ermöglichte 
Verbindung zwischen der intelligiblen Welt und der Erscheinungswelt wird im kategorischen 
Imperativ widergespiegelt. 

Der kategorische Imperativ gehört zu den Imperativen, die in einer bestimmten Logik 
aufgebaut sind?: Der vernünftige ›Wille‹ kann sich zuerst der ›Pflicht‹ bewußt werden, 
die durch die „Notwendigkeit einer Handlung aus Achtung für das Gesetz“ oder durch die 
„Materie der Verbindlichkeit“ gekennzeichnet wird (GMS, 400; MAR, Vorbegriffe zur MdS). 
Als Prinzip des Willens wird das bewußte Gesetz dann ein Sollen, das sich im Imperativ 
kundgibt.13 Der Imperativ ist die Formel des Gebots, welches von der praktischen Vernunft 
vorgegeben wird: 

„Alle Imperative werden durch ein Sollen ausgedrückt und zeigen dadurch das 
Verhältnis eines objektiven Gesetzes der Vernunft zu einem Willen an, der seiner 
subjektiven Beschaffenheit nach dadurch nicht notwendig bestimmt wird (eine 
Nötigung). Sie sagen, dass etwas zu tun oder zu unterlassen gut sein würde, allein sie 
sagen es einem Willen, der es nicht darum tut, weil ihm vorgestellt wird, dass es zu 
tun gut sei.“ (GMS, 413)

Die Imperative sind das von der praktischen Vernunft ermittelte ›Sollen‹ und treten 
entweder hypothetisch oder kategorisch auf. Der hypothetische Imperativ ergibt sich aus 
einer Vorstellung, die einen Zweck voraussetzt. Er ist deshalb bedingt, technisch und 
abhängig von der ersten Willensbestimmung (Neigung, Absicht und Zweck). Ohne die erste 
Willensbestimmung kann die zweite Willensbestimmung (Wahl der Mittel zur Erreichung 

11	Höffe, Immanuel Kant, S. 177-182. 
12	Kant, Immanuel (1785), Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (=GMS), Hamburg 1999 
(Philosophische Bibliothek; Bd. 519), S. 33 (420). 
13	Jaspers, Karl, Die Großen Philosophen, München 1957, S. 481.



Die Begründung des Völkerrechts in Kants »Zum ewigen Frieden«  5

des Gewollten) nicht erfolgen. Hingegen ist der kategorische Imperativ die sittliche 
Verbindlichkeit, die eine Handlung für sich selbst, ohne Beziehung auf einen anderen Zweck, 
ergo objektiv-notwendig ermöglicht (GMS, 414): „Wenn nun die Handlung bloß wozu 
anderes, als Mittel, gut sein würde, so ist der Imperativ hypothetisch; wird sie als an sich gut 
vorgestellt, mithin als notwendig in einem an sich der Vernunft gemäßen Willen, als Prinzip 
desselben, so ist sie kategorisch“ (GMS, 414). Nach dieser Definition ist der kategorische 
Imperativ unabhängig von allen materialen Zwecken, weil er nicht die Materie der Handlung 
betrifft und das, was aus ihr folgen soll, sondern die Form und das Prinzip, woraus sie selbst 
folgt ( GMS, 416). Im Hinblick auf Platon bezieht sich der hypothetische Imperativ auf 
das dritte Gut; der kategorische Imperativ auf das erste Gut. Pieper formuliert einen klaren 
Unterschied in den folgenden Ich-Ausdrucksformen. Der hypothetische Imperativ besagt: 
„Bevor ich nicht weiß, was ich will, kann ich nicht wissen, was ich soll.“ Hingegen drückt 
sich der kategorische Imperativ wie folgt aus: „Ich weiß nämlich, dass ich uneingeschränkt 
moralisch handeln soll, was ich im Einzelfall auch tatsächlich wollen mag.“14 

Der kategorische Imperativ bezieht sich zunächst auf die ›Maxime‹, die das subjektive 
Prinzip des Wollens in sich trägt. Als subjektive Grundsätze des Handelns beinhalten die 
Maximen die Grundgesinnung des Menschen bezüglich der Gestaltung seines Lebens. Sie 
sind von Person zu Person verschieden, können aber die praktischen Gesetze (objektive 
Prinzipien) enthalten, sofern die Vernunft über das Begehrungs-vermögen gestellt wird (GMS, 
401). Zwischen den Maximen und den allgemeinen Gesetzen dient die praktische Vernunft 
als vermittelnde Urteilskraft. Der Mensch handelt anhand der praktischen Vernunft so, dass 
er wollen kann und seine Maxime ein allgemeines Gesetz werden soll (GMS, 402). 

Das Vorhandensein des kategorischen Imperatives ist der Beweis dafür, dass im Willen 
selbst eine unbedingte Kraft besteht, die sich selbst voraussetzt.15 Der kategorische Imperativ 
ähnelt der Platonischen Idee der Gerechtigkeit, die um ihrer selbst willen vorhanden ist. Er 
kann eine Norm aller Normen sein. Denn er ist eine ›Meta-Norm‹, „die nicht sagt, was ich 
soll, wenn ich etwas Bestimmtes will, sondern wie ich wollen soll, damit das, was ich will, 
zu Recht moralische Gültigkeit beanspruchen kann.“16 Die Meta-Norm, die ein Maßstab 
für Moralität und Legalität sein kann, schlägt sich in einer einzigen Form nieder. So wie die 
Platonische Idee der Gerechtigkeit durch die Vernunft (noēsis) ermittelt wird, spiegelt sich 
die Sittlichkeit mittels der praktischen Vernunft im kategorischen Imperativ wider: 

14	Pieper, Annemarie, Wie ist ein kategorischer Imperativ möglich?, in: Höffe, Otfried (Hrg.), 
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Frankfurt am Main 1989, S. 264-281 (269).
15	Jaspers, Die Großen Philosophen, S. 481. 
16	Pieper, Wie ist ein kategorischer Imperativ möglich?, S. 270.



6  Jun-Ho CHANG

„...handle nur nach derjenigen Maxime, durch die du zugleich wollen kannst, dass 
sie ein allgemeines Gesetz werde.“ (GMS, 421)

Durch diesen ›synthetisch-praktischen Satz‹ des kategorischen Imperatives lässt sich der 
Wille eines sinnlich-vernünftigen Wesens a priori mit dem moralischen Gesetz verknüpfen 
(GMS, 420). Vorausgesetzt ist dabei die Autonomie des Willens, da nur der autonome Wille 
die Forderungen des kategorischen Imperatives erfüllen kann. Kant versteht deshalb die 
Autonomie des Willens als oberstes Prinzip der Sittlichkeit (GMS, 440). In der folgenden 
Dialektik des autonomen Willens drückt sich der kategorische Imperativ aus? : 

„[...] dadurch, dass die Idee der Freiheit mich zu einem Gliede einer intelligiblen 
Welt macht, wodurch, wenn ich solches allein wäre, alle meine Handlungen der 
Autonomie des Willens jederzeit gemäß sein würden, da ich mich aber zugleich als 
Glied der Sinnenwelt anschaue, gemäß sein sollen, welches kategorische Sollen einen 
synthe-tischen Satz a priori vorstellt, dadurch, dass über meinen durch sinnliche 
Begierden affizierten Willen noch die Idee ebendesselben, aber zur Verstandeswelt 
gehörigen, reinen, für sich selbst praktischen Willens hinzukommt, welcher die 
oberste Bedingung des ersteren nach der Vernunft enthält; ungefähr so, wie zu den 
Anschauungen der Sinneswelt Begriffe des Verstandes, die für sich selbst nichts als 
gesetzliche Form überhaupt bedeuten, hinzukommen und dadurch synthetische Sätze 
a priori, auf welchen alle Erkenntnis einer Natur beruht, möglich machen.“ (GMS, 
454) 

3. Recht als Sollens-Zwangs-Norm 

Die praktische Vernunft übergibt die Willensmaximen an die Sittlichkeit und die Pflicht. 
Der Gebrauch der praktischen Vernunft schlägt sich im synthetisch-praktischen Satz a 
priori, d.h. im kategorischen Imperativ nieder, der die Grundform der Moralität darstellt. 
Im Bereich der Moralität handelt man deshalb nach dem kategorischen Imperativ, der die 
moralische Verbindlichkeit ausmacht. Innerhalb dieses Bereichs fordert der kategorische 
Imperativ allgemein dazu auf, dass der Einzelne nach einer Maxime handelt, die zugleich als 
ein allgemeines Gesetz gelten kann. Mit anderen Worten, er bezieht sich auf die Handelnden, 
deren Wille eine Maxime zum allgemeinen Gesetz qualifiziert. Jede Maxime, die sich 
hierzu nicht qualifiziert, widerspricht der Moralität (MAR, Vorbegriffe zur MdS). In diesem 
Zusammenhang basiert der kategorische Imperativ unmittelbar auf der Moralität. 

Im Bereich der Legalität handelt man nach dem ›Vernunftrecht‹, d.h. dem allgemeinen 



Die Begründung des Völkerrechts in Kants »Zum ewigen Frieden«  7

Rechtsgesetz, das in einer ähnlichen Art und Weise wie im kategorischen Imperativ 
formuliert wird: „Handle äußerlich so, daß der freie Gebrauch deiner Willkür mit der 
Freiheit von jedermann nach einem allgemeinen Gesetze zusammen bestehen könne“ 
(MAR, Einleitung, § C). Der Kantische Rechtsbegriff ist mittels der praktischen Vernunft 
im Sollen des Vernunftrechts begründet. Denn dieses Vernunftrecht gibt „zu aller positiven 
Gesetzgebung die unwandelbaren Prinzipien“ (MAR, Einleitung, § A), und dient dem 
positiven Recht „zur Richtschnur (norma)“ (MAR, § 45, 32). Da ›positives Recht‹ aus dem 
Willen eines Gesetzgebers hervorgeht, ist es deshalb „positiv“ (gerecht) und „willkürlich“. 
Das Vernunftrecht ist, vom positiven Recht betrachtet, als eine regulative Idee zu sehen (MAR, 
§ 5), die sich auf das ›Sollen‹ gründet. Die Begründung des positiven Rechts durch das Sollen 
des Vernunftrechts wird dennoch mit dem folgenden ›Müssen‹ des ›Zwangs‹ verbunden:

„Dieses gründet sich nun zwar auf dem Bewußtsein der Verbindlichkeit eines 
jeden nach dem Gesetze, aber, die Willkür danach zu bestimmen, darf und kann 
es, wenn es rein sein soll, sich auf dieses Bewußtsein als Triebfeder nicht berufen, 
sondern fußt sich deshalb auf dem Prinzip der Möglichkeit eines äußeren Zwangs, 
der mit der Freiheit von jedermann nach allgemeinen Gesetzen zusammen bestehen 
kann.“ (MAR, Einleitung § E, 232)  

Als Sollens-Zwangs-Norm bezieht sich das Recht auf „äußere Handlungen“. Es kann 
deshalb nicht die gesamte Moralität - insbesondere die inneren Akte des Gemüts - umfassen. 
Es betrifft nur äußere Verhältnisse der Personen und bezieht sich ausschließlich auf spezielle 
Handlungen, die unter den Gesetzen stehen.17 Im Unterschied zur Moralität, die durch den 
kategorischen Imperativ begründet ist, definiert Kant das Recht folgendermaßen: 

„der Inbegriff der Bedingungen, unter denen die Willkür des einen mit der Willkür 
des anderen nach einem allgemeinen Gesetze der Freiheit zusammen vereinigt werden 
kann“. (MAR, 230)

Diese Definition des Rechts erinnert an Locke, der den Hobbesschen kriegerischen 
Naturzustand (in dem ›jus naturale‹ als „Recht auf alles“ vorhanden ist) in einen friedlichen 
Naturzustand umformt, in dem das ›jus naturale‹ (Naturrecht: Freiheit und Gleichheit) bereits 
durch die ›lex naturalis‹ (Naturgesetz: Rücksichtnahme auf andere Personen) beschränkt ist. 
Als Inbegriff der Einschränkung der Willkür gibt es auch das Kantische Recht bereits im 

17	Ludwig, Bernd, Kants Rechtslehre, Hamburg 1988, S. 94-96.



8  Jun-Ho CHANG

Naturzustand (status naturalis). Analog zu Locke ist das Kantische Eigentumsrecht eine dem 
Rechtszustand (dem Staat) vorgegebene Rechtsinstitution. Jedoch ist der Naturzustand ein 
Zustand „äußerlich gesetzloser Freiheit“ (MAR, § 42), in dem es allen Rechten an Sicherheit 
mangelt. Deshalb ist er „ein Zustand der Rechtlosigkeit (status justitia vacuus), wo wenn 
das Recht streitig (jus controversum) war, sich kein kompententer Richter fand“ (MAR, § 
43). An die Stelle der Herrschaft partikularen Willens setzt der Rechtszustand die öffentliche 
Gerechtigkeit, die das Recht auf Eigentum, Leben und Freiheit im Naturzustand gesetzlich 
sichert. Er ist mit dem Zwang ausgestattet. Das Eigentum ist für die Freiheit und der Staat für 
das Eigentum vernunftnotwendig.18 

Die Kantische Begründung des Übergangs vom Naturzustand zum Staat (Rechtszustand) 
unterscheidet sich aber von Hobbes und Locke, welche den Übergang mit der Einsetzung 
der instrumentellen Vernunft (Klugheit) begründen. Kant stellt den Übergang im Imperativ 
dar: „Aus dem Privatrecht im natürlichen Zustande geht nun das Postulat des öffentlichen 
Rechts hervor: du sollst, im Verhältnis eines unvermeidlichen Nebeneinanderseins, mit 
allen Anderen, aus jenem heraus, in einen rechtlichen Zustand, d. i. den einer austeilenden 
Gerechtigkeit, übergehen“ (MAR, § 42). Im Unterschied zu Locke ist der Kantische 
Rechtszustand im allgemeinen Willen (volonté générale von Rousseau) begründet, der in 
Form des kategorischen Imperatives mittels der praktischen Vernunft gegeben ist. 

Trotz dieses Unterschieds setzt sich das Hobbessche Denkmuster bei Kant fort, der ein 
legitimes Gewaltmonopol (Souverän) vertragstheoretisch konstruiert. Der Hobbessche Staat 
kann die bürgerlichen Gesetze mit Zwang durchsetzen. Dabei versteht Hobbes das Recht als 
Produkt der Freiheit (des freien Willens) des Menschen, das durch die Staatsgewalt gesichert 
wird.19 Bürgerliche Gesetze (Zwangsnormen), die vom Staat verabschiedet werden, sind als 
positives Recht zu verstehen. Diese rechtspositivistische Position findet man ebenfalls bei 
Kant, weil er positives Recht als öffentliche Zwangsgesetze versteht. Anders als bei Hobbes 
enthält die Kantische Zwangsnorm auch das Sollen, weil sie sich mittels der praktischen 
Vernunft auf dem Vernunftrecht gründet. Dieser Rechtspositivismus Kantischer Provenienz 
lässt sich ebenfalls bei dem Neu-kantianer Kelsen wiederfinden.20   

Insofern kann das Recht als ein wechselseitiger Zwang verstanden werden, wobei 
die Wechselwirkung auf allgemeinen Gesetzen beruht (MAR, Einleitung, § E). Es teilt 
sich zunächst in Privatrecht und öffentliches Recht. Das öffentliche Recht zerfällt in drei 
Bereiche: Staatsrecht, Völkerrecht und Weltbürgerrecht (MAR, Einleitung, Tafel der 

18	Höffe, Immanuel Kant, S. 225.  
19	Vgl. Tuschling, Burkhard, Die Idee des Rechts: Hobbes und Kant, in: Hüning, Dieter / Burkhard 
Tuschling (Hrg.), Recht, Staat und Völkerrecht bei Immanuel Kant, Berlin 1998, S. 87-90.
20	Kelsen, Hans (1964), Staat und Naturrecht. Aufsätze zu Ideologiekritik, München 1989, S. 29-55.



Die Begründung des Völkerrechts in Kants »Zum ewigen Frieden«  9

Einteilung der Rechtslehre). Das Staatsrecht besteht aus dem ursprünglichen Vertrag, der 
als ursprünglich a priori vereinigter Wille zu verstehen ist. Die Menschen gehen aus dem 
Naturzustand (dem Zustand der Rechtlosigkeit) heraus und vereinigen sich mit allen anderen 
dahingehend, dass sie sich einem öffentlich gesetzlichen äußeren Zwang unter-werfen (MAR, 
§ 43). Damit treten sie in einen Rechtszustand ein, in dem die öffentliche Gerechtigkeit - die 
beschützende Gerechtigkeit (iustitia tutatrix), die wechselseitig erwerbende Gerechtigkeit 
(iustitia commutativa) und die austeilende Gerechtigkeit (iustitia distributiva) - gesichert ist 
(MAR, § 41). In diesem Sinne wird ein ›Staat‹ (civitas) als „die Vereinigung einer Menge 
von Menschen unter Rechtsgesetzen“ definiert (MAR, § 45).

Das ›Völkerrecht‹ (jus gentium) ist das Rechtsverhältnis der Staaten untereinander 
(MAR, § 53). Es ist eine Konstruktion, die aus vier Momenten besteht. Erstens befinden 
sich die Staaten in einem nicht-rechtlichen Zustand. Zweitens bedeutet der Naturzustand 
einen Kriegszustand. Drittens ist nach Kant ein Völkerbund notwendig, der nach der Idee 
eines ursprünglichen gesellschaftlichen Vertrages errichtet werden soll. Viertens verfügt der 
Völkerbund nicht über die Souveränität der Staaten, sondern beruht auf dem Prinzip des 
Föderalismus (MAR, § 54). Zwischen dem 2. und 3. Moment überträgt Kant das Vernunft-
recht, dessen Imperativ durch die praktische Vernunft ermittelt wird, auf die Staatenwelt. Im 
›Weltbürgerrecht‹ (jus cosmopoliticum) geht es um „die mögliche Vereinbarung aller Völker, 
in Absicht auf gewisse allgemeine Gesetze ihres möglichen Verkehrs“ (MAR, § 62). 

III. Kants »Zum ewigen Frieden« 

1. Rekonstruktion (Präliminar- und Definitivartikel, Zusätze und Anhang) 

Bevor man das Kants Werk »Zum ewigen Frieden« rekonstruiert, sollte man im Hinblick 
auf Platon ein Gedankenexperiment durchführen: Kann man die Platonische Gerechtigkeit 
als eine den Frieden fördernde Grundnorm auf die Staatenwelt und auf die globale Ebene 
übertragen? Man gewinnt eine mögliche Antwort, indem man die Begriffe, ›Staat‹ und 
›Weltbürger‹ in die Idiopragie umsetzt. ›Jeder Staat tut, was das Seine ist‹ und ›Jeder 
Weltbürger tut, was das Seine ist‹. Bei dem ersten Satz handelt es sich um das ›jus gentium‹ 
im Kantischen Sinne; beim letzten Satz um das ›jus cosmopoliticum‹. Werden die Staaten 
und Weltbürger durch Konsens tugendhaft, entsteht die globale Gerechtigkeit. In diesem 
Fall ist das Kantische Vernunftrecht für den Völkerbund nicht notwendig. Allerdings können 
Staaten und Weltbürger nicht moralisch werden, denn der Weltfriede wird nicht durch Moral 
realisiert. Deshalb fordert Kant mittels des Vernunftrechts (nicht mittels des kategorischen 



10  Jun-Ho CHANG

Imperatives) den internationalen Rechtszustand ein. 

α. Aufbau
Die Struktur der Friedensschrift »Zum ewigen Frieden« ähnelt einem Friedens-

vertrag: Präliminarartikel, Definitivartikel, zwei Zusätze und ein Anhang. Die strukturelle 
Logik führt die Erfüllung der Präliminarartikel erst zu einem Zustand, der den weiteren 
Definitivartikel ermöglicht. Somit sind die Präliminarartikel eine notwendige Vorausset-
zung für die Realisierung der Definitivartikel. Sie schaffen die conditio sine qua non für den 
in den Definitivartikeln geregelten Friedensschluss. Die Definitivartikel stellen voll-ständig 
die Bedingungen eines ewigen Friedens dar. Die Realisierbarkeit der Definitiv-artikel wird 
durch den ersten Zusatz garantiert. Der zweite Zusatz behandelt den geheimen Artikel zum 
ewigen Frieden, der sich damit beschäftigt, wie die von den Philosophen erkannten Gesetze 
an die politischen Machtinhaber heranzutragen sind. Im Anhang geht es einerseits um das 
theoretisches Verhältnis von Politik und Moral, andererseits um die Publizität, die als ein 
Kriterium dafür dient, inwieweit die Politik der Moral folgt. 

Die sprachliche Form der Friedensschrift ist von zweierlei Art geprägt. Die Präliminar- 
und Definitivartikel sind zunächst durch Sollenssätze ausgedrückt. Die Ausdrucksform des 
›Sollens‹ ergibt sich aus dem Imperativ, durch den Kant seine Maxime der allgemeinen 
Gesetze (Vernunftrecht) hinsichtlich des Friedens verbindlich macht. Dann fügt Kant die 
Begründung hinzu, warum dieses ›Sollen‹ richtig ist. Die Anwendung der Präliminar- und 
Definitivartikel bewegt sich im rechtslosen Naturzustand, der zwischen den Staaten herrscht. 
Ihre Adressaten sind die Politiker. In den Zusätzen und im Anhang argumentiert Kant 
analytisch. Seine Argumentationen sowohl für die Garantie des ewigen Friedens als auch 
für den Geheimartikel zum ewigen Frieden und für das Verhältnis von Politik und Moral 
durchaus überzeugend. Die Schrift ist als ein Aufruf des Philosophen (Kant) an die Politiker 
zu verstehen.

β. Präliminar- und Definitivartikel
Aus den Präliminarartikeln lassen sich zwei Arten der internationalen Normen 

(Verbotgesetze - leges prohibitivae) ablesen, die mittels der praktischen Vernunft in Form 
des Imperatives ausgedrückt werden:21 ›leges strictae‹ und ›leges latae‹. Die ›leges strictae‹ 
sind die Normen, die ohne Aufschub zu befolgen sind. Die ›leges latae‹ sind die Normen, die 
ebenso wie die ›leges strictae‹ gelten, deren Umsetzung aber aufgeschoben werden kann. Die 
letzteren sind Präliminarartikel 2, 3 und 4 enthalten. Sie richten sich auf die Entschärfung des 

21	Kant, Immanuel, Zum ewigen Frieden (= ZeF) (1795), Stuttgart 1984, S. 8. 



Die Begründung des Völkerrechts in Kants »Zum ewigen Frieden«  11

internationalen Naturzustandes. Dies bleibt als Aufgabe der Politik bestehen. Die ersteren 
sind in den Präliminarartikel 1, 5 und 6 zu finden. Sie sind die notwendigen Voraussetzungen 
für das Zustandekommen eines Vertrages, der den Rechts-zustand des Friedens herbeiführen 
kann. Durch diese ›leges strictae‹ und ›leges latae‹ kann ein ›negativer Friede‹ geschaffen 
werden, zumal sie sich mit der bloßen Ab-wesenheit der Gewalt befasst.22

Der erste Präliminarartikel - „Es soll kein Friedensschluss für einen solchen gelten, der 
mit dem geheimen Vorbehalt des Stoffs zu einem künftigen Kriege gemacht worden ist“ 
(ZeF, S. 3) - verlangt inhaltliche Anforderungen an die Vereinbarung, die erfüllt sein müssen, 
wenn es sich um einen Friedensvertrag handeln soll. Ein Friedensschluss unter Vorbehalt 
(reservatio mentalis) ist kategorisch ausgeschlossen. Der fünfte Präliminar-artikel - „Kein 
Staat soll sich in die Verfassung und Regierung eines anderen Staats gewalttätig einmischen“ 
(ZeF, S. 6) - drückt die ›Souveränität‹ aus, durch die ein Staat seine inneren Angelegenheiten 
selbst bestimmen kann. Als Souveräne müssen sich die Staaten dazu gegenseitig als 
Völkerrechtspersönlichkeit anerkennen, wenn sie miteinander Verträge abschließen wollen. 
Der sechste Präliminarartikel - „Es soll sich kein Staat im Kriege mit einem anderen solche 
Feindseligkeiten erlauben, welche das wechselseitige Zutrauen im künftigen Frieden 
unmöglich machen müssen: als da sind Anstellung der Meuchelmörder (percussores), 
Giftmischer (venefici), Brechung der Kapitulation, Anstiftung des Verrats (perduellio) in 
dem bekriegten Staat etc“ (ZeF, S. 7) - verbietet den totalen Krieg, der zwischenstaatliches 
Vertrauen völlig zerstören würde. Die Artikel 1, 5 und 6 verkörpern die ›leges strictae‹.

Der zweite Präliminarartikel erlaubt keinen Erwerb eines für sich bestehenden Staates, 
weil der Staat kein Gegenstand einer Habe (patrimonium) ist. Durch den ursprünglichen 
Vertrag ist der Staat zur moralischen Person erhoben worden (ZeF, S. 4). Der dritte 
Präliminarartikel schlägt die Abrüstung vor, da die Rüstungsspirale den Krieg verursacht: 
„Stehende Heere (miles perpetuus) sollen mit der Zeit ganz aufhören.“ Denn sie bedrohen 
andere Staaten mit Krieg (ZeF, S. 5). Diese Abrüstung impliziert die Ablehnung des 
Kräftegleichgewichts als eine politische Strategie. Der vierte Präliminarartikel ver-bietet 
Staatsschulden zum Zweck der Kriegsführung, weil eine derartige Kreditaufnahme die 
„Leichtigkeit“ der Politiker, Krieg zu führen, katalysieren könnte (ZeF, S. 6).

Sobald der einzelne Staat durch die Beachtung der Präliminarartikel die Basis (den 
negativen Frieden) für den Frieden geschaffen hat, soll der zwischenstaatliche Naturzustand 
dann durch die rechtliche Stiftung in Richtung auf den Friedenszustand (Rechtszustand) 
aktiv organisiert werden (ZeF, S. 10). Dieses „Organisieren“ setzt die zwischenstaatliche 
„Kooperation“ voraus. Es richtet sich auf die Schaffung von Rechtssicherheit, die im 

22	Vgl. Hackel, Volker Marcus, Kants Friedensschrift und das Völkerrecht, Berlin 2000, S. 45-47.



12  Jun-Ho CHANG

Naturzustand fehlt. Rechtsförmige Kooperation ist immer dort notwendig, wo Konflikte 
auftreten. Der Eintritt in den Rechtszustand ermöglicht den ›positiven Frieden‹. Die 
Definitivartikel enthalten die Eintrittsbedingungen für diesen positiven Frieden, indem 
sie mittels der praktischen Vernunft drei Bereiche möglicher Konflikte (erstens zwischen 
den Menschen, zweitens zwischen den Staaten, drittens zwischen den Individuen und den 
Staaten) herauskristalisieren. Diese sind in der Form des Imperativs jeweils durch Staatsrecht, 
Völkerrecht sowie Weltbürgerrecht geregelt. Der Verlauf erfolgt stufenförmig. Von der 
Stiftung des Rechtszustandes im einzelnen Staat geht es zunächst zum völkerrechtlichen 
Rechtszustand im Staatenverhältnis und dann zu einem Zustand, in dem das Weltbürgerrecht 
im Rechtsverhältnis von Individuen und Staaten allgemein anerkannt wird.

Der erste Definitivartikel - „Die bürgerliche Verfassung in jedem Staate soll 
republikanisch sein“  (ZeF, S. 10) - stellt die Organisationsform eines jeden Staates dar. 
Das Staatsrecht muss diese Bedingung erfüllen, wenn zwischen den Staaten Frieden 
herrschen soll. Die Republik geht aus dem ursprünglichen Vertrag hervor, der auf dem 
allgemeinen Willen der Bürger beruht. Sie sichert die Freiheit und Gleichheit der Bürger. 
Die Einführung der republikanischen Verfassung ist entscheidend für die Annährung an 
den Frieden, weil der echte Friedenswille nur in einem freien Rechtsstaat Durchsetzungs-
kraft gewinnt.23 Der zweite Definitivartikel - „Das Völkerrecht soll auf einem Föderalis-mus 
freier Staaten gegründet sein“ (ZeF, S. 16) - gibt vor, inwieweit die Staatenbindung rechtlich 
und vernünftig organisiert werden soll. Die Staatenbindung ist nicht mit einem Weltstaat zu 
verwechseln. Der Dritte Definitivartikel - „Das Weltbürgerrecht soll auf Bedingungen der 
allgemeinen Hospitalität eingeschränkt sein“ (ZeF, S. 21) - beschreibt die Anforderungen 
an die Kontaktaufnahme, aber dieses Recht soll auf das Besuchsrecht beschränkt bleiben. 
Das Besuchsrecht ist ein rechtliches Minimum, welche vernünftige Menschen wechselseitig 
fordern können.

γ. Zusätze und Anhang (Politik und Moral)
Wenn die drei Bereiche der menschlichen und staatlichen Konflikte republikanisch, 

föderalistisch und besuchsrechtlich geregelt sind, können die Menschen im Friedens-zustand 
leben. Diese ›pax kantiana‹ lehnt sich an das Paradigma des Hobbesschen Nationalstaates an, 
woran sich die politische Philosophie gebunden hat.24 In den Präliminar- und Definitivartikeln 
verbindet Kant jedoch die Staatenpraxis mit der Form der Sollenssätze. Des Weiteren versucht 
er seinen Imperativen durch die Zusätze und den Anhang ein sicheres Fundament zu geben.

23	Vgl. Jaspers, Die Großen Philosophen, S. 556.
24	Siehe Kersting, Wolfgang, Wohlgeordnete Freiheit: Immanuel Kants Rechts- und Staats-philosophie, 
Frankfurt am Main 1993, S. 67.



Die Begründung des Völkerrechts in Kants »Zum ewigen Frieden«  13

Der erste Zusatz garantiert, dass die Menschen sich an diesen friedlichen Rechtszustand 
annähern. Die große „Künstlerin“ Natur gewährleistet die Annäherung an den ewigen 
Friedenm denn in ihrem Lauf ist die Zweckmäßigkeit sichtbar, welche die Zwietracht 
des Menschen wider Willen zur Eintracht führt (ZeF, S. 24). Die Natur schafft die 
Konfliktneigung des Menschen und dadurch die Notwendigkeit des Rechts (ZeF, S. 27). Der 
Antagonismus der ›ungeselligen Geselligkeit‹ des Menschen ist dabei die Triebfeder für 
den Naturprozess, welcher der sukzessiven Entwicklung des öffentlichen Rechts entspricht: 
Die Menschen errichten zunächst Staaten, indem sie in den Rechtszustand eintreten. Häufig 
schließen sich diese Staaten dann völkerrechtlich zusammen, um sich vor Bedrohungen 
zu schützen (ZeF, S. 30). Gemäß dem natürlichen Verlauf der Geschichte entwickelt sich 
der Naturzustand zum Rechtszustand weiter. Neben der ›natura daedala rerum‹ fördert der 
›Handelsgeist‹ des Menschen die Annäherung an den Frieden, weil er mit dem Krieg nicht 
bestehen kann. Dieser Handelsgeist schafft den Staaten einen Anreiz zur Friedenssicherung 
(ZeF, S. 33).

Im zweiten Zusatz geht Kant von der folgenden Notwendigkeit aus: „Die Maxime der 
Philosophen über die Bedingungen der Möglichkeit des öffentlichen Friedens sollen von den 
zum Kriege gerüsteten Staaten zu Rate gezogen werden“ (ZeF, S. 34). Diese Notwendigkeit 
ist auf die Kantische Feststellung der Realität zurückzuführen: „Daß Könige philosophieren, 
oder Philosophen Könige würden, ist nicht zu erwarten, aber auch nicht zu wünschen“ (ZeF, 
S. 35). Dabei liegt das Kernproblem darin, dass die Politiker den Philosophen nicht um Rat 
fragen. Aus Sicht von Kant kann dieses Problem dadurch gelöst werden, dass der Staat die 
Philosophen öffentlich sprechen lässt. Ist dies der Fall, erhalten die Politiker, obwohl sie 
die Philosophen nicht direkt um Rat fragen, die Ratschläge indirekt, vermittelt durch die 
öffentliche Diskussion. Das Geheimnis liegt in der unsichtbaren Wirkung der Öffentlichkeit. 
Das Beraten an sich bleibt deshalb geheim, aber der Rat wird öffentlich vermittelt.25 Wenn 
die Politiker den durch Öffentlichkeit geheim erteilten Rat befolgen, wird er für sie zur 
›clausula salvatoria‹.  

Die Gestalt des Platonischen Philosophenkönigs bleibt ein Wunsch und ist nicht zu 
erwarten. Dies kann als eine fundamentale Kritik Kants an Platon bewertet werden.26 
Trotzdem versucht Kant im Anhang den Gegensatz von ›Politik und Moral‹ theoretisch 
zu vereinigen. Die Verbindung von ›Politik und Moral‹ war für Platon und Aristoteles 
selbstverständlich. Kant verknüpft ›Politik‹ mit ›Moral‹, indem er die Platonische Metaphysik 
die Aristotelische Teleologie sowie das Hobbessche Denkmuster der Vertragstheorie 
miteinander verbindet. Dies erscheint zunächst als eine seltsame Zusammenfügung von 

25	Vgl. Hackel, Kants Friedensschrift und das Völkerrecht, S. 114-115.
26	Siehe Ottmann, Geschichte des politischen Denkens, Band 1/2, S. 100.  



14  Jun-Ho CHANG

Platon, Aristoteles und Hobbes. 
Es scheint normal geworden zu sein, dass die Politik der Klugheitslehre folgt, die mit 

der instrumentellen Moral verbunden ist. Dementsprechend wählen die Politiker zu ihren 
auf Vorteil bedachten Absichten die tauglichsten Mittel, indem sie die Existenz der richtigen 
Moral leugnen. Das Motto der Politik lautet deshalb: „Seid klug wie die Schlangen“. 
Dazu sagt die instrumentelle Moral: „und ohne Falsch wie die Tauben“ (ZeF, S. 36). Diese 
Trennung von Politik und Moral ist seit Machiavelli deutlich geworden, in dem er die Politik 
erstmals als eine von der Moral unabhängige soziale Sphäre dargestellt hat. Machiavelli 
schlägt eine flexible Verhaltensweise vor, die auch amoralisch sein kann. Der Fürst muss 
milde, treu, menschlich, aufrichtig sowie fromm erscheinen und vom Guten so lange nicht 
ablassen, wie es möglich ist. Aber er muss sich sogleich dem Bösen zuwenden, sobald es 
nötig ist.27 Wenn er sich behaupten will, muss er die Fähigkeit erlernen, nicht gut zu sein, 
und je nach dem Gebot der Notwendigkeit Amoralität und Brutalität anzuwenden oder 
nicht anzuwenden,.28 Die Tüchtigkeit der Fürsten (virtú) besteht einerseits in der flexibilen 
Anpassung an die Zeitumstände, andererseits in der Behauptung gegen die ›fortuna‹. Diese 
Klugheitslehre rechtfertigt eine amoralische Politik, solange Erfolg erreicht oder Macht 
vergrößert werden kann.29 Eine solche Lehre läuft auf die politischen Maximen hinaus. Kant 
bezeichnet Machiavellis politische Grundsätze als „sophistische Maximen“ und nennt drei 
Beispiele für derartige „Schlangenwendungen“: ›fac et excusa‹ (mache es und entschuldige 
dich!) und ›si fecisti, nega‹ (wenn du etwas getan hast, verneine!) sowie ›divide et impera‹ 
(teile und herrsche!) (ZeF, S. 41-42). Aus Kantischer Sicht führen diese Imperative der 
Klugheitslehre jedoch zu einer Mißstimmung zwischen Moral und Politik. 

An Stelle eines solchen Poli t ik- und Moralverständnisses setzt  Kant ein 
Kontinuitätsmodell, welches die Politik transzendent, teleologisch und vertragstheoretisch 
mit der Moral verbindet: Der ursprüngliche Vertrag, der im allgemeinen Willen begründet 
ist und der mittels der praktischen Vernunft in Form des Imperatives erscheint, schafft 
im Eintrittsmoment des Rechtszustandes der historisch entstandenen Machtstruktur 
(dem Staat) die Legitimationsgrundlage. Angesichts der transzendentalen Staatsweisheit 
kommt der Politik der Zweck (telos) zu, sich mit der Idee des ursprünglichen Vertrages 
anzugleichen. Die Politik realisiert die Moral, indem sie moralische Gesetze in positives 
Recht transformiert. In diesem Sinne lässt sich die ›Moral‹ als handlungsbestimmende 
Norm (Ethik - Recht) und die ›Politik‹ als Ausführung dessen, was das Recht bestimmt, 
definieren (ZeF, S. 37). Wenn die Politik ›Moral und Recht‹ ausführt, bedeutet dies, dass 

27	Machiavelli, Niccolò (1532), Il Principe Der Fürst, Stuttgart (Reclam) 1986, Kapitel 18, S. 139. 
28	Ebd., Kapitel 15, S. 119.
29	Machiavelli, Kapitel 25. S. 191-199.



Die Begründung des Völkerrechts in Kants »Zum ewigen Frieden«  15

sie auch durch die praktische Vernunft gesteuert wird. Nicht die politischen Moralisten, 
die sich die Moral so gestalten, dass sie zu ihrer Politik passt, sondern die moralischen 
Politiker, die sich die Realisierung der Moral in der Politik zur Pflicht machen, können den 
ewigen Frieden verwirklichen (ZeF, S. 38-40). Die moralischen Politiker orientieren sich an 
geltenden, positiven Rechten und an ethischen Grundsätzen. Sie sollen ebenfalls zu Quasi-
Philosophenkönigen werden. 

2. Föderativer Friedens- und Völkerbund als Staatengemeinschaft 

Das Völkerrecht gehört theoretisch zum öffentlichen Recht, dessen Verletzung 
zwangsweise Sanktionen zur Folge hat (MAR, § 44). Im zweiten Definitivartikel »zum 
ewigen Frieden« wird aber die Fragwürdigkeit des Völkerrechts aufgezeigt, weil keine 
Instanz da ist, um das Recht der Staaten mit Zwangsgewalt durchzusetzen (ZeF, S. 16). Der 
›Föderalismus‹ freier Staaten gilt als ein Mittelweg zwischen der Weltrepublik, in der sich das 
Völkerrecht als öffentliches Recht durchsetzt, und dem Naturzustand, in dem Konflikte und 
Kriege herrschen. Der Kantische Mittelweg zeigt für die problematische Sondersituation des 
internationalen Naturzustandes, in dem souveräne Staaten mit-einander interagieren, einen 
Ausweg auf.

Wie Hobbes den Kriegszustand zwischen den Menschen zum Ausgangspunkt der 
deduktiven Begründung des Rechtszustandes nimmt, so geht Kant vom Naturzustand 
zwischen den Staaten aus.30 Dieser Kantische Ausgangspunkt setzt eine Analogie zwischen 
Staaten und Menschen voraus. Jeder Staat agiert im Verhältnis zu anderen Staaten als eine 
Person, indem er über natürliche Freiheit verfügt. Daraus ergibt sich ständig Krieg (MAR, 
§ 53). Die Staaten geraten in den Kriegszustand, ähnlich wie die Menschen sich in ihrem 
Naturzustand durch ihr Nebeneinandersein verletzen. Ohne eine solche Analogie kann kein 
Vertrag (Rechtszustand) zwischen Staaten zustande kommen. So wie die Menschen durch 
den ursprünglichen Vertrag in einen Rechtszustand eintreten, um ihr Leben und Eigentum 
zu sichern, so sollen die Staaten um ihrer Sicherheit willen in einen ›Rechtszustand der 
bürgerlichen ähnlichen Verfassung‹ treten, wo ihnen ihr Recht zugesichert werden kann 
(ZeF, S. 16). Aus dieser Übertragung der menschlichen Situation auf die Staatenwelt lässt 
sich ein ›Völkerstaat‹ oder eine ›Weltrepublik‹ ableiten. Das Organisieren der Staaten zu 
einer Weltrepublik ist nur im analogen Sinne plausibel. Einerseits rechtfertigt Kant die 
Weltrepublik als Ziel, indem er das von der praktischen Vernunft vermittelte Vernunftrecht 
vor Augen hat (ZeF, S. 20). Andererseits argumentiert er, dass die Natur stillschweigend die 

30	Vgl. Asbach, Olaf, Internationaler Naturzustand und Ewiger Friede, in: Hüning / Tuschling (Hrg.), 
Recht, Staat und Völkerrecht bei Immanuel Kant, S. 203-232 (227-228). 



16  Jun-Ho CHANG

Staaten zur Weltrepublik, d.h. zum ewigen Frieden führt. Die Weltrepublik kann das letzte 
Ziel des Völkerrechts sein, weil sie den internationalen Naturzustand aufhebt. 

Allerdings kann das analoge „Postulat des öffentlichen Rechts“ im Hinblick auf den 
internationalen Naturzustand nicht gleichermaßen zur Notwendigkeit der Gründung eines 
Weltgemeinwesens in Form einer Weltrepublik geführt werden.31 Kant schwächt selbst die 
Schlussfolgerung einer Weltrepublik ab (MAR, § 61). Angesichts der Souveränität der Staaten 
ist die Errichtung eines zentralen Zwangsrechts über die Staaten unmöglich. Die Staaten 
müssen an ihrer Souveränität festhalten, da die Souveränität ihr Existenzgrund ist, der durch 
den ursprünglichen Vertrag geschaffen worden ist. Im Grunde genommen können die Staaten 
die Freiheit ihrer Bürger nur durch ihre Souveränität verwirklichen. Anders als die Menschen, 
die aus dem Zustand permanenter Unsicherheit und potentieller Bedrohung entfliehen und 
in einen Rechtszustand eintreten wollen, bevorzugen die Staaten die Anhänglichkeit der 
„Wilden“ an ihre gesetzlose Freiheit. Sie sind keinem gemeinschaftlichen äußeren Zwange zu 
unterwerfen (ZeF, S. 17), da sie innerlich schon eine rechtliche Verfassung haben und daher 
ihre Verfassungen nicht unter eine weitere gesetzliche Verfassung unterordnen können (ZeF, S. 
18). Angesichts dieser Wirklichkeit trägt sich die anfängliche Analogie zwischen Menschen 
und Staaten nicht mehr, obwohl sie zur Weltrepublik weiterführen soll. Die Weltrepublik soll 
„eine unausführbare Idee“ bleiben (MAR, § 61). Sie ist nur ein frommer Wunsch, solange 
keine zentrale zwischenstaatliche Instanz eingerichtet ist, die die Rechtspflicht mit der 
Zwangsgewalt durchsetzen kann (MAR, § 355). Auch Kant erkannte schon die Wirklichkeit 
der Staatenwelt. 

Zwischen der Wirklichkeit der Staatenwelt und dem Postulat der Weltrepublik muss es 
„einen Bund von besonderer Art“ geben, der sich als ›Friedensbund ( foedus pacificum)‹ 
herauskristallisieren soll. Der Bund soll alle Kriege beenden. Er soll sich lediglich auf die 
Erhaltung und Sicherung der Freiheit eines Staates und zugleich der anderen verbündeten 
Staaten richten, wobei die Staaten sich den öffentlichen Gesetzen und einem äußeren Zwang 
nicht unterwerfen. Der Bund bedeutet keinen Völkerstaat, da er nicht auf Machterwerb des 
Staates auslegt ist (ZeF, S. 18). In der Föderalität, welche die Vernunft mit dem Begriff 
des Völkerrechts verbindet, liegt die Ausführbarkeit (objektive Realität) des Friedens- und 
Völkerbundes (ZeF, S. 19). Souveräne Staaten sind im föderativen Friedens- und Völkerbund 
durch einen gewissen rechtlichen Zusammenhang verbunden. Aus der Verbindlichkeit dieses 
föderativen Bundes lässt sich die Normativität des Völkerrechts extrahieren: Das Völkerrecht 
gründet sich auf den Föderalismus. Kant bezeichnet diesen föderativen Friedens- und 
Völkerbund als „das Surrogat des bürgerlichen Gesellschafts-bundes“ (S. 19) und als „das 

31	Ludwig, Kants Rechtslehre, S. 176.



Die Begründung des Völkerrechts in Kants »Zum ewigen Frieden«  17

negative Surrogat“ (ZeF, S. 20). Durch diese Zurückstufung ist das politische Ideal der 
Weltrepublik verloren gegangen. Trotzdem wird sowohl die internationale Sicherheit als auch 
die Souveränität des Staates gewährleistet. Kant hoffte immer noch, dass sich das Surrogat an 
die Weltrepublik annähern würde. 

Der Friedens- und Völkerbund wird auch als ›allgemeiner Staatsverein‹ aufgefasst, der 
sich im teleologischen Naturprozess kontinuierlich dem ewigen Frieden annähert. In seinem 
historischen Prozess konnte der Staatsverein immer konkreter organisiert werden (MAR, § 
61). Nach Kant kann der Bund oder Verein in folgenden Schritten organisiert werden: Erstens 
bildet ein mächtiges und aufgeklärtes Volk eine Republik. Die Republik muss ihrer Natur 
nach zum ewigen Frieden geneigt sein. Zweitens kann sie im Mittel-punkt des föderativen 
Friedens- und Völkerbundes stehen, indem sie andere Staaten organisiert. Die anderen 
Staaten schließen sich dem Bund an, indem sie über ihre freie Souveränität verfügen (ZeF, 
S. 19). Dies ist eine realistische Überlegung bezüglich der Entstehung eines föderativen 
Völkerbundes. Der Bund ist dann nichts anderes als eine Staatengemeinschaft. Daher sieht 
etwa Ebbinghaus den Völkerbund als eine „Lehre von einer möglichen Gemeinschaft freier 
Wesen“.32 

Höffe versteht den Friedens- und Völkerbund als internationale Rechtsgemeinschaft: 
Seiner Ansicht nach ist der Friedens- und Völkerbund sowohl die Alternative zum 
Kriegszustand als auch die Rechtsform zwischenstaatlicher Koexistenz. Er verkörpert 
eine Rechtsgemeinschaft ohne irgendeinen Souveränitätsverzicht der beteiligten Staaten. 
Para-doxerweise handelt es sich bei ihm eine Staatlichkeit ohne Staatscharakter, weil 
er nur den Rechtscharakter in sich trägt. Deshalb soll diese Rechtsgemeinschaft als 
Provisorium zur Weltrepublik aufgefasst werden, die eine „Utopie des Noch-Nicht“ 
ist.33 Die Weltrepublik wäre demzufolge eine republikanische Ordnung zwischen 
republikanisch konstituierten Staaten. Da die Staaten eine solche Weltrepublik ablehnen, 
kann die Rechtsgemeinschaft eine realistische Lösung für den Weltfrieden darstellen. 
Hierbei begründen sich die Normen (Völkerrecht) der Rechtsgemeinschaft aus dem 
Vernunftrecht und der natura daedala rerum, welche die zwischenstaatliche Koexistenz 
zum Frieden führen. 

32	Ebbinghaus, Julius, Kants Lehre vom Ewigen Frieden [...], Tübingen 1929, S. 3.
33	Höffe, Otfried, Kant als Theoretiker der internationalen Rechtsgemeinschaft, in: Hüning / Tuschling 
(Hrg.), S. 233-246; Höffe, Otfried, Völkerbund oder Weltrepublik?, in; Ders. (Hrg.), Immanuel Kant: 
Zum ewigen Frieden, Berlin 1995, S. 109-132. 



18  Jun-Ho CHANG

IV. Schluss: Kritik an Kants Völkerrecht

Als ›Sollens-Zwangs-Norm‹ ist der Kantische Begriff ›Recht‹ einerseits im 
Vernunftrecht, andererseits im Zwang begründet, der vom Rechtsstaat ausgeübt wird. Der 
Grund des ›Sollens‹ liegt im abstrakten Vernunftrecht, das mittels der praktischen Vernunft 
festgelegt wird. Das ›Sollen‹ postuliert das ›Müssen‹. Die Richtigkeit fordert den Zwang. 
Das ›Müssen‹ sichert vice versa das ›Sollen‹. Im Rechtszustand sind deshalb die ›Sollens-
Zwangs-Normen‹ vorhanden, deren Abweichungen bestraft werden. Die Legalität stützt sich 
auf den Zwang, indem sie äußerliche Handlungen des Menschen betrifft. Kant ordnet das 
Völkerrecht dem öffentlichen Recht zu, das den Rechtszustand sichert. In diesem Verständnis 
des Rechts gewinnt es den Anschein einer Sollens-Zwangs-Norm, welche die Weltrepublik 
mit Zwang durchsetzt. Anderenfalls würde die Weltrepublik dem internationalen 
Rechtszustand nicht gleichen. Dies ist eine Konsequenz aus der praktischen Vernunft, 
die durch Analogie vermittelt und erweitert wird. Eine solche analoge Übertragung des 
innerstaatlichen Rechtszustandes auf die internationale Ebene ist aber problematisch, weil 
die Analogie nicht richtig begründet ist. Kant erklärt nicht, warum die Analogie aus Sicht der 
praktischen Vernunft vernünftig ist. 

In »Zum ewigen Frieden« reflektiert Kant philosophisch die Schriften der Vordenker 
des europäischen Friedens (Saint-Pierre und Rousseau) unter der Fragestellung,34 wie die 
europäischen Staaten ihren Naturzustand (im 18. Jh.) verlassen und in den Friedens-zustand 
treten konnten. Saint-Pierre fordert die Errichtung eines Staatenbundes der 24 christlichen 
Staaten. Der Staatenbund soll die Sicherheit seiner Mitgliedstaaten gewähr-leisten, indem 
eine zentrale Instanz die Konflikte zwischen den Mitgliedstaaten zunächst vermittelt, im 
Falle eines Scheiterns dann aber durch die Mehrheitsentscheidung Zwang ausübt. Er gründet 
sich auf folgende internationale Normen: Gewaltverbot, Interventions-verbot und die 
wechselseitige Anerkennung des status quo zum Zeitpunkt der Vertrags-unterzeichnung.35 
In »Extrait de projet de paix perpétuelle« verstärkt Rousseau die Idee von Saint-Pierre, 
wobei er dem Staatenbund mehr Macht verleiht, z.B. Friedensbrecher mit militärischen 
Mitteln zum Einlenken zu zwingen. In »Jugement sur la paix perpétuelle« betrachtet er den 
Weltstaat aber skeptisch. Denn kein Weltfriede kann zustande kommen, wenn der Weltstaat 
sich aus despotischen Staaten herausbildet. Die despotische Herrschaftsform kann mit dem 

34	Siehe Abbé de Saint-Pierre, Projet pour rendre la Paix Perpétuelle en Europe, Utrecht 1715 ; Jean-
Jacques Rousseau, Extrait de projet de paix perpétuelle de M. l’abbé de Saint-Pierre (1756/1761); Ders., 
Jugement sur la paix perpétuelle (1756/1782), in: Gagnebin, par B. / Raymond M. (Hrg.), Œuvres 
complètes (Bibliothèque da la Pléiade), Paris 1964, S. 563-589; 591-600. 
35	Cavallar, Georg, Pax Kantiana. Systematisch-historische Untersuchung des Entwurfs „Zum ewigen 
Frieden“ (1795) von Immanuel Kant, Wien 1992, S. 26-28.



Die Begründung des Völkerrechts in Kants »Zum ewigen Frieden«  19

friedenstiftenden Staatenbund nicht vereinbart werden. Wenn die Staaten den Weltfrieden 
wollen, müssen sie zuerst republikanisch werden. 

Die internationalen Normen von Saint-Pierre finden sich in den Kantischen 
Präliminarartikeln, indem sie in der Form der Sollenssätze ausgedrückt sind. Bei Kant 
wandeln sich diese Normen also in die ›Sollens-Normen‹ um. Aus Sicht der praktischen 
Vernunft und des Vernunftrechts sind die Präliminarartikel richtig. Deshalb sollen die 
Staaten auf die Intervention, auf bestehende Heere und den totalen Krieg verzichten. 
Die Definitivartikel postulieren imperativ den Republikanismus, das Völkerrecht und 
Weltbürgerrecht. Sie sollen auch als ›Sollens-Normen‹ gelten. Allerdings können diese 
›Sollens-Normen‹ kein ›Müssen‹ (Zwang) postulieren, weil sie in der Weltrepublik oder 
im Weltstaat nicht vorhanden sind. Deshalb sollten sie sich auf die Moralität stützen, wie 
Kants Verbindung von „Moral und Recht“ im Anhang deutlich macht. Den Staaten sollte 
die vernünftige Richtigkeit bewusst sein. Dies bedeutet ferner, dass die Normativität des 
Völkerrechts letztlich in der Moralität begründet ist. Dies ist jedoch ein Fehlurteil von Kant. 
Denn der Kantische Staat ist ein Rechtsstaat, der aus dem Rechtszustand entstanden ist. Er 
besitzt kein moralisches Bewußtsein, sondern nur äußerlich rechtlich organisiert. Der Staat 
stützt sich auf die Legalität, die von der Moralität getrennt ist. Wie kann sich also ein solcher 
Rechtsstaat der Moralität bewusst sein, wenn die Staaten nicht moralisch sein können? Dies 
ist an sich ein Widerspruch und zugleich eine Fehlkonstruktion. Aus diesem Fehlurteil ist 
fromme Lüge geboren worden, dass „Natur und Handelsgeist“ als unsichtbare Hand die 
Staaten allmählich zur Weltrepublik führen könnten. Die praktische Vernunft fällt damit auf 
die Ebene des Glaubens hinab. Die Kantischen ›Sollens-Normen‹ gründen dader auf einem 
leeren Postulat bzw. auf einer frommen Lüge.     

Insofern ist das Kantische Völkerrecht in sich nicht logisch: Kant geht zunächst von der 
Trennung von Moralität und Legalität aus. Er begründet das Völkerrecht im Vernunftrecht 
der Legalität. Die Moralität der Staaten ist ein wesentlicher Bestandteil für die Normativität 
des Völkerrechts. Letztlich ist der Kantische Staat aber nicht moralisch. Das Kantische 
Völkerrecht ist deshalb formell. Aufgrund des fehlenden Rahmens, den eine Weltrepublik 
darstellen könnte, hat das Völkerrecht auch keinen Zwangscharakter. Es ist nur das ›Sollen‹ 
im Kantischen Postulat. Es ist ironisch, dass Kant der frommen Lüge einen Geltungsanspruch 
zubilligt. Und gleichermaßen ironisch ist die Tatsache, dass nicht nur viele Theorien der 
internationalen Politik, sondern auch Völkerrechtslehren auf diese leere Formalität und 
auf diese unbegründete Hoffnung gründen. In diesem Sinne untersucht Franke kritisch die 
internationalen Beziehungen.36

36	Vgl. Franke, Mark M., Global Limits: Immanuel Kant, International Relations, and Critique of World 
Politics, New York 2001, S. 1-24. 



20  Jun-Ho CHANG

Kant entdeckt keinen neuen Weg zum ewigen Frieden, sondern findet einen 
Mittelweg zwischen zwei Optionen, nämlich zwischen dem internationalen Naturzustand 
(Kriegszustand) und dem Weltstaat. Sowohl den Weltstaat, der zunächst von Saint-Pierre 
konstruiert, dann von Rousseau präzisiert worden ist als auch den Republikanismus, den 
Rousseau als die wichtigste Voraussetzung für den Weltfrieden genannt hat, zieht Kant in 
Betracht. In der Tat favorisiert er in dem Werk »Zum ewigen Frieden« die Weltrepublik, 
hingegen bietet er aber in diesem Werk einen Mittelweg an, den Völkerbund, wie Cavallar 
verständlich resümiert.37 Kant vermischt die Ideen des Republikanimus, der Weltrepublik 
und des Völkerbundes, indem er erstens postuliert, dass jeder Staat eine republikanische 
Verfassung haben muss, zweitens die Weltrepublik als Ziel der Staaten setzt, und drittens 
den Völkerbund konstruiert als eine Zwischenstation zur Weltrepublik oder als einen 
realistischen Mittelweg ohne Souveränitätsverzicht. Allerdings ist die Mischkonstruktion 
problematisch, weil der erste Definitivartikel dem fünften Präliminarartikel wider-
sprüchlich entgegengesetzt steht. Nach dem fünften Präliminarartikel soll sich ein Staat in 
die Verfassung eines anderen Staates nicht einmischen. Dies ist eine wichtige Grundlage für 
den Weltfrieden. Dem gegenüber postuliert der erste Definitivartikel, dass die Verfassung 
jedes Staates republikanisch sein soll. Dies impliziert, dass die Staaten intervenieren 
können. Folgende realistische Lösungsskizze verdeutlicht diese Möglichkeit: Ein Hegemon 
wird zunächst republikanisch, dann organisiert er die anderen Staaten republikanisch und 
verbindet sie schließlich zu einem Völkerbund. Dadurch fällt die praktische Vernunft noch 
einmal in eine niedrige Stufe zurück, nämlich in das ›Naturrecht der Stärkeren‹, das in der 
internationalen Politik seit dem Zweiten Weltkrieg seinen kompakten Ausdruck findet. Die 
Siegermächte, insbesondere die USA haben die anderen Staaten demokratisch und zur UNO 
organisiert. Internationale Normen, die vorhanden sind, gründen sich dann auf das Naturrecht 
der Stärkeren.   

V. Literatur

Abbé de Saint-Pierre. Projet pour rendre la Paix Perpétuelle en Europe. Utrecht 1715.
Asbach, Olaf. „Internationaler Naturzustand und Ewiger Friede“, in: Hüning, Dieter / 

Burkhard Tuschling (Hrg.). Recht, Staat und Völkerrecht bei Immanuel Kant. Berlin 
1998, S. 203-232. 

Brierly, J. L.. The Law of Nations. London 1963 (1928). 

37	Siehe Cavallar, Georg, Kant and the Theory and Practice of International Right (Political Philosophy 
Now), Cardiff 1999, S. 113-131. 



Die Begründung des Völkerrechts in Kants »Zum ewigen Frieden«  21

Cavallar, Georg. Kant and the Theory and Practice of International Right (Political 
Philosophy Now). Cardiff 1999. 

Cavallar, Georg. Pax Kantiana. Systematisch-historische Untersuchung des Entwurfs „Zum 
ewigen Frieden“ (1795) von Immanuel Kant. Wien 1992.

Dennert, Jürgen. Ursprung und Begriff der Souveränität. Stuttgart 1964.
Ebbinghaus, Julius. Kants Lehre vom Ewigen Frieden und Kriegsschuldfragen. Tübingen 

1929.
Franke, Mark M.. Global Limits: Immanuel Kant, International Relations, and Critique of 

World Politics. New York 2001. 
Gagnebin, par B. / Raymond M. (Hrg.). Œuvres complètes (Bibliothèque da la Pléiade), Paris 

1964. 
Günther, Herbert. Zur Entstehung von Völkergewohnheitsrecht, Berlin 1970.
Grotius, Hugo. „Vom Recht des Krieges und des Friedens (de jure belli ac pacis - 1625)“, in: 

Schätzel, Walter (Hrg.) Die Klassiker des Völkerrecht, Band I. Tübingen 1950.
Hackel, Volker Marcus. Kants Friedensschrift und das Völkerrecht. Berlin 2000.
Höffe, Otfried. Immanuel Kant. München 1992.
Höffe, Otfried. Kant als Theoretiker der internationalen Rechtsgemeinschaft. in: Hüning, 

Dieter / Burkhard Tuschling (Hrg.). Recht, Staat und Völkerrecht bei Immanuel Kant. 
Berlin 1998, S. 233-246; 

Höffe, Otfried. „Völkerbund oder Weltrepublik?“, in; Ders. (Hrg.). Immanuel Kant: Zum 
ewigen Frieden. Berlin 1995, S. 109-132. 

Jaspers, Karl. Die Großen Philosophen. München 1957.
Kant, Immanuel (1785). Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Hamburg 1999 

(Philosophische Bibliothek; Bd. 519).
Kant, Immanuel. Metaphysische Anfangsgründe der Rechtslehre. Hamburg 1997 

(Philosophische Bibliothek; Bd. 360). 
Kant, Immanuel (1795). Zum ewigen Frieden. Stuttgart 1984. 
Kaulbach, Friedrich. „Rechtsphilosophie und Rechtstheorie in Kants Rechtsmetaphysik“, in: 

Heintel, Erich (Hrg.), Philosophische Elemente der Tradition des politischen Denkens. 
Wien und München 1979, S. 145-172.

Kelsen, Hans (1964). Staat und Naturrecht. Aufsätze zu Ideologiekritik. München 1989.
Kersting, Wolfgang. Wohlgeordnete Freiheit: Immanuel Kants Rechts- und Staats-

philosophie. Frankfurt am Main 1993.
Ludwig, Bernd. Kants Rechtslehre. Hamburg 1988.
Machiavelli, Niccolò (1532). Il Principe Der Fürst. Stuttgart (Reclam) 1986.
Ottmann, Henning. Geschichte des politischen Denkens, Band 1/2. Stuttgart 2001.  



22  Jun-Ho CHANG

Pieper, Annemarie. „Wie ist ein kategorischer Imperativ möglich?“, in: Höffe, Otfried (Hrg.). 
Grundlegung zur Metaphysik der Sitten. Frankfurt am Main 1989, S. 264-281.

Platon, Der Staat. München 1998.
Tuschling, Burkhard. „Die Idee des Rechts: Hobbes und Kant“, in: Hüning, Dieter / Burkhard 

Tuschling (Hrg.). Recht, Staat und Völkerrecht bei Immanuel Kant. Berlin 1998, S. 87-
90.

©2025 by Jun-Ho CHANG. All rights reserved.


