
Title »Die Aporien der Menschenrechte« und das Problem
der Menschenrechte bei Kant

Author(s) Funaba, Yasuyuki

Citation Philosophia OSAKA. 2025, 20, p. 35-44

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/100370

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



35Philosophia OSAKA No.20, 2025

Yasuyuki FUNABA (Osaka University)

»Die Aporien der Menschenrechte« und das Problem der Menschenrechte 
bei Kant

In ihrem Buch Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft stellt Hannah Arendt eine 
Frage.

Staatenlosigkeit in Massendimensionen hat die Welt faktisch vor die unausweichliche 
und höchst verwirrende Frage gestellt, ob es überhaupt so etwas wie unabdingbare 
Menschenrechte gibt, das heißt Rechte, die unabhängig sind von jedem besonderen 
politischen Status und einzig der bloßen Tatsache des Menschseins entspringen. (EUH 
607)1

Warum  lässt  sich  denn  diese  Frage  stellen?  Unabdingbare  und  unveräußerliche  
Menschenrechte sind die Rechte, die »unabhängig von allen Regierungen« sind und »von 
allen Regierungen in jedem Menschen respektiert werden« (EUH 605) müssen. Nach dem 
Hinweis von Arendt gab es aber niemanden, »der ihnen dies Recht garantieren konnte« »in 
dem Augenblick, in dem Menschen sich nicht mehr des Schutzes einer Regierung erfreuen, 
keine Staatsbürgerrechte mehr genießen und daher auf das Minimum an Recht verwiesen 
sind« (EUH 605).  Niemand  könnte  die  Frage  vermeiden,  ob  solche  Rechte  wirklich  
existieren, wenn es niemanden gibt, der gerade das Recht in der Situation garantieren kann, 
in der Menschen nur auf das einzig der bloßen Tatsache des Menschseins entspringende 
Recht verwiesen sind. Mit Hilfe dieser »Aporien der Menschenrechte« untersucht Arendt, 
was überhaupt »ein eingeborenes Menschenrecht« (EUH 607) heißt.

Um sich an diese Diskussion von Arendt anzuschließen, wird zunächst in Bezug auf 
Kant untersucht, ob es sich bei ihm um die Menschenrechte nach heutigem Verständnis 
handelt. Bei ihm kommt es nicht auf diese Menschenrechte an, weil er nicht denkt, dass die 
Menschenrechte das Rechtsgesetz begründen, sondern im Gegenteil erst die Rechtsverfassung 
die Menschenrechte garantiert. Darüber sind sich Arendt und Kant einig. Die Überwindung 
des Unilateralismus durch die Republik reicht aber nicht aus, sodass noch eine höhere Stufe 
in Betracht kommen muss, bei der immer noch eine andere zu lösende Aufgabe bleibt.

1	 Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, Piper Verlag, 1986.



36  Yasuyuki FUNABA

I.

Stefan Gosepath zufolge wird Kant von manchen irrtümlich als Philosoph betrachtet, 
der irgendwie zum heutigen Verständnis der Menschenrechte beigetragen hat. Er überprüft 
die Diskussionen von Kant, die mit diesem Verständnis zu tun zu haben scheinen, und 
macht klar, dass sie die heutigen Menschenrechte nicht begründen können.2 Mit welchen 
Ansprüchen werden nun die Menschenrechte im heutigen Verständnis charakterisiert?

»Unter „Menschenrechten“ versteht man dabei heute meist vorstaatliche individuelle 
Rechtsansprüche adressiert primär an die staatliche Ordnung« (KM 196). Dieses heutige 
Verständnis der Menschenrechte umfasst zudem »erstens vorstaatliche, moralische 
Ansprüche, die Menschen als Menschen haben, die sich zweitens auf grobes moralisches 
Unrecht beziehen, die es drittens zwingend erforderlich machen, dass es eine politische 
Ordnung gibt, die dieses grobe moralische Unrecht effektiv verhindert« (KM 196). Die 
Ansprüche sind moralische, wenn sie sich auf moralisches Unrecht beziehen und fordern, 
moralisches Unrecht zu verhindern, und globale, wenn sie nicht relativ zu einzelnen 
Staaten sind, sondern über die Staaten hinausgehen und das moralische Unrecht über die 
Staaten hinausgeht. Es ist nicht unplausibel, dass die Ansprüche vor den einzelnen Staaten 
gelten, wenn sie nicht relativ zu einzelnen Staaten sind, und es ist möglich, dass Menschen 
als Menschen die Ansprüche haben, wenn sie vor den Individuen als Staatsmitglieder 
gelten. Diese Charakterisierung der Ansprüche hat natürlich mit ihrer Begründung zu 
tun.3 Wenn die Menschenrechte im heutigen Verständnis die Ansprüche umfassen, die 
Menschen als Menschen haben, werden sie aus der Menschenwürde abgeleitet. »Es wird 
dann behauptet, wir hätten Menschenrechte, weil wir Würde hätten« (KM 200). Wie in 
der UN-Menschenrechtserklärung bzw. im deutschen Grundgesetz erkannt wird,4 »ist 
Menschenwürde eine nicht-relationale Werteigenschaft menschlicher Wesen, die normative 
Forderungen generiert, Menschen und ihre Rechte zu achten« (KM 200). Von Gosepath wird 
folglich nachgewiesen, dass die Diskussionen von Kant ganz und gar nicht dazu beitragen, 
als moralische und vorstaatliche Ansprüche heutige Menschenrechte zu begründen, die man 

2	 Stefan Gosepath, Das Problem der Menschenrechte bei Kant, in: Reza Mosayebi (Hg.), Kant und 
Menschenrechte (= KM), Walter de Gruyter, 2018.
3	 Im Folgenden werden die Begründungen der Menschenrechte klassifiziert. Wolfgang R. Köhler, Das 
Recht auf Menschenrechte, in: Hauke Brunkhorst, Wolfgang R. Köhler und Matthias Lutz-Bachmann 
(Hg.), Recht auf Menschenrechte, Suhrkamp, 1999, S. 106-124.
4	 So wird von der »Anerkennung der angeborenen Würde und der gleichen und unveräußerlichen 
Rechte aller Mitglieder der Gemeinschaft der Menschen« (Präambel der Allgemeinen Erklärung 
der Menschenrechte) gesprochen. Zudem heißt es: »Die Würde des Menschen ist unantastbar. Sie 
zu achten und zu schützen ist Verpflichtung aller staatlichen Gewalt« (Art. 1. Abs. 1. des deutschen 
Grundgesetzes).



»Die Aporien der Menschenrechte« und das Problem der Menschenrechte bei Kant  37

aus der Menschenwürde als nicht-relationaler Werteigenschaft menschlicher Wesen ableitet 
und die Menschen als Menschen haben.

Zuerst überprüft Gosepath die Kantische Diskussion über die Menschenwürde, die 
vermeintlich mit dem heutigen Verständnis der Menschenrechte zu tun hat.

Menschenwürde wird von Kant charakterisiert durch Attribute wie „innerer Wert“ (z. 
B. GMS, AA 04: 434f.) und „unbedingt“. Diese Zuschreibungen sollen anscheinend 
ausdrücken, dass der Wert des Menschen von nichts anderem abhängt [...]. (KM 200)

Zwar diskutiert Kant in der Tugendlehre der Metaphysik der Sitten, dass »[d]ie Menschheit 
selbst [...] eine Würde [ist]« (VI 462). Wenn es »Würde« heißt, dass Menschen bloß 
Menschen sind, scheint dieser Wert der Menschen von nichts anderem abzuhängen. Und 
von nichts anderem abzuhängen, könnte mit »nicht-relational« anders ausgedrückt werden. 
In Wirklichkeit schreibt Kant aber weiter: »[D]enn der Mensch kann von keinem Menschen 
[...] bloß als Mittel, sondern muss jederzeit zugleich als Zweck gebraucht werden, und darin 
besteht eben seine Würde [...]« (VI 462). Hier erweist sich, dass Menschsein selbst gerade 
deswegen Würde heißt, weil der Mensch ein den kategorischen Imperativ befolgendes 
moralisches Wesen ist. Das stimmt mit den Worten von Kant selbst in der Grundlegung 
überein: »Autonomie ist also der Grund der Würde der menschlichen und jeder vernünftigen 
Natur« (IV 436). Wie Oliver Sensen5 und Andreas Niederberger6 darauf hinweisen, dass 
die Kantische Würde voraussetzt, moralisch zu sein, behauptet auch Gosepath, dass »das 
Gute vom Rechten abhängt« und es »wegen des moralischen Gesetzes – und nicht wegen 
irgendeines inneren Wertes des Menschen« ist, »dass wir Menschen achten sollen«, wie 
er aus der Grundlegung zitiert. In Hinsicht auf die Begründung durch die Würde lässt sich 
folglich das heutige Verständnis der Menschenrechte nicht in der Kantischen Diskussion 
finden, da bei Kant keine moralischen Ansprüche von der Würde abgeleitet werden, sondern 
das Gegenteil der Fall ist. 

Wie sieht es dann mit den von der Menschenwürde abgeleiteten vorstaatlichen 
Ansprüchen aus? Wenn diese Ansprüche positiv diskutiert worden wäre, wäre nicht von 
demselben Autor geschrieben worden, dass der Staat jeden der Würde berauben könnte. 

Ohne alle Würde kann nun wohl kein Mensch im Staate sein, denn er hat wenigstens 
die des Staatsbürgers; außer wenn er sich durch sein eigenes Verbrechen darum 
gebracht hat, da er dann zwar im Leben erhalten, aber zum bloßen Werkzeuge der 

5	 Vgl. Oliver Sensen, Kant’s Conception of Human Dignity, Walter de Gruyter, 2009.
6	 Vgl. Andreas Niederberger, Braucht die Kantische Rechtsphilosophie die Menschenwürde, in: KM.



38  Yasuyuki FUNABA

Willkür eines anderen (entweder des Staats oder eines anderen Staatsbürgers) gemacht 
wird. Wer nun das letztere ist (was er nur durch Urteil und Recht werden kann), ist ein 
Leibeigener [...] und gehört zum Eigentum [...] eines anderen [...]. (VI 329f.)

Hier schreibt Kant ganz klar, dass der Verbrecher der Würde vom Staat (gerade »durch Urteil 
und Recht«) beraubt wird. Wenn der Mensch Würde hätte und vorstaatliche Ansprüche 
ausüben könnte, müsste die Menschenwürde vor dem Staatsrecht stehen. Der Mensch müsste 
seine Würde behalten, auch wenn er rechtmäßig als Verbrecher verurteilt worden wäre. Der 
Mensch hat dann nämlich keine Würde, auf deren Grundlage er vorstaatliche Ansprüche 
ausüben kann, wenn Kant zufolge der Staat den Verbrecher der Würde berauben kann. Nach 
den Beschreibungen von Kant nicht nur über Verbrecher, sondern auch über uneheliche 
Kinder und Menschen im Krieg behauptet Gosepath, dass der Zweifel aufkommt, »ob er [= 
Kant] tatsächlich alle Menschen, denen er Würde zuspricht, als auch mit unveräußerlichen 
Menschenrechten ausgestattet ansieht« (KM 202). In der von Kant thematisierten Würde 
lässt sich schließlich keine Diskussion finden, die sich mit den Menschenrechten des heutigen 
Verständnisses verbinden lässt.

Sind die Menschenrechte nach dem heutigen Verständnis als vorstaatliche Ansprüche 
bei Kant zu finden, auch wenn es keine Möglichkeit der Diskussion der Würde gibt? Hier 
überprüft Gosepath »das angeborene Recht« in Kants Rechtslehre. Unter dem Titel „Das 
angeborene Recht ist nur ein einziges“ schreibt Kant wie folgt:

Freiheit (Unabhängigkeit von eines anderen nötigender Willkür), sofern sie mit jedes 
anderen Freiheit nach einem allgemeinen Gesetz zusammen bestehen kann, ist dieses 
einzige, ursprüngliche, jedem Menschen kraft seiner Menschheit zustehende Recht. 
(VI 237)

Da dieses Recht anders als das erworbene Recht »unabhängig von allem rechtlichen Akt 
jedermann von Natur zukommt« (VI 237), so schreibt Gosepath, dass »das zunächst wegen 
seines angeborenen, d. h. naturrechtlichen, Charakters seiner Gleichheit und Allgemeinheit  
ein  besonders  aussichtsreicher  Kandidat  für  ein  Kantisches  Äquivalent  heutiger  
Menschenrechte zu sein scheint« (KM 203). Kann das Kantische angeborene Freiheitsrecht 
nun also wie die heutigen Menschenrechte als vorstaatliches Recht gegen die rechtliche 
Verfassung eingefordert werden? ›Nein‹ ist die Antwort.

Kant zufolge besitzt jeder sein eigenes »Rechte, zu tun, was ihm recht und gut dünkt, 
und hierin von der Meinung des anderen nicht abzuhängen« (VI 312). Hier bestehen nämlich 
sowohl »der epistemische Unilateralismus« in Bezug auf das Wissen über Recht und Unrecht 



»Die Aporien der Menschenrechte« und das Problem der Menschenrechte bei Kant  39

als auch »der praktische Unilateralismus«, sich auf das unilaterale Wissen stützend handeln 
zu müssen.7 Wegen beider Arten von Unilateralismus können »vereinzelte Menschen, Völker 
und Staaten niemals vor Gewalttätigkeit gegeneinander sicher sein«, »bevor ein öffentlich 
gesetzlicher Zustand errichtet worden« (VI 312) ist. Das liegt »a priori in der Vernunftidee 
eines solchen (nicht-rechtlichen) Zustandes« (VI 312), so sagt Kant. Deshalb wird von Kant 
der Grundsatz angeboten, aus solchem Naturzustand herauszugehen und in den bürgerlich-
rechtlichen Zustand einzutreten. Im bürgerlich-rechtlichen Zustand gelten, anders als im 
Naturzustand, öffentliche Gesetze. Wenn im Naturzustand jeder sein eigenes Recht ausübt, 
zu tun, was ihm recht dünkt, so kann nicht geurteilt werden, wer Recht hat. Im Naturzustand 
hätten genauer gesagt nicht nur einer, sondern alle Recht. Erst im bürgerlich-rechtlichen 
Zustand hätte das Urteil selbst seine Bedeutung, wer Recht hat, da öffentliche Gesetze 
gelten. Erst hier können die Freiheiten aller nebeneinander bestehen und das angeborene 
Freiheitsrecht kann entstehen. Da das Recht »der Inbegriff der Bedingungen [ist], unter 
denen die Willkür des einen mit der Willkür des anderen nach einem allgemeinen Gesetze der 
Freiheit zusammen vereinigt werden kann« (VI 230), und ein Staat »die Vereinigung einer 
Menge von Menschen unter Rechtsgesetzen« (VI 313) ist, kann das angeborene Recht keine 
heutigen Menschenrechte als vorstaatliche moralische Ansprüche bedeuten. Das angeborene 
Freiheitsrecht ist somit kein rechtlich erworbenes Recht, es entsteht aber gleichzeitig mit der 
Geltung des Rechts und der Errichtung des Staates.

II.

Der Versuch, heutige Menschenrechte als vorstaatliche moralische Ansprüche im 
angeborenen Freiheitsrecht zu suchen, erweist sich also als Misserfolg, da das Freiheitsrecht 
gleichzeitig mit dem Staat als Rechtsverfassung entstehen kann. Wie wäre es jedoch, wenn 
sich die Rechtsverfassung selbst irgendwie auf moralische Ansprüche stützen würde, 
auch wenn es nicht gelungen ist, mit dem angeborenen Freiheitsrecht als Schlüsselwort 
vorstaatliche moralische Ansprüche zu begründen? Wäre die Forderung nicht möglich, die 
rechtliche Verfassung den moralischen Anspruch ausfüllen zu lassen, den sie noch nicht 
ausfüllt, und deshalb fehlerhaft ist, weil sie den Anspruch erfüllen muss, um eine vollständige 
rechtliche Verfassung zu sein? Lässt sich eine Möglichkeit finden, vorstaatliche moralische 
Ansprüche auszuüben, wenn die moralische Perspektive notwendig ist, um eine vollständige 
Rechtsverfassung entstehen lassen zu können? 

7	 Vgl. Oliver Eberl, Peter Niesen (Hg.), Immanuel Kant Zum ewigen Frieden, Suhrkamp, 2011, S. 
136f.



40  Yasuyuki FUNABA

Den folgenden Abschnitt zitierend behauptet Andreas Niederberger, dass Kant selbst 
gegen die Argumentation ist, dass in der Rechtslehre Selbsteinschränkung der Freiheit 
entwickelt wird, da jeder nämlich in der Rechtsverfassung moralisch seine Freiheit selbst 
einschränkt.8

Also ist das allgemeine Rechtsgesetz: handle äußerlich so, dass der freie Gebrauch 
deiner Willkür mit der Freiheit von jedermann nach einem allgemeinen Gesetze 
zusammen bestehen könne, zwar ein Gesetz, welches mir eine Verbindlichkeit 
auferlegt, aber ganz und gar nicht erwartet, noch weniger fordert, dass ich ganz 
um dieser Verbindlichkeit willen meine Freiheit auf jene Bedingungen s e l b s t 
einschränken s o l l e, sondern die Vernunft sagt nur, dass sie in ihrer Idee darauf 
eingeschränkt s e i und von anderen auch tätlich eingeschränkt werden dürfe [...]. 
Wenn die Absicht nicht ist, Tugend zu lehren, sondern nur was recht sei, vorzutragen, 
so darf und soll man selbst nicht jenes Rechtsgesetz als Triebfeder der Handlung 
vorstellig machen. (Betonungen von Kant) (VI 231)

Hier zeigt sich ganz klar das Merkmal der Kantischen Denkungsart der Rechtsverfassung. 
In der Rechtsverfassung besteht die Willkürfreiheit aller Menschen nach einem allgemeinen 
Gesetz nicht deswegen zusammen, weil jeder sich nach der Maxime verhält, die auf dem 
allgemeinen Rechtsgesetz gründet. Vom allgemeinen Rechtsgesetz wird niemandem 
befohlen und von niemandem gefordert, die gesetzmäßige Maxime anzunehmen und sich 
danach zu verhalten. Verhielte jeder sich in der Rechtsverfassung nach der Maxime, die 
gemäß Gebot und Forderung des allgemeinen Rechtsgesetzes angenommen wird, würde 
die Rechtsverfassung abhängig vom moralischen Verhalten jedes Menschen bestehen.  
Kant zufolge lässt sich in der Rechtsverfassung die jeweilige Freiheit aller Menschen nach 
einem allgemeinen Gesetz vereinbaren; meine Freiheit ist tatsächlich eingeschränkt und  
kann von anderen eingeschränkt werden, ohne dass dies auf Grund des allgemeinen 
Rechtsgesetzes befohlen und gefordert wird. Hier muss darauf hingewiesen werden, dass 
Kant selbst »s e l b s t einschränken so l l e« und »eingeschränkt s e i« betont. In der 

8	 Andreas Niederberger, Braucht die Kantische Rechtsphilosophie die Menschenwürde?, in: KM, S. 
95. Niederberger zufolge spielt die Würde als »das Resultat oder der Ausdruck des moralisch richtigen 
Handelns gegenüber sich selbst und gegenüber anderen« (KM 85) dabei keine Rolle, dass die Republik 
»die äußere Freiheit der Bürger und d. h. ein Verhältnis zwischen ihnen, in dem niemand einen anderen 
beherrschen kann« (KM 87) sichert und gewährleistet. Auch zwischen Gemeinwesen, wo der Bereich 
der politischen und der Rechtsphilosophie liegt, spielt wiederum bei Kant die Würde keine Rolle, 
weil nach seiner Argumentation »wir rechtmoralisch verpflichtet sind, alle Bereiche, in denen „äußere 
Freiheiten“ miteinander konfligieren können, zu verrechtlichen und auf diese Weise von den konkreten 
moralischen Motivationen jeweils Betroffener unabhängig zu machen« (KM 89).



»Die Aporien der Menschenrechte« und das Problem der Menschenrechte bei Kant  41

Rechtslehre »ist die Perspektive von Anfang an nicht diejenige eines einzelnen Handelnden, 
der über die Forderungen an oder Grenzen seiner Handlungen mit Blick auf andere 
nachdenkt« (KM 93).

III.

Bis hier lässt sich feststellen, dass überhaupt die Menschenrechte im heutigen 
Verständnis, die Arendt unter dem Titel »die Aporien der Menschenrechte« thematisiert 
hat, bei Kant keine wichtige Rolle spielen. Weder die Würde noch der moralische Anspruch 
werden vor der Rechtsverfassung bevorzugt, in der auch keine moralische Perspektive 
erforderlich ist. Gosepath weist darauf hin, dass von Kant jeder Anspruch der Menschenrechte 
im heutigen Verständnis zurückgewiesen wird oder würde, weil »einen solchen Anspruch 
zu legitimieren« heißt, »den souveränen Staaten das Recht abzusprechen, selbst darüber zu 
entscheiden, welche Rechte ihre Bürger haben sollen und wie diese durchzusetzen sind« 
(KM 208). Selbst das Weltbürgerrecht, das eigentlich vor der Staatssouveränität stehen 
soll, »soll auf Bedingungen [...] eingeschränkt sein« (VIII 357). Da bei Kant »alle Rechte 
eine gesetzlich verfasste Republik als Schiedsrichter über konkurrierende Rechtsansprüche 
und Rechtsdurchsetzer« (KM 214) verlangen, ist diese Kantische Rechtsverfassung nichts 
anderes als das, was »ein Recht, Rechte zu haben« (EUH 614) ermöglicht, was Arendt nach 
der Überlegung von den Aporien der Menschenrechte erreicht hat. Menschenrechte brauchen 
eine rechtliche Ordnung, die »einklagbare subjektive Rechtsansprüche«9 begründet; das 
schließt sich auch an die Behauptung von Habermas an, dass Menschenrechte »von Haus aus 
juridischer Natur«10 sind. Menschenrechte sind keine Ansprüche, die der Rechtsverfassung 
vorangehen, sondern ganz im Gegenteil ermöglicht die Rechtsverfassung gerade die 
Menschenrechte. 

Gibt es nun in Bezug auf die Republik nicht aber ein Problem, wenn diese »als 
Schiedsrichter über konkurrierende Rechtsansprüche und Rechtsdurchsetzer« fungiert? Hier 
werden die folgenden Worte wieder zitiert.

[...] sie [= die Menschen] mögen auch so gutartig und rechtliebend gedacht werden, 
wie man will, so liegt es doch a priori in der Vernunftidee eines solchen (nicht-
rechtlichen) Zustandes, dass, bevor ein öffentlich gesetzlicher Zustand errichtet 
worden, vereinzelte Menschen, Völker und Staaten niemals vor Gewalttätigkeit 

9	 Jürgen Habermas, Die Einbeziehung des Anderen, Suhrkamp, 1996, S. 225.
10	Habermas, a. a. O., S. 222.



42  Yasuyuki FUNABA

gegeneinander sicher sein können, und zwar aus jedes seinem eigenen Rechte, zu 
tun, was ihm recht und gut dünkt, und hierin vor der Meinung des anderen nicht 
abzuhängen [...]. (VI 312)

Im Naturzustand müssen alle selbst über Recht und Unrecht urteilen und sich nach 
diesem unbestimmten Wissen verhalten. Hier geraten alle wie schon geschrieben in »den 
epistemischen« und in »den praktischen Unilateralismus«, wenn alle überhaupt handeln. 
Alle gehen aus dem Naturzustand heraus, um einen rechtlichen Zustand  einzurichten, 
indem sie da »niemals vor Gewalttätigkeit gegeneinander sicher sein können«. Nun wird 
fokussiert, dass es nicht nur »vereinzelte Menschen« sind, die »niemals vor Gewalttätigkeit 
gegeneinander sicher sein können«. Bevor ein öffentlich gesetzlicher Zustand errichtet 
worden ist, können auch vereinzelte Staaten »niemals vor Gewalttätigkeit gegeneinander 
sicher sein«. Denn im Naturzustand würden auch vereinzelte Staaten in »den epistemischen« 
und dann in »den praktischen Unilateralismus« geraten, wenn sie handeln. Führt die 
Kantische Republik, die »ein Recht, Rechte zu haben« sichern soll, was Arendt über ihre 
Überlegung der »Aporien der Menschenrechte« erreicht hat, auch dann nicht unweigerlich 
zum »epistemischen« und »praktischen Unilateralismus«? Die Republik als »Schiedsrichter 
über konkurrierende Rechtsansprüche und Rechtsdurchsetzer« bestimmt unilateral über 
Recht und Unrecht und setzt damit auch Rechte unilateral durch. Eigentlich sollte die »ein 
Recht, Rechte zu haben« sichernde Republik auf die Anklage der Menschenrechtsverletzung 
der Mitglieder reagieren, beurteilen, ob die Anklage gilt, und gegebenenfalls auf Grund der 
Beurteilung verletzte Rechte zurückgewinnen. Wenn sie sich aber unilateral verhält, so gerät 
»ein Recht, Rechte zu haben« selbst auch in die Aporien. In der Situation, in der nur »ein 
Recht, Rechte zu haben« hilfreich ist, erweist sich klar, dass das nicht hilfreich ist.

Diese neue Situation, in der die »Menschheit« faktisch die Rolle übernommen hat, 
die früher der Natur oder der Geschichte zugeschrieben wurde, würde in diesem 
Zusammenhang besagen, dass das Recht auf Rechte oder das Recht jedes Menschen, zur 
Menschheit zu gehören, von der Menschheit selbst garantiert werden müsste. (EUH 617)

So argumentiert Arendt unerwarteterweise (!) tatsächlich selbst. Diese Argumentation 
setzt wohl voraus, dass es nicht genug ist, wenn nur einzelne Staaten das Recht auf Rechte 
garantieren. Das Recht wird genauer gesagt nicht von einzelnen Staaten garantiert, wenn sie 
im Naturzustand sind. Ob es möglich ist, dass das von der Menschheit selbst garantiert wird, 
ist jedoch »durchaus nicht ausgemacht« (EUH 617f.). Denn »nämlich die Sphäre, die über 
den Nationen stünde, gibt es vorläufig nicht« (EUH 618). Wie wäre es dann aber, wenn es 



»Die Aporien der Menschenrechte« und das Problem der Menschenrechte bei Kant  43

eine solche Sphäre – etwa als eine Weltregierung – gibt? 

Solch eine Weltregierung steht in der Tat durchaus im Bereich der Möglichkeiten, 
nur dass sie als die idealistischen Verbände, die sie propagieren, sie sich vorstellen. 
[...]. Eine Rechtsauffassung, die das, was recht ist, mit dem identifiziert, was gut 
für ... ist – den einzelnen oder die Familie oder das Volk oder die größte Zahl –, ist 
unausweichlich, wenn die absoluten und transzendenten Maßstäbe der Religion oder 
des Naturrechts ihre Autorität verloren haben. (EUH 618)

Arendt glaubt, dass eine Weltregierung errichtet werden kann. Ihre vermutliche wirkliche 
Form kritisiert sie allerdings, da das Recht der von ihr kritisierten Weltregierung das, was 
recht ist, mit dem verwechselt, was gut ist. Arendt zufolge ist es durchaus denkbar, ganz 
demokratisch zu entscheiden, dass es für das Menschengeschlecht besser ist, einen gewissen 
Teil desselben zu liquidieren (vgl. EUH 618). Diese Befürchtung wäre schwerlich zu 
vermeiden, wenn die Identifizierung des Rechts mit dem Guten wie Arendt argumentiert 
unausweichlich wäre. Ist nicht aber einmal dieselbe Befürchtung in der Philosophiegeschichte 
geäußert worden?

Unter den drei Staatsformen ist die der Demokratie im eigentlichen Verstande des 
Worts notwendig ein Despotism, weil sie eine exekutive Gewalt gründet, da alle über 
und allenfalls auch wider Einen (der also nicht miteinstimmt), mithin alle, die doch 
nicht alle sind, beschließen [...]. (VIII 352)

Das befürchtet Kant deswegen, weil es in diesem Fall keine Trennung der exekutiven von der 
gesetzgebenden Gewalt gibt. Handelt es sich nicht auch bei Arendt um die von ihr kritisierte 
wirkliche Form der Weltregierung, bei der die exekutive nicht von der gesetzgebenden 
Gewalt abgetrennt wird? Steht eine Rechtsverfassung, bei der irgendwie diese Trennung 
ermöglicht wird, andersherum gesagt nicht durchaus im Bereich der Möglichkeiten, 
abgesehen davon, ob sie eine Weltregierung genannt wird oder nicht?

*                                       *                                       *
Genau in der Situation, in der nur die Menschenrechte eine Hoffnung waren, erwies sich, 
dass sie keine waren. Diese Aporien überlegend gelangt Arendt zum Recht auf Rechte und 
postuliert dann »ein Recht, einer politisch organisierten Gemeinschaft zuzugehören«11. 

11	Hannah Arendt, Es gibt nur ein einziges Menschenrecht, in: Die Wandlung, 4. Jg., Herbstheft 1949, 
Dezember 1949, S. 760. Anders als in EUH lassen sich hier »ein Recht, Rechte zu haben« und »ein 
Recht, einer politisch organisierten Gemeinschaft zuzugehören« mit »oder« verbinden.



44  Yasuyuki FUNABA

Einige Interpretationen12 halten es für schwierig, bei Kant Menschenrechte im heutigen 
Verständnis zu finden. Bei ihm könne vielmehr die den epistemischen und den praktischen 
Unilateralismus überwindende Rechtsverfassung Menschenrechte garantieren. Hier kommen 
Arendt und Kant zu demselben Schluss. Arendt erwähnt aber eine Weltregierung, die den 
Unilateralismus der Rechtsverfassung überwinden kann, in den diese im Naturzustand 
notwendigerweise gerät. Auch wenn das möglich ist, gibt es Arendt zufolge noch ein anderes 
Problem, bei dem es sich mit Kantischen Worten um Despotism handelt, der die exekutive 
von der gesetzgebenden Gewalt nicht abtrennt. Um Menschenrechte zu garantieren, 
muss folglich eine Organisation entworfen werden, die weder in Unilateralismus noch in 
Despotie verfällt. Die Aufgabe dieser Organisation wäre es etwa, »in die innerstaatlichen 
Angelegenheiten von Republiken gegen deren Willen einzugreifen, zumindest wenn diese 
Menschenrechte auf ihrem Territorium nicht effektiv schützen, schützen können oder 
schützen wollen« (KM 213). Natürlicherweise »muss logisch die Existenz einer öffentlichen 
Repräsentation der ganzen Weltgemeinschaft unterstellt werden, die diesen Eingriff 
genehmigt« (KM 213).

©2025 by Yasuyuki FUNABA. All rights reserved.

12	Hier werden nur die Artikel von Gosepath und von Niederberger aufgegriffen. Aber viele andere, in 
KM berücksichtigte Artikel halten es ebenfalls für schwierig, bei Kant Menschenrechte im heutigen 
Verständnis zu finden.


