
Title Sukhāvatīvyūha(梵文無量寿経)、東方偈の研究 : 和
訳と註(1)

Author(s) 福井, 真

Citation 待兼山論叢. 哲学篇. 2001, 35, p. 1-15

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/10039

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



1 

Sukhavativyuha (党文無量寿経)、東方備の研究
和訳と註(1)

福井真

[0はじめに] Sukhavativyuha (Sukh、党文無量寿経)はインド大

乗仏教の初期に成立した、浄土仏教において最も重要な経典である。近年、

現存する党文写本の集成が出版され、 Sukh原典の批判的研究が可能とな

った。本稿ではその集成に依拠し、 Sukhの所謂東方備に関して原典の批

判を行い、訳、並びに思想内容、言語、韻律に関する分析をまとめる。

[1.1焚文写本と校定本] 藤田本:藤田宏達「党文無量寿経写本ローマ

字本集成』、 I-III、山喜房偽書林、 1993-1996/Ed.A. A. Ashikaga， 

Sukhiivativyuha，法蔵館， 1965/Ed.F. :藤田本中の校定テキスト Af/Ed.

MN : F. M. Muller and B. N anjio， Sukhiivativyuha， Oxford， 18830 

[1.2漢訳、蔵訳] 漢訳には五訳が現存する1)0 ~阿捕陀三耶三偽薩棲

偽檀過度人道経~ (大阿):大正新傍大蔵経(大正)12、300a-317c(呉、

支謙、A.D.222-253頃、或は後漢、支婁迦識、A.D.180頃)、『無量清浮平

等畳経~ (覚経):大正 12、279b-299c(西晋、竺法護、A.D.308、或は曹

貌、吊延/白延、A.D.258、或は前涼、南延、A.D.4c中期~後期)、『無量

毒経~ (寿経):大正 12、265c-279a(仏陀蹴陀羅・宝雲共訳、A.D.421)、

『大賓積経・無量蕎知来舎~(知来会) :大正 11、91c-101c(唐、菩提流

志、A.D.706-713) 、『大乗無量毒荘厳経~ (荘厳経):大正 12、318a-326c

(宋、法賢、A.D.991)。

蔵訳は r'phagspa 'od dpag med kyi bkod pa .ies bya ba theg pa 



2 

chen po'i mdo (尊い無量光の様相と名付けられた大乗経典)J として、

Kanjur大宝積経に編入されている(A.D.8c.後半-9c.前半)。本研究で

は悌教大学総合研究所「浄土教の総合的研究」研究班編、「蔵訳無量寿経

異本校合表(稿本)~ (京都、 1999)を使用した。

大阿には韻文は一切なく、東方備は大阿以外の漢訳に訳出あり;党本で

は経典の最終部分近くに位置する流通備が、寿経と知来会では東方備に連

続して一つの韻文群を形成している;荘厳経では党本の第13偶以降に相当

する部分が散文である;蔵訳は党本と同じく 21詩節からなる。

[1.3焚本写本] 藤田本による情報と筆者による調査結果2)の要点をま

とめる(写本の略号は藤田本に従う)。党文写本は38本が現存し、 R，N1 

が貝葉本、他は全て紙本;N1は不完全で、欠損が多い;N1の日付はA.D.

1152-1153、Rも12世紀頃のもの;次いでT5(1698)， Ox (1739)， K1 

(1797.8)の順で古く、残りは19-20世紀のもの。大別して R，N1 と Ky，

T3の二つに分かれ、他は全て後者により近い;最古の二写本のうちの完

全本の Rの重要性、信頼度は高いが、 Kyが古い読みを示す場合もある;

以下は上記4写本以外の関係(矢印は明らかな伝承経路、括弧内はより近

い関係)0 Group (Gp) 1 : T5， T4， K6→ K7， T2， B， 02; Gp II : K1， 

[T6， SJ ; GpIII: [Ox， H1， K4J [Ko， K3→ K5J Ro， T1; Gp IV : 

K10， K9， C， As， K2， H2; Gp V : L， N3， N 4， D1， D2， 01， 03， [N2， KtJ。

東方備について、 T6，Sは 6aの途中から 7cの途中までを欠く;T8 

は東方借金体の写本なし。最初の4備に大きな混乱がある。 R:1020

3.0 4 0; N1， T1 : 1 0 (T1ム)203 X 4 X; T5他 34本:1ム 2

o (Ky， T3口)304 0 (0は偶全体あり、×は偽全体なし、口は重複
あり、ムは部分的にあり)。これに関して、覚経、寿経、如来会でも党本

の番号で言えば 1，3， 2， 4の)1直に並んでおり、混乱が見られる。第2倍、

第4備の韻律が他の詩節の韻律とは異質ということもあり、最初の 4偶



Sukhavativyuha (党文無量寿経)、東方偏の研究 3 

(特に第2偶、第4偶)が他とは起源を異にする可能性がある。

[1.4東方偶の韻律] 21詩節中、第 2倍、第 4偶だけが、 matraという

韻律上の時間的単位により規定される matrachandas(mch.)類の韻律、

vaitaliya (vait.)、或は aparantika(apara.)で書かれている。定義はそ

れぞれ1詩節4句で、 vait.，ac句 6matra + -U-U-; bd句 8

Mtra+?U (Paliでは opening内部に syncopation 一 → U-U 

を許す)、 apara.，abcd句:豆豆U-UUU-U-U-3)。東方備では両備とも

に a: UU-UU ~U-U一， b: 一一一UUU-U-U-(*-U-UUU -U-U-)， c: -U-

UUU -U-U-， d: UUU-UUU -U-U という韻律形態を示すいはテキス

トを訂正した場合)。尚、本経前半部の讃仏倍、重誓備の韻律も mch.。

他の19詩節は、音節の数と軽重が固定した韻律の分類 (aksaracchan-

das) に属す、 tri~tubh (tri.、11音節)と jagati(jag.、12音節)で書か

れている。東方備の tri.と jag.は、音節の制限が比較的緩いものである

: tri.句:X-U-XUU -U豆、 jag.句:X-U-XUU -U-UU (x : U/一/

UUの何れも可)。特徴としては、 tri.句とjag.句の 1詩節内での混合、

第1音節、第5音節での resolution( → UU)、breakにUUUなど、

仏教混靖党語(BHS)で書かれた韻文の特徴が見られる4)。

[1.5 Sukh、並びに東方備の概要] Sukh の前半部分では菩薩Dhar-

makara (法蔵)が誓願を立てたことがその内容を中心に語られ、後半部

分ではDharmakaraが仏Amitabha/Amitayus (阿弥陀仏)となったこ

と、その仏土Sukhavati(極楽)の様子などが描かれる。

Sukh は散文が中心であるが、その中に六つの韻文群があり、東方備は

その四番目として経典の後半部分に位置する (Ed.A.44，1-47，9)。東方偏に

は部分的に対応する散文部分がある (Ed.A.43，14-22; 50，2-51，3)。

東方備は、 Sukhavatiの美質の説明の後、世尊がAnandaに語る形で、

菩薩たちがSukhavatiを見に行く場面を描く。 Amitaprabha/Amitayu 



4 

仏の供養、仏とその仏土の称賛、仏による放光の奇跡、その仏土に行くこ

との功徳などを説き、 Sukhavatlに行くことを勧めている。

[2東方備の訳と註(全21偏)J 第1備と第3傷、第2備と第4備は酷

似するのでそれぞれ同時に論ずる。

[第1偶(Ed.A.44，1-4; Ed.F. II，971-972， III，319-320);第3偶(Ed.A.

44，9-12; Ed.F. II，975-976， III，32 1) J 

(究文テキストで下線を付した子音群は韻律上、単子音の価値)

yathaiva (α-gmp.gaya nadiya valika-a) 

buddhana国etrab)(C-purimena tattakal).-C) / 

yatod) hi te agami buddha vanditu111 

sa1p.bodhisatva amitayu nayaka111e) / /1/ / 

u-u--UU -U-U-

u--UU -U-U-

U-Uー -UU-U-U一

一一U--UU-U-U-

主要な異読:a) Nl gangaya nadiya valuka;他 garpganadi (-ya) valika 

(kuma) など一一 b) R oarp-c) R purimena tattakal); Ky purimeva 

tantakal);他の全写本は lbpurimenaから ldsarpbodhisatvaまでを欠落一一

d) R yatau; Nl yato - e) R nayakarp; Ky， T3 oka; T5 oka; Gp V okal) 

まさしくガンジス河の諸々の砂のように、それ程[数多く]の諸仏の

住処が東方にある、まさにそこから彼ら菩薩たちが、導き手たる仏ア

ミターユ(ス) (寿命が量られたことがない者)に表敬するためにや

って来たところの(諸々の住処が)。

tatha a) dak~iQapascimottarãsu 

(*dak号iQapascima -uttarasu 

buddhana恒etradisatasub) tattakal).C) / 

yatoめyato(e-agami buddha vanditu111-e) 

sarp.bodhisatva amitayu nayaka111 / /3/ / 

UU..:UU -U-U-U 

UU-U--UU -U-U) 

一一U- -UU -U-U-

U-U:- -UU -U-U-

U- -UU -U-U-

訂正した場合、 a句 opening:initial resolution (第1音節で一→ UU)

主要な異読:a) Gp 1 (T5， T4以外)， Gp V (N3以外)tatha; Nl， Tlは



Sukhavat1vyu.ha (党文無量寿経)、東方偽の研究 5 

第3偽、第 4偽を全て欠く b) R disatasu:他 dasatasuなど一一 c)R 

tattakal].; Ky， T3 yavantakal].; T5他 yantakal].(-rpt-) - d) K6， K7， T2， 

02 ato - e) Ky， T3 vanditurp buddha agami 

同様に、それ程[数多く]の諸仏の住処が南と西と北の方角にある、

その各々から菩薩たちが導き子たる仏アミターユ(ス)に表敬するた

めにやって来たところの(諸々の住処が)。

[laJ purimaは中期インド語(mL)に見られる、 suffix-ima-が付加さ

れた空間の性質を表わす adj.で、一般的に「前の」、例外的に「東方の」

を意味する5)。ここでの instr.形は方向の意味で副詞的な用法(方向を表

わす instr.について cf.Ai.Synt ~95; CPD s. v. uttaraなど)。

[lb， 3bJ BHS tattakaは tavat(i)ka (A?tadhyayi 5，1，23)， Pali (Pa.) 

tavataka， tattaka (PED s. vJに対応 (Pischel ~ 153; Geiger ~ 27.7， 

~ 111.6; BHSG ~ 3.2) 0 1b tattakal)は 1ayathaを受けて r_程の-J

を意味する。 yatha+tattakaーの用例:e.g. Mahavastu 11，242，2-3， 3-4; 

SaddharmapUJ)clarika (SP， ed. Kern-l、~anjio) 330，11(verse 16，7ab)。

ぬでは、大別すると、 R disatasu tattakah、他の写本 dasatasu

yavantakal) (yantakal))o 3abの諸訳の対応:覚経「西南北面皆爾如

是恒i少数土(是諸悌遣菩薩稽首鵡無量費)J、寿経「南西北四維上下亦

復然(彼土菩薩衆往親無量畳)J、知来会「三方諸聖衆(躍観亦同蹄)J、

荘厳経「西南及北方 四維上下恒河界(聾聞菩薩敷亦然)J、蔵訳 debZin 

lho nub dan byanphyogs sans rgyas zin rnams ji sned nas rこのよう

に、西南と北方との如何に多くの諸仏土から」。対応する散文部分は

dasasu dik?v r十方においてJ (Ed.A. 43，14-22)。覚経、知来会、蔵訳か

らは「方角」を示す語が、寿経と荘厳経は四方に加え「四維、上下」にも

言及しており「十方」を示す語が、それぞれの党本に予想される。

写本 Rdisatasuは BHSdisataの loc.pl.の mi.的な語形と考えら



6 

れる。 BHSdisata (Pa. disata)は Ved.には見られない。 Pa.，BHSで

は「方角」を意味し、殆どの場合、韻文で用いられる6)。

多くの写本が示す dasatasu(dasata， loc.)について、 Sukhで幾つか

の写本が dasadisata(s) r十方から」に対して dasataを示す例があるが

(讃仏偶 9a;藤田本 162:K6， K7， T2)、明らかに本来の読みで、はないし、

筆者は他に dasataの用例を見出せなかった。 dasatasu、並びに写本上そ

れに後続する yavantakal;などは誤伝承、或いは改作かと考えられる。

[ld， 3d] 東方偶に現れる Sukhavatiの仏の Epithet 1d， 3d， lla， 

17a amitayu (acc.sg.、寿命が量られたことがない者)、 2d，4d amita-

ayu (acc.sg.、同)、 5b，20c amitaprabhasya (光耀が量られたことがな

い者)。これらの内 1d，3d amitayuの蔵訳 'oddpag med (無量の光明を

持つ者)は党本と対応しない。党本と漢訳との間では組離がより大きい。

覚経:無際光(4d/5b?)、無量覚(ld，2d， 3d， 4d/5b?， 17a)、無量世主主(l1a)、

無量光明(20c)。寿経:無量畳(ld，2d， 3d， 4d)、無量寧(l1a，17a)、他に

安養偽(15?)。如来会:無量害(ld?)。荘厳経:無量毒(2d，lla)。

Sukhの東方偏以外では、 amitabha(光明が量られたことがない者)は

固有名調として頻出するが、 amitayusは特定の箇所 (EdA冒頭 1，4;仏

Amitabhaの寿命無量の説明 29，22，25;東方偏直後 47，10，48，18;東方偏

対応部分 50，27;最終部分 66，14;その他 55，7，60，21)でのみ使用される。

これと比べると、東方備での amitayu(s)の使用頻度は非常に高い。し

かも、東方備に描かれる仏は、光明を発するなど、太陽神的な性格が強く、

amitayusよりも amitabha/amitaprabhaがその名として相応しい。二

度だけ現れる amitaprabhaは意味上 amitabhaに対応するが、東方偏以

外で多用される amitabhaが一度も現れない点は重要で、ある。

また、大阿段階で既にこの仏の寿命は無量であるという考えはあったが、

仏名を経典全体を通じて見てみると、大阿では一貫して「阿弥陀」、覚経



Sukhavativyiiha (党文無量寿経)、東方偏の研究 7 

では「無量(年・世隼・畳・清j字)、無際光、無量光日月」、寿経では「無量

光、無量書、無量(費、掌)Jなどとなっており、覚経以降、仏名に揺れ

が見られる。既に存在した Epithet amitabha のインド西北方言形

*amidaa/*amidaが「阿弥陀」の原語で、これが amita+ suffix ya/ka 

と再解釈され、その nom./acc.sg.形 *amidauが amitayusと再解釈され

たとする説がある7)。仏名の揺れは、このような党本写本の伝承(或いは

翻訳)の過程での再解釈(或いは意図的な改作)に起因するのかもしれな

い。現行党本で amitayusが東方備を中心に現れる点、東方備が初めて

編入された覚経の段階から仏名に揺れが見られる点から、仏名の再解釈や

定着に東方偏が大きな役割を担ったことが推測される o

sambodhisatvaは韻文にだけ見られ、「菩薩」を意味する (BHSDs.v.)。

[3a]韻律形態はmch.のaupacchandasaka(ac: 6 matra十一u-u--，

bd: 8 matra + -U-U--)のac句としても、 openingが 7matraとなり

不適当。 tri.句としても不適当。 Ed.F. に従い * dakfiil)apascima 

uttarasuと訂正すれば、 tri.句と解し得る。 dak号il)aρ はadv.dak号il)aに

基づくとも、複合語第1構成要素の語末で、韻律の要請で a> aとも考

えられる (Ai.GrII -1， ~ 56; Geiger ~ 32.1， ~ 33.1)。複合語内の hiatusは

韻律に応じて許される (cf.2d， 4d amita-ayu)。しかし写本の支持なし。

[第2偶<Ed.A.44，5-8; Ed.F. II，973-974， III，320);第4偶(Ed.A.44，13-

16; Ed.F. II，977-978， III，321-322) ] 

bahupu号paputarp.a)grhItuvab) 

nanavarnnaC) surabhId) manoramam / 

( *nanavarnna 

uu~uu -u-u-

---uuu -u-u一

一u-uuu -U-U-) 

okirantie) naranayakottamarp. -u-uuu -u-u-

amita-ayuj) naradevapiijitarp. //2// UUU-UUU -U-U-

主要な異読:a) Nl Oputad; Ky 他。puti;Gp 1 (T4， T2以外)Oputa-b) 



8 

Nl Otva tena; Ky f也grhitvate - c) Nl oa; T5 oaql; Ro他。aql-d) Nl， 

Ky 他 surabhi;T4 pralabhaql; K6 prabhi; K7， T2， B， 02 parabhi -.-e) R， 

Nl okiranti; T5他 UOT3 uf; Ky utkiqlranti-一一 f)Ky， T3， Gp II amitayu; 

Ky， T3はこの直後に ldnayaka…2d amitayuを重複して示す。

種々の色を有し、香しく、心楽しませる、入れ物[一杯に盛られた]

多くの花々を手に取って、彼らは人々の最上の導き子であり、人々と

神々によって供養された、アミターユ(ス)に撒きかける。

bahugandhaputarpa) grhl:tuvab) 

nanavarnnaC) surabhid) manoramarpe) / 

( *nanavarnna 

okiranti刀 naranayakottamarpllJ

uu-uu -U-U-

uuu -U-U-

-u-uuu -U-U一)

-u-uuu -U-U-

amita-ayuh) naradevapujitarpi) //4// UUU-UUU -U-U一

主要な異読:a) T4 Oputan jalayal].; Ky他。puti一一b)T5他 grhltva;S， 

K4， K5grhitva; Ky grgr，:hitva; 03 grhitva; T4 grahitvarp.-c) R oa - d) 

T4 obhir; 02他。bhi- e) R， K7 Oa - f) Ky sakiranti; T5， K6， K7， T2， 

02 ukiranti; T4 ukirayanti --g) N2， Kt naranti narao; T3 oma; Ky Onaye-

ko。一一h)T4 amitamitayur - i) Ky， T3 OtUql 

種々の色を有し、香しく、心楽しませる、入れ物[一杯に盛られた]

多くの香料を子に取って、(彼らは)人々の最上の導き手、人々と

神々によって供養された、アミターユ(ス)に撒きかける。

[2a， 4aJ蔵訳 2ame tog …snim r両手一杯の花」、 4aspos…snim 

「両手一杯の香料」、覚経「衣誠諸華」、寿経 τ天妙華」、如来会「衆妙花名

香」、荘厳「香花」。他に東方偏 6apu手paputebhi，7a pu宇papu戸。

Ved_ puta m_， puti I-は「敏、割れ目、袋、入れ物」など(PWS_V_，-

EWA-2 s_vJ、Pa_ puta nt は「入れ物、袋、鞄、窪み」などを表す

(PED s. v.) 0 BHSDはpU$paputaを「花の鞘、等」とする。



Sukhavativyuha{党文無量寿経)、東方偽の研究 9 

今の場合、 pu~pa: (花)、， gandha (香料)は明らかに puja(供養)のた

めの供物であるので8)、putaは r(供物を盛る)入れ物」であろう 9)。ま

た、 pu卵aputar花々[が盛られた]入れ物」は「入れ物[一杯に盛られ

た]花々」と同義である (Ai.Gr11 -1， 998， c)。これは後続の形容詞が

pu手paや gandhaを修飾すると見られる点からも察せられる。

ところで、 putaが円錐形の袋を表す一方で10)、 トノレファンのベゼクリ

クの壁画(誓願画)の中に、人々が仏を供養する様子とともに、供物を盛

った底の浅い器(龍)を描いたものがある日)。今の場合、 putaはこのよ

うな底の浅い器(龍)を表したのかもしれない。

irhituvaの母音 u(vait.の caderice: ~u-u-の第 4 音節)は一tvã と

いう suffixが svarabhaktiを起こしたもの(cf.Pischel 9584)。

[2b， 4bJ a句は vait.、 C 句は apara.、d句は vait.とも apara.とも

解せる。 b句は openingが 9matraと、 vait.或はapara.としては異例

の形態。複合語の第一構成要素の語末の長母音が短になる現象は一般的な

ので (Geiger，9 33.2; 'cf. ALGr 11 -1， p.134;BHSG 9 3.27ff.)、rianaO を

本nana。と訂正すれば、 openingはぺJ-UUUとなり、 d句同様に b句も

vait. 句とも apara. 句とも解し得る12)0bcd句の形から、詩節全体が

apara.で作られた可能性もあるが、これを裏付ける異読はない。

[2c， 4c]対応する散文部分では avakirantiが用いられているので(Ed.

A. 50，15)、okiranti(= avakirantDが本来の読みと見て良いであろう。

[2d， 4d] amita-ayu:複合語中の hiatusは BHSでは韻律に応じて許

される (BHSG94.51，4.54; cf. Geiger 9 67)。

[第5偶(Ed;A.44，17-20; Ed.F. 11，979-:980， IIl，322) ] 

pujitvaa) cab) teC) bahubodhisatvad) 

γanditvae) padam amitaprabhasya.f) / 

pradak¥>I:9ikrtya v&dantis) caivarp 

一-U--UU -U-一

一-u--UU -U-U 

U-:U--UU-U一一



10 

aho (') dbhutarphl 50 bha ti i) buddha~etrarp / / 5 / / u -uべJU-U 

主要な異読:a) Ky， T3 Ota; T6， 5， Gp III， IV Otva - b) R can; Nl ca;他

va - c) Nl ne; T4 tena - d) R， Nl， T4 oan; Ko， K3， K5bodhisatva 

e) Ox他。ta- f) Nl Osya tasya -. g) Ky， T3 prao; R vandanti; Gp 

V vandati - h) Ox 他 bhuta(11]); Gp IVなど (d)bhutarp.-i) R， Nl 

sobhati; T5， Gp 11， V sobhavati; T4 sobhavat1; K6 f也sobhava

そして、彼ら多くの菩薩たちは[このように]供養し、アミタ・プラ

パ(光耀が量られたことがない者)の両足に[頭を付けて]表敬し、

右回りを[三度]行なった後、また次のように語る、「おお、[この]

仏土は驚嘆すべきであり、きらびやかであるJ (と)。

[5ab]韻律上の要請により tri.の openingの第3音節で 5abOtva > 

。tva、第4音節で 5aca > caとなっている。

[5b] padam : acc.pl.m. (BHSG S 8.90) 0 r両足J (du.)のために pl.形

が代用されている (PischelS 360; Geiger S 77; BHSG9 5.6)。

「両足に表敬する」とは、 Pa.で padesirasa vandatiと言われるよう

に、頭を両足に付けて礼することで、尊敬の度合の高い礼法である13)。

[5c] pradak~ip.a r右回り(右遠)J とは神聖なる崇拝対象に対する礼

法の一つで、崇拝対象に対して右脇を向け右に回ること。 Veda時代に行

われでいた慣習を仏教でも受け継いだもので、三度回るのが一般的14)。

[5d] v'5ubhは activeで「飾りたてる」を意味し、 middleでは r(飾

られて)美しい、きらめいている、きらび、やかである」を意味する (PW

s.v.)。ここでは active形 sobhatiは文脈上 middleの意味。 active形

50bhatiの語末の音節は tri.の breakの第3音節で、韻律上、短音節が

必要で、あるため、 middle形 sobhateのために代用された(BHSG926.3)。

[第6偶(Ed.A.44，21-24; Ed.F. II，981-982， III，323) ] 

te pu手paputebhia)(トman(') okiranti-b) 一-U一一UU-U-U 



Sukhavativ同ha(発文無量寿経)、東方偽の研究 11 

udagracitta atulayaC) QIitiyed) / u-u--UU -U-U-

vacaqJ.e) prabha宇antipurastaj) nayake8) --U --uu -U-U-

， asyapih)短etrarpi)siyaJ)evaruparp //6// --u--uu-u一

主要な異読:a) Ky， T3他。putebhi;R 他。pu~ohi; Gp I1I， IV opu~obhi など;

T4， 02 opii~ohi; Gp V opii~ebhi など; Nl putohi - b) R， Nl manokiranti; 

Ky， K5， T3 punao; T5他 punoロ;K7他 puro。一一c)Ky， T3 atulaya; T4， Gp 

III (，) tulaya; Nl， atulyaya; Gp V atula - d) R， Nl他 pritaye;Ky， T3他

pritiye -'，-e) R vacarp，; Nl bahu; Ky，' T3他 kama(rp，)一一 f)R， Nl， punas 

tu; S， T3 punas ta; Ky他 purasta - g) T6， Sは nayakeの naから 7c

svalarp，krte).rp，の krtarp，までを欠く一一 h)R， Nl他 asyapi;Ky asyabhi; T3 

他 asmapi一一i)Ky， T3他。a一一 j)T5 sita; Gp 1 (T5以外)sia 

彼らは無比なる喜びによって心は高揚ふ入れ物[一杯に盛られた]

花々を再び撒き掛ける。導き手に、面前で、[次の]言葉を語る、「こ

の{私の)住処もこのようであって欲しいJ(と)。

[6aJ Oputebhiの長母音 aは tri.ぬ openingの第4音節で、韻律の要

請により、 putaの第一音節が長母音である語形が用られた (Geiger932上

BHSG 93.20-26)。ただし、散文中でも putaを示す写本があるので

15)、putaをputaの dobletとしで用いていたのかもしれない。

次に、 man(')okirantiについては辛嶋氏か議論されており16)、筆者も

ほぼ同意見である。若干の調査結果の追加とともに以下にまとめる。

覚経「皆持華散偽上心清博構無量J，知来会「威以隼重心奉諸珍妙

供J，蔵訳 dedag gis凶 metog snim gtor nas r彼らは両手一杯の花々

を撒いてからJ，他訳には対応なし。

manokirantiの前半部分 man(')或は manoは、「再び、他方」などを

意味する Pa.pana (Ved. ptmas; Pa.， Prakrtの語形について cf.Pis-

chel 9 342; Geiger 9 34)に対応すると考えられる。



12 

Asoka王碑文に mana/minaという語が現れ(十四章摩崖法勅

Erragucli17) VI (F) va mina; (J) cha mina; IX (H) va mi[na];(L) 

i[yarp.] mina; (N) [harp.]che mina; xn (H) se cha mana; XIII (Q) se 

mana)、puna/pana (: punal).)との対応が確認出来る18)。

ma1).a， ma1).oという語形は GandhariDharmapada(GDhp)にも現わ

れる:GDhp 65b va ma1).O Dhammapada (Dhp) 271b va puna 

Udanavarga 32，31 va punaq; GDhp 272be atva1).o ma1).a Dhp 252be 

attano pana = Patna Dharmapada 166be attano puna 19)。

今の場合、以前に既に花々を撒いており、 punasr再び」撒くという読

みは文脈上妥当。 2c，4cに okirantiが現れている点、 Pa.に pan'十母

音の例が多数見られる点から、筆者は *manaの語末の短母音が sandhi

で脱落した man(') okirantiが本来の読みかと推測する。

荻原註20)、Ed.A、Ed.F.は samokirantiと訂正する。 sam-ava-';ki' 

の用例は Pa.に若干例を見出しうる(Petavatthu20，16， 20，18; Jataka i 

27，19; Apadana 111，29， 151，5， 227，15， 388，8 etc.; BuddhavaqJ.sa 20，26) 0 

特に Apadanaでは、東方偶と同様に「供養の為に供物を撒く」という文

脈で多用される。東方偶は授記の物語を含み、同様に授記の物語を有する

Apadanaとは接点がある。従って、東方偏の作者が Apadanaと同じ用

語を使うに至ったということも考えられるが、写本の支持が無い。

okirantiについては 2c，4c参照。 ava-，; ki' + instr.の場合、 instr.

形は撒かれる物、ここでは供物を示す(PWs. v. kar3十肝心。

[6c]覚経「於偽前住自説J ，蔵訳，dren pa de yi spyan snar rかの導

き手の御前で、Jopurasta < *purasta (Prakrit: purattha) < purastat。

nayake (Ioc.)は間接目的語を表すのであろう (Sa.-SyntS 145)。これ

が acc.sg.である、或は purastatが loc.を支配する可能性は低い。

[6d] 19bにも菩薩が mamapik~etrarp. siya evaruparp. (: evarp.o) r私



Sukhavat1vyuha (党文無量寿経)、東方偏の研究 13 

の住処もこのようなものになって欲しい」と望むという記述がある。菩薩

は自ら仏土を作る際、予めその様相を把握している必要があった21)。

asya/asma については、後続の単語が全て単数形であるので、内容上、

R， NlとKyの両系統がともに示す asyarこの(私の)Jが妥当で、ある。

註

1) Cf.藤田宏遠 r原始浄土思想、の研究』、岩波書底、 1970、pp.21-96;香

川孝雄「浄土教の成立史的研究』、山喜房偽書林、 1993、pp.9-84。

2) 詳細について、福井真 rSukhavativy曲a(党文無量寿経)東方偽の研

究」、『待兼山論叢~ 29 (1995)、哲学篇、 pp.1-15参照。

3) 阪本純子 rpali]atakaに於ける matrachandasの性格」、「仏教研究』

7 (1978) 、 pp.155-176、~ 2， ~ 3参照。

4) Cf. K. Warder， Pali Metre， I"ondon， 1967， p.202ff.; F. Edgerton， 

“The Meter of the Saddharmapul}.clarika，" K~妙附wami Sastri Com-

memoration Volume， Madras， 1936， pp.39-45; doリ“TheEpic Tri持ubh

and its Hypermetric Varieties，" ]AOS， 59(1939)， pp.159-174など参照。

5) Cf. C. Caillat，“La finale -ima dans les adjectifs moyen-et n吾o

indiens de sens spatial，" Melanges d'indianisme; a la m邑moirede 

Louis Renou， Paris， 1968， pp.187-204; BHSD s. v. purima; Pischel ~ 

602; BHSG ~ 22.15。

6) Suttanipata 671， 1122; Jataka iii 234，2; iv 359，3; Vimanavatthu 24，8 

-Petavatthu 33，22; BHS については BHSDs.v. disata-参照。

7) Cf. J. Brough“Amitabha and A valokitesvara in an inscribed Gan回

dharan sculpture，" lndologica Taurineηsia， Vol.X (1982)， pp.65-70 

(esp. p.68);阪本(後藤)純子 rSukhavativyuhaの韻律と原語:歎仏偽、

重誓偽」、『印仏研~ 42-2(1994)、pp.148-153(esp. p.153)。

8) 例えば Ed.A.p.15，22ff.， p.50，2ff.の供物の列挙を参照。

9) pu~a = (供物を盛る)入れ物、 cf.pu号pavara，gandhavara，豆主旦E旦豆

などの列挙(Gal}.clavyuha543，17-20); SP 165，5 pu~paputãn grhitvaに対

して、妙法蓮華経「各以衣械盛諸天華J (大正 9、23a)など。「衣被」が

puta の訳語である点について、畝部俊英 n阿弥陀経』における「衣械」

という語について」、『同朋仏教~ 35 (1999)、pp.1-26参照。

10) Cf. Kausika Sutra 25，30praputa; W. Caland， Altindisches Zauber-



14 

ritual; Probe einer Uebersetzung der wichtigsten Theile des Kausika 

Sutra， Amsterdam， 1900 (Verhandelingen NR. III.2.) ， p.72o 

11) 村上真完「西域の仏教一一ベゼクリク誓願画考ーー」、第三文明社、

1984、pp.92，168， 189， 191， 240， 246などの挿図参照。

12) 韻律について、 cf.阪本 matrachandas9 2; 9 3， 2.20 nana-< nana-
の用例:Dasabhumika (ed. Kondδ) 133，5， 172，110 

13) M. Allon， Style and Function， Studia Philologica Buddhica， Mono-

graph Series XII， Tokyo， 1997， p.52ff.参照。

14) Cf.羽T.Caland，“Een indogermaansch lustratie-gebruik，" Verslagen 

en Mededeelingen der Koninklijke Akademie van 恥 tenscha抄en，Af-

deeling Letterkunde， vierde Reeks， Amsterdam， 1898， pp. 275-325 ;中

村元・早島鏡正・紀野一義町争土三部経(上)~、岩波文庫、 1963、 pp.270

271; Allon，. p.106。

15) puta-:藤田本 973，977， 981， 983， 1087， 1089， 1090， 1091， 1094。

16) 辛嶋静志「初期大乗仏典の文献学的研究への新しい視点」、『仏教研究』

26 (1997)、 pp.157-176(esp. pp.157-158)。

17) Epigr~ρhia Indica， XXXII， ed. by D. C. Sircar and B. Ch. Chhabra， 

Delhi， 1962;該当箇所を示す記号は E.Hultzsch， Inscriptions 01 Asoka， 
CII Vol.I， Oxford， 1925 (tepr. Tokyo， 1977)にf追う。

18) Cf. H. Luders，“Zu den Asoka-Inschriften，" Philologica Indica， 

Gδttingen， 1940， pp.569-579 (esp. p.573ff.); L. Alsdorf，“Asokas Separ. 

atedikte von Dhauli und Jaugacla，" Kleine Schrijten， Wiesbaden， 1974， 

pp.455-498 (esp. pp.486-487)。

19) Cf. J. Brough， The Gandhari dhan削仰da，London， 1962， S 36， S 690 
20) ~党蔵和英合壁浄土三部経」、『浄土宗全書』第23巻、山喜房偽書林、

1991、p.176、註1720

21) Sukhでは菩薩 Dharmakaraが仏 Lokesvararajaに諸仏土の様相を

説明してもらい、それを自らの仏土に取り入れる(Ed.A.8，20ff.)。

*紙数の都合により、略号や省略による引用文献の名称は CPD(A Criti-

cal Pali Dictionary， begun by V. Trenkner， revised， continued and 

edited by D. Andersen and H. Smith， Copenhagen， 1924-)にf追う。

*本稿は平成13年度文部省科学研究費補助金による研究成果の一部。

(日本学術振興会特別研究員)



· SUMMARY 15 

A Study of the Toubouge Cll(:1i~) in the Sukhiivativyuha (11/':)'( 

~:i,:J.J~) 

-' An annotated Japanese Translation (1) -. -

Makoto FUKUI 

.. The Sukhiivativyuha (1I/':),(~:i,:jlM~), which was composecl in 

the early stage of Indian Mahiiyana Buddhism, is the most important 

text in Pure Land Buddhism. In recent years, a collectio~of the 

sanskrit manuscripts of the text, was published. This enabled us to 

study the text critically. 

The Toubouge O!(:1i~) is a hymn which is located in the sec­

ond half of the Sukhiivativyuha and consists of twenty-one verses. It 

contains the story of the miracle performed by Buddha Amitaprabha/ 

Amitiiyu, which indicates that 'all creatures (sattva) will become bud­

dhas. Considering the significance of the contents, I think this hymn 

played a very important role in the process in which idea found in 

the text developed. I propose a Japanese translation of the hymn. 

This paper treats the first to sixth verses. 

Keywords: Sukhiivatlvyliha 4Wdit~*-l J!(1i~ tUlt~ 




