
Title La métamorphose d'Orphée chez Cocteau : Sur le
passage du monde des vivants au monde des morts

Author(s) Matsuda, Kazuyuki

Citation Gallia. 1989, 28, p. 51-58

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/10055

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



51 

La métamorphose d'Orphée chez Cocteau 

Sur le passage du 

monde des vivants au monde des morts 

Kazuyuki MATSUDA 

Vers la fin de sa vie, Jean Cocteau réalise un film intitulé Le Testament 

d'Orphée (1959) qui n'est autre que son propre testament. Dans cette poésie 

cinématographique.on voit une scène impressionnante où Orphée joué par Cocteau 

lui-même croise Œdipe interprété par son ami Jean Marais. Il est vrai que 

Cocteau ne cesse de s'intéresser, toute sa vie, à ces deux héros de la mythologie 

grecque. Dans ses œuvres dont le sujet est tiré des légendes d'Œdipe et d'Orphée, 

le poète qui superpose son destin à ceux de ces personnages mythologiques, montre 

son interprétation de ces deux mythes célèbres en les transformant avec une 

grande facilité; aux récits traditionnels d'Œdipe et d'Orphée, il ajoute très 

librement ses inventions, J'une des plus intéressantes étant son adaptation libre 

de la mort de ces héros tragiques. La mort est sans aucun doute le thème 

primordial chez Cocteau. L'analyse des métamorphoses d'Œdipe et d'Orphée peut 

nous conduire au point de vue du poète sur la vie et sur la mort, dont J'élucidation 

constitue J'objectif définitif de notre étude. Pour examiner ces métamorphoses, 

nous considérons principalement la vie et J'œuvre de Cocteau dans les années 

1920, durant lesquelles, se passionnant pour J'Antiquité, il produit coup sur coup 

des ouvrages inspirés de la mythologie grecque. 

Quant à la 

vu que dans 

* ** 
ill 

métamorphose d'Œdipe, nous J'avons détaillée ailleurs :nous avons 

La Machine infernale (1934), puis dans le dénouement des Enfants 

( 1) Voir notre article :(La métamorphose d'Œdipe chez Jean Cocteau Du 

monde des vivants au monde des morts) (en japonais) in Etudes 

de Langue et Littérature Françaises, n° 53, 1988, bulletin de la Société 

Japonaise de Langue et Littérature Françaises, pp. 73-83. 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



52 

terribles (1929), Cocteau expose le destin de son propre Œdipe, en calquant et 

en développant l'interprétation sophocléenne du mythe d'Œdipe donnée dans 

Œdipe-Roi et dans Œdipe à Colone; et qu'en métamorphosant le thème traditionnel 

d'Œdipe, il présente un passage tout à fait unique du monde des vivants au monde 

des morts, qui semble nous ré,·éler une de ses idées sur la vie et sur la mort. 

Nous allons examiner, dans cet article, comment il interprète et transforme le 

mythe d'Orphée, en comparant sa métamorphose avec celle d'Œdipe déjà analysée. 

Ce dont il s'agit tout d'abord pour cette étude, c'est Orphée, première grande 

pièce originale de Cocteau écrite en 1925. Tout en prenant pour objet le mythe 

ancien, cette œuvre n'est jamais antique; son caractère intemporel est corroboré. 

par exemple, par l'indication des costumes lors de ses représentations: (On doit 
121 

adopter les costumes de l'époque où la tragédie est représentée} (14) . On peut 

considérer Orphée non seulement comme une adaptation libre de la tragédie 

grecque mais encore comme une œuvre plutôt rénovatrice qu'écrit Cocteau dans 

J'exaltation de l'art nouveau. 

Orphée, sous-titré Tragédie en un acte et un intervalle, contient treize scènes, 

parmi lesquelles il faut remarquer en premier lieu la scène X. C'est à partir de 

cette scène que Cocteau développe sa propre interprétation de la mort d'Orphée. 

Au commencement de la scène X. prend place la tirade douloureuse d'Orphée 

décapité, comme on le sait. par les Bacchantes folles de jalousie. Le début de 

cette tirade: (Où suis-je? Comme il fait noir .. .) (79). nous suggère qu'Orphée 

ici devienne aveugle, comme Œdipe qui se crève les yeux avec la broche de Jocaste. 

Orphée se trouve ici, à nos yeux, dans le monde spécial que nous avons nommé 

précédemment le monde noir, en ce sens qu'il est noir pour celui qui a perdu la 

vue 13 l; il passe d'abord du monde des vivants au monde noir dans la scène X 

d'Orphée, comme Œdipe dans la dernière moitié de l'acte N de La Machine 

infernale. 

Pour venir chercher et sauver Orphée souffrant dans le monde noir. apparaît 

sa femme Eurydice qui appartient maintenant au monde des morts: (Entre Eurydice, 

sortant du miroir. Elle reste sur place./ EURYDICE. ---Mon chéri? / LA 

( 2) Le chiffre après la citation indique la page d'Orphée dans Œuvres comp­

lètes de Jean Cocteau (Abréviation: Œuvres) tome V, Marguerat, 1948. 

( 3) Voir notre article, op. cil., p. 76. 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



53 

TETE D'ORPHEE. ---Eurydice... c'est toi? 1 EURYDICE. ---C'est 

moi ... .} (79). Cette entrée cl 'Eurydice morte nous évoque le dénouement de La 

Machine infernale, oü Jocaste morte apparaît pour aider son fils et mari, Œdipe 

qui, comme Orphée, gémit dans le monde noir. Ainsi se révèle peu à peu une 

correspondance digne d'attention entre les destins de ces deux héros. De même 

qu'Œdipe, conduit par Jocaste, s'évade du monde noir, de même Orphée s'enfuit, 

guidé par Eurydice; remarquons la ressemblance frappante entre le dialogue 

d'Eurydice: (J'ai ta main dans ma main. J\1arche. N'aie pas peur. Laisse-toi 

conduire ... ) (80) et celui de Jocaste: {En route! Empoigne ma robe solidement ... 
'41 

n'aie pas peur ... } 1 La scène X d'Orphée. qui correspond trait pour trait au 

dénouement de La Machine infernale. se termine par cette indication scénique: 

(Eurydice et le corps invisible d·'Orphée s'enfoncent dans le miroir) (80). 

Or, le thème du miroir est central dans les ouvrages de Cocteau; chez lui, le 

miroir signifie J'entrée dans le monde des morts, ce qui est confirmé par le 

dialogue entre Orphée et Heurtebise. ange déguisé en vitrier: {HEURTEBISE. 

Il le mène devant le miroir. Voilà votre route. 1 ORPHEE. Ce m1-

roir? 1 HEURTEBISE.---Je vous livre le secret des secrets. Les m1ro1rs sont 
151 

les portes par lesquelles la Mort va et vient. C..)) (57-58). En pensant à la 

signification du passage par le miroir, on peut facilement prévoir que c'est vers 

le monde des morts qu'Orphée s'achemine avec Eurydice après avoir pénétré dans 

le miroir. L'action d'entrer dans le miroir ne doit être que celle de "partir" 

définie par Cocteau dans Les Enfants te1·ribles : "partir" signifie partir pour 
161 

le monde des morts. Orphée tombé dans le monde noir en "part" à la fin de la 

scène X d'Orphée, comme Œdipe juste avant la chute du rideau de La Machine 

infernale. 

A propos d'Œdipe, nous avons dû chercher dans les autres œuvres de Cocteau 

son destin après La Machine infernale, autrement dit. après être "parti" du monde 

noir: mais quant à celui d'Orphée, heureusement, trois scènes supplémentaires 

( 4) La Machine infernale dans Œuvres tome V, p. 342. 

( 5) C'est la conversation juste antérieure à la descente d'Orphée aux Enfers: 

dans Orphée, comme l'explique Heurtebise, c'est à travers le miroir qu'Orphée 

va chercher Eurydice chez les morts pour la ramener dans le monde des 

vivants. 

( 6) Sur la signification de cette action, voir notre article, op. cit .. pp. 78-79. 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



54 

après la scène X nous J'indiquent. Dans les scènes XI et Xll à caractère épisodique. 

le commissaire de police et son greffier entrent en scène et se livrent à une sorte 

de farce avec la tête d'Orphée laissée sur les planches. C'est dans la scène )JII 

que réapparaît Orphée, sorti de scène par le miroir à la fin de la scène X. Voyons 

J'indication scénique au début de cette scène finale: {Le décor monte au ciel. 

Entrent par la glace; Eurydice et Orphée. Heurtebise les mène. Ils regardent 

leur maison comme s'ils la voyaient pour la première fois. Ils s'asseyent à table. 

Eurydice désigne sa droite à Heurtebise. Ils sourient. Ils respirent le calme) (93). 

Cette citation nous informe qu'Orphée arrive enfin au monde des morts, son 

asile. Nous pouvons alors imaginer qu'à partir de la scène X et jusqu'à la scène Xill, 

Orphée se trouve, pour ainsi dire, dans le monde intermédiaire, monde transitoire 

entre le monde des vivants et le monde des morts, traversé par Œdipe, lui aussi, 

dans le dénouement des Enfants terribles. Dans la scène Vll d'Orphée, Heurtebise 

par le de ce monde intermédiaire à Orphée qui va chercher Eurydice au monde 

des morts: {Respirez lentement, régulièrement. Marchez sans crainte devant 

vous. Prenez à droite, puis à gauche, puis à droite, puis tout droit. Là, comment 

vous expliquer ... II n'y a plus de sens ... on tourne; c'est un peu pénible au premier 

abord} (58). Nous pouvons remarquer un aspect de la pièce qui s'apparente à la 

farce dans cette réplique de l'ange gardien d'Orphée, dont il faut noter parti­

culièrement la dernière phrase: {c'est un peu pénible au premier abord}, qui 
(71 

nous rappelle la {longue marche} d'Œdipe évoquée dans Les Enfants terribles: 

{Elle ( = Elisabeth, enfant terrible) marchait, voletait, ne parvenait pas à 

l'atteindre. Elle se couchait de fatigue, C .. )} !SI Peut-être le fait qu'il n'y a plus 

de sens dans le monde intermédiaire, redouble-t-il la difficulté de cheminer 

dans cet espace. 

Portons à nouveau notre attention sur J'indication scénique de la scène Xll1 citée 

ci-dessus, et surtout sur sa première phrase: {Le décor monte au ciel}, qui nous 

fait c~mprendre que c'est par une montée qu'Orphée atteint à la fin le monde des 

morts. Une fois passé par le monde intermédiaire au cours des scènes XI et Xll, 

plus précisément pendant qu'elles sont jouées sur les planches, Orphée, suppo-

( 7) Les Enfants terribles dans Œuvres tome I, 1946. p. 277. 

( 8) Ibid. Nous pensons que dans le dénouement des Enfants terribles, Œdipe, 

en la personne des enfants terribles, passe du monde intermédiaire au monde 

des morts. Voir notre article, op. cit., pp. 78-82. 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



55 

f . l' . Œd. . 1 f. d E r "bl t91 sons-nous, a1t ascension, comme 1pe JUSte à a m es n1 ants terrz es, 

pour arriver au monde des morts, sa destination définitive. II semble évide nt 

ma in tenant que chez Cocteau, les deux héros grecs passent, exactement de la même 

manière, du monde des vivants au monde des morts. Le schéma suivant représente 

la relation des héros avec les quatre mondes que nous avons définis pour expliquer 

le dé ta il de leur passage de vie à trépas. 

Œdipe Oi·phée 

le monde des vivants La Machine infernale Orphée 

ACTE l-N SCENE I -1X 

---------------------------------------- -----------------------------------

le monde noir ACTE N (dénouement) SCENE x 
-----------------------------------

le monde intermédiaire SCENE XI et XII 
Les Enfants terribles 

-----------------------------------
(dénouement) 

le monde des morts SCENE XIII 

Il ne sera pas exagéré de dire que les deux mythes d'Œdipe et d'Orphée sont 

métamorphosés en un autre mythe: autant dire, le mythe de Cocteau. Ce que le 

poète veut exposer, ce n'est pas une simple interprétation du destin célèbre de 

ces héros. mais une de ses idées personnelles sur la vie et sur la mort: il nous 

montre comment on peut passer du monde des vivants au monde des morts. En nous 

reportant à ce schéma des quatre mondes, résumons ici le passage de la vie à la 

mort pres enté par la métamorphose d'Œdipe et d'Orphée: dans la première étape, 

devenu aveugle. le héros passe du monde des vivants au monde noir; dans la 

deuxième étape, il "part" du monde noir à l'aide de sa bien-aimée morte; dans 

la troisième étape, guidé par elle, il marche avec peine dans le monde inter­

médiaire; dans la quatrième étape, après avoir passé à travers ce monde, il fait 

l'ascension avec sa compagne morte pour parvenir au monde des morts. 

( 9) Cf. (Ils ( = Elisabeth et Paul, enfants terribles J montent, montent côte à 

côte.} (Les Enfants tenihles, p.284). Sur la relation d'Œdipe avec Les 

Enfants terribles, voir la note précédente. 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



56 

* ** 
A l'égard de ce passage, une de ses particularités les plus remarquables peut 

être la combinaison de deux mouvements nettement contrastés: la longue marche 

dans le monde intermédiaire et l'as cens ion pour le monde des morts. Ce sont ces 

troisième et quatrième étapes que nous allons examiner plus minutieusement encore. 

Remarquons d'abord la troisième: après l'évasion du monde noir et avant l'éléva­

tion vers le monde des morts, on s'avance dans le monde intermédiaire, comme si 

l'on prenait son élan pour l'ascension définitive. L'important, c'est qu'il faille 

marcher longuement et péniblement, nous l'avons dit, pour traverser ce monde 

désorienté. Que signifie ce passage difficile? Pour y répondre, il ne faut pas 

oublier que même chez Cocteau, les héros, Œdipe et Orphée, par lesquels il nous 

révèle sa conception du monde, sont, tous les deux, encore et toujours des 

personnages mythologiques. Suivant les Anciens, le monde des morts se trouve 

soit sous terre soit au bout de la terre, et on y arrive après un long voyage. Ce point 

de vue hellénique sur la mort semble avoir une grande influence sur Sophocle, qui 

décrit dans Œdipe à Colone l'errance d'Œdipe de Thèbes à Athènes. Ce n'est 

autre que ce long voyage d'Œdipe qui a inspiré à Cocteau l'idée qu'il faut passer 

à travers le monde intermédiaire pour aller chez les morts.u01 Il nous semble que 

la troisième étape dont il s'agit vient de la vision du monde hellénique. Alors 

comment traduire le mouvement ascendant qui succède au passage hellénique? 

Ce n'est sans doute pas une idée de l'Antiquité que cette arrivée au monde des 

morts par une élévation dans le ciel. Revenons maintenant à Orphée et à l'ascension 

figurée dans la dernière scène. Il faut noter tout d'abord le processus de sa 

composition: Cocteau aurait écrit, dans un premier projet, une pièce en (un acte 
• • lill • ' 1121 

sur la na 1ssance du Chnst), ma1s (peu à peu, c est devenu un mythe grec.) 

Probablement son exaltation vis-à-vis de l'Antiquité, dépasse-t-elle son intérêt 

pour le christianisme, et par conséquent le Christ sera remplacé par le chantre 

de la Thrace. Mais pourquoi choisit- il au départ ce thème chrétien qui semble de 

prime abord un peu inattendu? A ce propos, nous savons, chose étonnante, que le 

(10) Sur J'influence d'Œdipe à Colone de Sophocle sur Cocteau, vo1r 

notre article, op. cit., pp. 78-82. 

(11) Entretiens avec André Fraigneau, Plon, (10 1 18), 1965, p. 53. 

(11) Ibid .. p. 51. 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



57 

poète embrasse, une seule fois. la religion chrétienne: Cocteau, désespéré par 

la mort de Raymond Radiguet, se tourne vers le christianisme, mais peu après il 

s'en éloigne comme en témoigne sa Lettre à Jacques Maritain (1926); et l'important 

reste que c'est justement J'année de cette conversion momentanée qu'il compose 

Orphée. II est naturel qu'avant d'écrire Orphée, il se propose de produire une 

pièce dont le héros est Jésus-Christ. Compte tenu d'un tel processus dans la 

composition d'Orphée, on comprendra sans peine la signification profonde de 

l'expression {monter au ciel} dans sa dernière scène qui annonce, nous l'avons 

dit. J'ascension d'Orphée pour le monde des morts: c'est la pensée évidemment 

chrétienne de J'Ascension du Christ. Du point de vue chrétien, le paradis, autre­

ment dit, le monde des morts se trouve dans le ciel; c'est pourquoi pour s'y rendre, 

il faut s'élever. Il n'est pas très difficile de considérer que J'ascension d'Œdipe 

déjà vue dans le dénouement des Enfants terribles s'inspire, comme celle d'Orphée, 

de cette vision du monde chrétienne, puisque cette œuvre est écrite seulement 

trois ans après Orphée. soit trois ans après la conversion de l'auteur. Nous 

supposons que le mouvement ascentionnel pour le monde des morts se fonde, en 

vérité, sur une idée du christianisme auquel il a provisoirement recours; quant 

à la troisième étape, nous avons déjà indiqué qu'il s'agit d'une image hellénique. 

Il s'ensuit que dans le point de vue de Cocteau sur la vie et sur la mort, s'unissent 

deux éléments qui semblent incompatibles au premier coup d'œil: J'élément 

hellénique et l'élément chrétien. 

L'union de ces deux éléments qui sont les soutiens moraux de la CIVI­

lisation occidentale reflète bien la vie de Cocteau dans les années 1920, 

période où on remarque surtout, à part J'éphémère conversion évoquée 

plus haut, ses deux cures de désintoxication. Il est à noter que la pre­

mi ère cure a 1 ieu 1 'année de la composition cl' Orphée; et le plus remar­

quable est que c'est justement au cours de la deuxième cure que Les 

Enfants terribles sera écrit en dix-sept jours dans une clinique de Saint­

Cloud: on peut dire sans exagération que ce roman est fait sous J'influence 

de l'opium. Pendant le séjour clans cette clinique, Cocteau écrit aussi un 

essai Opium 0930) dont le sous-titre est {JouTnal d'une désintoxication}. 

Nous y trouvons ce passage intéressant qui décrit un des effets de l'opium: 

(Le fumeur monte lentement comme une montgolfière, lentement se retourne 

et retombe lentement sur une lune morte dont la faible attraction l'empêche 

library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked



58 

• 1131 
de repartir.} Notons qu'on retrouve ici l'image de J'ascension. La sensation 

ascendante et flattante semble caractéristique du fumeur d'opium; dans la Lettre 

à Jacques Maritain qui est à peu près contemporaine d'Orphée, le poète compare 
' • . 1\41 1\51 

1 opium au {tapis volant) ou au {tapis aérien). Il nous paraît certain que 

l'hallucination propre à J'opium ainsi que J'expérience de la conversion exercent 

une influence non négligeable sur la montée définitive pour le monde des morts. 

c'est-à-dire sur la dernière étape du passage de vie à trépas chez Cocteau. 

Les deux œuvres, Orphée et Les Enfants terribles, où nous avons remarqué 

cette figure de l'ascension dans le dénouement, sont écrites, répétons-le, toutes 

les deux pendant les années où ont eu lieu les cures de désintoxication, sans 

lesquelle~ il serait impossible de parler de Cocteau à cette époque. 

Ainsi les idées de Cocteau sur la vie et sur la mort, surtout l'idée qu'on 

atteint le monde des morts par un mouvement ascendant, nous semblent-elles 

refléter les deux expériences vécues du poète dans les années 1920: celle de 

la conversion fugitive et celle de l'intoxication par l'opium. 

(13) Opium dans Œuvres tome X, 1950. p. 112. 

(14) Lettre à Jacq.ttes Ma1·itain, Stock, 1926, p. 25. 

(15) Ibid .• p. 27. 




