|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

La métamorphose d’ Orphée chez Cocteau : Sur le

Title passage du monde des vivants au monde des morts

Author(s) |[Matsuda, Kazuyuki

Citation |[Gallia. 1989, 28, p. 51-58

Version Type|VoR

URL https://hdl. handle.net/11094/10055

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



51

LLa métamorphose d’Orphée chez Cocteau

Sur le passage du

monde des vivants au monde des morts

Kazuyuki MATSUDA

Vers la fin de sa vie, Jean Cocteau réalise un film intitulé Le Testament
d’Orphee (1959) qui n'est autre que son propre testament. Dans cette poésie
cinématographique.on voit une scéne impressionnante ot Orphée joué par Cocteau
lui-méme croise (Edipe interprété par son ami Jean Marais. Il est vrai que
Cocteau ne cesse de s intéresser, toute sa vie, a ces deux héros de la mythologie
grecque. Dans ses ceuvres dont le sujet est tiré des légendes d’(Edipe et d’Orphée.
le poéte qui superpose son destin a ceux de ces personnages mythologiques, montre
son interprétation de ces deux mythes céléebres en les transformant avec une
grande facilité: aux récits traditionnels d'(Edipe et d'Orphée, il ajoute tres
librement ses inventions, 1'une des plus intéressantes étant son adaptation libre
de la mort de ces héros tragiques. La mort est sans aucun doute le theme
primordial chez Cocteau. L’analyse des métamorphoses d’ (Edipe et d’Orphée peut
nous conduire au point de vue du poéte sur la vie et sur la mort, dont I’élucidation
constitue 1'objectif définitif de notre étude. Pour examiner ces métamorphoses,
nous considérons principalement la vie et l'’cuvre de Cocteau dans les années
1920, durant lesquelles, se passionnant pour 1'Antiquité, il produit coup sur coup

des ouvrages inspirés de la mythologie grecque.

*
% %k

5 _ . s . (1
Quant a la métamorphose d’(Edipe, nous l'avons détaillée ailleurs : nous avons

vu que dans La Machine infernale (1934), puis dans le dénouement des Enfants

Du

(1) Voir notre article :{LLa métamorphose d'(Edipe chez Jean Cocteau

monde des wvivants au monde des moris) (en japonais) in Etudes
de Langue et Litterature Francaises, n° 53, 1988, bulletin de la Société

Japonaise de Langue et Littérature Francaises, pp. 73- 83.


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


terribles (1929), Cocteau expose le destin de son propre (Edipe, en calquant et
en développant I'interprétation sophocléenne du mythe d'(Edipe donnée dans
(Edipe-Roi et dans (Edipe a Colone; et qu en métamorphosant le theme traditionnel
d’(Edipe, il présente un passage tout a fait unique du monde des vivants au monde
des morts. qui semble nous révéler une de ses idées sur la vie et sur la mort.
Nous allons examiner, dans cet article, comment il interpréte et transforme le
mythe d'Orphée, en comparant sa métamorphose avec celle d (Edipe déja analysée.
Ce dont il s’agit tout d’abord pour cette étude. c'est Orphee, premiére grande
piéce originale de Cocteau écrite en 1925. Tout en prenant pour objet le mythe
ancien, cette ccuvre n’'est jamais antique ; son caractére intemporel est corroboré,
par exemple, par l'indication des costumes lors de ses représentations: {On doit
adopter les costumes de 1'époque ou la tragédie est représentée) (14)‘2). On peut
considérer Orphee non seulement comme une adaptation libre de la tragédie
grecque mais encore comme une cuvre plutét rénovatrice qu'écrit Cocteau dans

I'exaltation de l'art nouveau.

Orphée, sous-titré Tragédie en un acte et un intervalle, contient treize scénes,
parmi lesquelles il faut remarquer en premier lieu la scéene X. C'est a partir de
cette scéne que Cocteau développe sa propre interprétation de la mort d Orphée.
Au commencement de la scéene X. prend place la tirade douloureuse d’'Orphée
décapité, comme on le sait, par les Bacchantes folles de jalousie. Le début de
cette tirade: {(Ou suis-je ? Comme il fait noir...} (79). nous suggere qu Orphée
ici devienne aveugle, comme (Edipe qui se créve les yeux avec la broche de Jocaste.
Orphée se trouve ici, a nos yeux. dans le monde spécial que nous avons nommé
précédemment le monde noir, en ce sens qu il est noir pour celui qui a perdu la
vue(s’; il passe d'abord du monde des vivants au monde noir dans la scéne X
d' Orphée., comme Edipe dans la derniére moitié de 1l'acte IV de La Machine
infernale.

Pour venir chercher et sauver Orphée souffrant dans le monde noir. apparait
sa femme Eurydice qui appartient maintenant au monde des moris: {Entre Eurydice,

sortant du miroir. Elle reste sur place./ EURYDICE. ———Mon cheéri? / LA

(2) Le chiffre aprés la citation indique la page d Orphée dans (Fuvres comp-
letes de Jean Cocteau (Abréviation: (Euvres) tome V, Marguerat, 1948.

(3) Voir notre article, op. cil., p.76.


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


53

TETE D'ORPHEE. ——— Eurvdice... c’est toi ? / EURYDICE. —— C’est
moi....» (79). Cette entrée d'Eurydice morte nous évoque le dénouement de La
Machine infernale, ot Jocaste morte apparait pour aider son fils et mari, (Edipe
qui, comme Orphée, gémit dans le monde noir. Ainsi se révéele peu a peu une
correspondance digne d'attention entre les destins de ces deux héros. De méme
qu'(Edipe, conduit par Jocaste, s'évade du monde noir., de méme Orphée s enfuit,
guidé par Eurydice; remarquons la ressemblance frappante entre le dialogue
d’Eurydice: {J'ai ta main dans ma main. Marche. N'aie pas peur. Laisse-toi
conduire...) (80) et celui de Jocaste: {En route! Empoigne ma robe solidement,,,
n'aie pas peur,,,)m La scéne X d'Orphée, qui correspond trait pour trait au
dénouement de La Machine infernale. se termine par cette indication scénique:
{Eurydice et le corps invisible d’Orphée s’enfoncent dans le miroir) (80).

Or, le théme du miroir est central dans les ouvrages de Cocteau; chez lui, le
miroir signifie 'entrée dans le monde des morts, ce qui est confirmé par le
dialogue entre Orphée et Heurtebise. ange déguisé en vitrier: (HEURTEBISE.
Il le mene devant le miroir.———— Voila voire route. / ORPHEE. —— Ce mi -

roir? / HEURTEBISE.

Je vous livre le secret des secrets. LLes miroirs sont
les portes par lesquelles la Mort va et vient. (...)) ('57-58).(5) En pensant a la
signification du passage par le miroir, on peut facilement prévoir que c'est vers
le monde des morts qu Orphée s achemine avec Eurydice aprées avoir pénétré dans
le miroir. L’action d’entrer dans le miroir ne doit étre que celle de “partir”
définie par Cocteau dans Les Enfants terribles: “partir” signifie partir pour
le monde des morts.‘e) Orphée tombé dans le monde noir en “part” a la fin de la
scéne X d'Orphée, comme (Edipe juste avant la chute du rideau de La Machine
infernale.

A propos d'(Edipe, nous avons di chercher dans les autres cuvres de Cocteau

son destin aprés La Machine infernale, autrement dit, aprés étre “parti’ du monde

noir ; mais quant a celui d'Orphée. heureusement, trois scénes supplémentaires

(4) La Machine infernale dans (Fuvres tome V, p.342.

(5) C'est la conversation juste antérieure a la descente d'Orphée aux Enfers:
dans Orphée, comme l'explique Heurtebise, c'est a travers le miroir qu Orphée
va chercher Eurydice chez les morts pour la ramener dans le monde des
vivants.

(6) Sur la signification de cette action, voir notre article, op. cit.. pp. 78-79.


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


54

apreés la scéne X nous l'indiquent. Dans les scénes X et Xl a caractére épisodique,
le commissaire de police et son greffier entrent en scéne et se livrent a4 une sorte
de farce avec la téte d'Orphée laissée sur les planches. C’est dans la scéne XII
que réapparait Orphée, sorti de scéne par le miroir a la fin de la scéne X. Voyons
’indication scénique au début de cette scéne finale: {Le décor monte au ciel.
Entrent par la glace; Eurydice ei Orphée. Heurtebise les mene. Ils regardent
leur maison comme s’ils la voyaient pour la premiere fois. Ils s’asseyent a iable.
Eurydice désigne sa droite a Heurtebise. Ils sourient. Ils respirent le calme) (93).
Cette citation nous informe qu Orphée arrive enfin au monde des morts, son
asile. Nous pouvons alors imaginer qu’a partir de la scéne X et jusqu’a la scene XII,
Orphée se trouve, pour ainsi dire, dans /e monde intermédiaire, monde transitoire
entre le monde des vivants et le monde des moris, traversé par (Edipe, lui aussi,
dans le dénouement des Enfants terribles. Dans la scéne VI d'Orphée. Heurtebise
parle de ce monde intermédiaire a Orphée qui va chercher Eurydice au monde
des morts: {Respirez lentement, réguliérement. Marchez sans crainte devant
vous. Prenez a droite, puis a gauche, puis a droite, puis tout droit. LLa, comment
vous expliquer... Il n’y a plus de sens... on tourne: c’est un peu pénible au premier
abord) (58). Nous pouvons remarquer un aspect de la piéce qui s’apparente a la
farce dans cette réplique de l'ange gardien d’Orphée, dont il faut noter parti-
culierement la derniére phrase: {c’est un peu pénible au premier abord), qui
nous rappelle la (longue marche)m d'Edipe évoquée dans Les Enfants terribles:
(Elle (= Elisabeth, enfant terrible) marchait, voletait, ne parvenait pas a
1'atteindre. Elle se couchait de fatigue, (...)>(8) Peut-étre le fait qu'il n’y a plus
de sens dans le monde inlermédiaire, redouble-t-il la difficulté de cheminer
dans cet espace.

Portons a nouveau notre attention sur l'indication scénique de la scene Xl citée
ci-dessus, et surtout sur sa premiere phrase: {Le décor monte au ciel), qui nous
fait comprendre que c’est par une montée qu Orphée atteint a la fin le monde des
morts. Une fois passé par le monde intermédiaire au cours des scénes Xl et X,

plus précisément pendant qu'elles sont jouées sur les planches, Orphée, suppo-

(7) Les Enfanis terribles dans (Euvres tome 1, 1946, p.277.
(8) Ibid. Nous pensons que dans le dénouement des Enfanis terribles. (Edipe.
en la personne des enfants terribles, passe du monde inierméediaire au monde

des morts. Voir notre article, op. cit., pp. 78—82.


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


55

. ) . . . N . . (9)
sons-nous, fait l'ascension, comme (Edipe juste a la fin des Enfants terribles,

pour arriver au monde des morits, sa destination définitive. Il semble évident
maintenant que chez Cocteau, les deux héros grecs passent, exactement de la méme
maniere, du monde des vivants au monde des morts. Le schéma suivant représente
la relation des héros avec les quatre mondes que nous avons définis pour expliquer

le détail de leur passage de vie a trépas.

Edipe Orphée

le monde des vivanits La Machine infernale | Orphée

ACTE I- NV SCENE T1—K
le monde noir ACTE N (dénouement) SCENE X
le monde intermédiaire SCENE X et XI

Les Enfants terribles

(dénouement)

le monde des morts SCENE X

Il ne sera pas exagéré de dire que les deux mythes d’(Edipe et d’Orphée sont
métamorphosés en un autre mythe: autant dire, le mythe de Cocteau. Ce que le
poéte veut exposer, ce n’'est pas une simple interprétation du destin célebre de
ces héros, mais une de ses idées personnelles sur la vie et sur la mort: il nous
montre comment on peut passer du monde des vivanis au monde des morts. En nous
reportant a ce schéma des quatre mondes, résumons ici le passage de la vie a la
mort presenté par la métamorphose d’(Edipe et d’Orphée: dans la premiére étape,
devenu aveugle, le héros passe du monde des vivanis au monde noir; dans la
deuxiéme étape, il “part” du monde noir a ’aide de sa bien-aimée morte; dans
la troisieme étape, guidé par elle, il marche avec peine dans le monde inter-
médiaire; dans la quatriéme étape, aprés avoir passé a travers ce monde, il fait

’ . .
l'ascension avec sa compagne morte pour parvenir au monde des morts.

(9) Cf. {lls (= Elisabeth et Paul, enfants terribles) montent, montent cote a
cote.) (Les Enfants terribles, p.284). Sur la relation d’(Edipe avec Les

Enfants terribles, voir la note précédente.


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


o6

*
% %

A l'égard de ce passage, une de ses particularités les plus remarquables peut
étre la combinaison de deux mouvements nettement contrastés: la longue marche
dans le monde intermédiaire et I'ascension pour le monde des morts. Ce sont ces
troisiéme et quatriéme étapes que nous allons examiner plus minutieusement encore.
Remarquons d'abord la troisieme: aprés 1'évasion du monde noir et avant 1’éléva-
tion vers le monde des morts. on s avance dans le monde intermédiaire, comme si
I’on prenait son élan pour l'ascension définitive. L’important, c’est qu'il faille
marcher longuement et péniblement, nous l’avons dit, pour traverser ce monde
désorienté. Que signifie ce passage difficile? Pour y répondre, il ne faut pas
oublier que méme chez Cocteau, les héros, (Edipe et Orphée, par lesquels il nous
révéle sa conception du monde, sont, tous les deux, encore et toujours des
personnages mythologiques. Suivant les Anciens, le monde des moris se trouve
soit sous terre soit au bout de la terre, et ony arrive aprés un long voyage. Ce point
de vue hellénique sur la mort semble avoir une grande influence sur Sophocle, qui
décrit dans (Edipe @ Colone 1'errance d'(Edipe de Thébes a Athénes. Ce n’'est
autre que ce long vovage d'(Edipe qui a inspiré a Cocteau 1’idée qu’il faut passer
a travers le monde intermédiaire pour aller chez les morts.um Il nous semble que
la troisieme étape dont il s’agit vient de la vision du monde hellénique. Alors
comment traduire le mouvement ascendant qui succéde au passage hellénique ?

Ce n’est sans doute pas une idée de 1’Antiquité que cette arrivée au monde des
morts par une élévation dans le ciel. Revenons maintenant a Orphée et a 'ascension
figurée dans la derniere scene. Il faut noter tout d’abord le processus de sa
composition: Cocteau aurait écrit, dans un premier projet, une piece en {un acte
sur la naissance du Christ),m) mais {peu a peu, c’est devenu un mythe grec.)uz,
Probablement son exaltation vis-a-vis de 1'Antiquité, dépasse-t-elle son intérét
pour le christianisme, et par conséquent le Christ sera remplacé par le chantre
de la Thrace. Mais pourquoi choisit-il au départ ce théeme chrétien qui semble de

prime abord un peu inattendu? A ce propos, nous savons, chose étonnante, que le

(10) Sur Vl'influence d'(Edipe a Colone de Sophocle sur Cocteau, voir
notre article, op.cit., pp. 78—82.

(11) Eniretiens avec Andrée Fraigneau, Plon, {10/ 18), 1965, p.53.

(11) Ibid., p.51.


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


57

poéte embrasse, une seule fois, la religion chrétienne: Cocteau, désespéré par
la mort de Raymond Radiguet, se tourne vers le christianisme, mais peu apres il
s’en éloigne comme en témoigne sa Letire a Jacques Maritain (1926) ; et I'important
reste que c est justement l’année de cette conversion momentanée qu il compose
Orphée. 1] est naturel qu'avant d'écrire Orphée, il se propose de produire une
piéece dont le héros est Jésus-Christ. Compte tenu d'un tel processus dans la
composition d'Orphée, on comprendra sans peine la signification profonde de
I'expression {monter au ciel) dans sa derniére scéne qui annonce, nous l'avons
dit. 1'ascension d'Orphée pour le monde des morts: c'est la pensée évidemment
chrétienne de 1’Ascension du Christ. Du point de vue chrétien, le paradis, autre-
ment dit, /e monde des morts se trouve dans le ciel; ¢’est pourquoi pour s’y rendre,
il faut s’élever. Il n'est pas trés difficile de considérer que l'ascension d (Edipe
déja vue dans le dénouement des Enfants terribles s'inspire, comme celle d’Orphée,
de cette vision du monde chrétienne, puisque cette ceuvre est écrite seulement
trois ans aprés Orphée. soit trois ans aprés la conversion de l'auteur. Nous
supposons que le mouvement ascentionnel pour le monde des moris se fonde, en
vérité, sur une idée du christianisme auquel il a provisoirement recours: quant
a la troisiéme étape, nous avons déja indiqué qu'il s'agit d'une image hellénique.

Il s’ensuit que dans le point de vue de Cocteau sur la vie et sur la mort, s unissent
deux éléments qui semblent incompatibles au premier coup d'eil: 1'élément

hellénique et 1'élément chrétien.

L'union de ces deux éléments qui sont les soutiens moraux de la civi-
lisation occidentale refléte bien la vie de Cocteau dans les années 1920,
période ol on remarque surtout, a part | éphémeére conversion évoquée
plus haut, ses deux cures de désintoxication. Il est a noter que la pre-
miére cure a lieu l'année de la composition d Orphée; et le plus remar-
quable est que c'est justement au cours de la deuxieme cure que Les
Enfanis terribles sera écrit en dix-sept jours dans une clinique de Saint-
Cloud: on peut dire sans exagération que ce roman est fait sous linfluence
de 1'opium. Pendant le séjour dans cette clinique, Cocteau écrit aussi un
essai  Opium (1930) dont le sous-titre est {(Journal d'une désintoxication).
Nous y trouvons ce passage intéressant qui décrit un des effets de 'opium:
{(Le fumeur monte lentement comme une montgolfiere, lentement se retourne

et retombe lentement sur une lune morte dont la faible attraction 1'empéche


library
ノート注釈
library : None

library
ノート注釈
library : MigrationNone

library
ノート注釈
library : Unmarked


58

de repartir.)ug) Notons qu’on retrouve ici l'image de l'ascension. La sensation
ascendante et flattante semble caractéristique du fumeur d opium: dans la Letire
a Jacques Maritain qui est 4 peu prés contemporaine d Orphée, le poéte compare
I'opium au {tapis volant)‘m ou au {tapis aérien).'lsl Il nous parait certain que
I'hallucination propre a l'opium ainsi que l'expérience de la conversion exercent
une influence non négligeable sur la montée définitive pour [le monde des moris.
c’est-a-dire sur la derniére étape du passage de vie a trépas chez Cocteau.
Les deux ceuvres, Orphée et Les Enfants terribles, ou nous avons remarqué
cette figure de l'ascension dans le dénouement, sont écrites, répétons-le, toutes
les deux pendant les années ou ont eu lieu les cures de désintoxication, sans

lesquelles il serait impossible de parler de Cocteau a cette époque.

Ainsi les idées de Cocteau sur la vie et sur la mort, surtout 1'idée qu’on
atteint le monde des morits par un mouvement ascendant, nous semblent-elles
refléter les deux expériences vécues du poéte dans les années 1920: celle de

la conversion fugitive et celle de l'intoxication par 1l'opium.

(13) Opium dans (FEuvres tome X, 1950. p. 112.
(14) Letire @ Jacques Maritain, Stock, 1926, p. 25.
(15) Ibid., p. 27.





