
Title L'utopie de George Sand

Author(s) Ebara, Naoko

Citation Gallia. 1998, 37, p. 9-16

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/10068

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



9 

L'utopie de George Sand 

Naoko EBARA 

En évoquant l'utopie ou les idées utopiques des écrivains, on ne peut 

s'empêcher de se poser la même question : «Qu'est-ce que l'utopie?». L'utopie 

est, au début, un pays imaginaire décrit par Thomas More où un gouvernement 

idéal règne sur un peuple heureux. En élargissant ce sens, de nombreux 

critiques ont déjà tenté de définir ce terme, mais ils s'intéressent souvent à 

l'utopie en tant que genre littéraire ou aux ouvrages utopiques révélant des 

plans politiques et sociaux. Les œuvres, telles La Nouvelle Atlantide de Bacon, 

L'Autre monde de Cyrano de Bergerac, Le Voyage en Icarie de Cabet peuvent se 

classer dans le genre utopique. 

Cependant. malgré plein d'éléments utopiques, les textes de George Sand 

ne se situent pas dans ce cas. Il vaut plutôt mieux souligner la proximité entre 

les caractères utopiques de romans sandiens et ceux de la « petite société », 

«une autre forme d'utopie 1 )», décrite par Jean-Jacques Rousseau dans La 

Nouvelle Héloïse. Définissons, donc, dans cette étude, l'utopie de ces « petites 

sociétés » pour mettre à jour les idées utopiques et idéalistes de George Sand, 

ainsi que l'originalité de ses romans. 

1 . l'utopie romanesque 

Nous divisons, pour la commodité de nos études. «l'utopie » en deux 

catégories : <<l'utopie romanesque» contenant les romans sandiens ou ceux de 

Jean-Jacques Rousseau, et «le roman utopique», les œuvres que nous avons 

citées ci-dessus. Dans le but de mieux comprendre l'utopie de George Sand, 

nous commencerons par énumérer les caractéristiques majeures de «l'utopie 

romanesque >> avec six points de vue différents, en comparant celles du « roman 

utopique». 

1) /JicliomULire universel des littératures, Presses Universitaires de France, 1994. 



10 

I : la « petite société » idéale 

D'abord, cette utopie est une société repliée sur elle-même, seulement 

ouverte aux habitants. En excluant les influences extérieures, elle construit 

son propre système d'auto-satisfaction. Tandis que les membres de la société 

sont rigoureusement sélectionnés, une fois autorisés par cette société, ils 

peuvent jouir de leur bonheur dans une atmosphère familiale. Leur lien est 

parfaitement harmonieux, amical et amoureux. Cette société est bâtie sur une 

relation conviviale. 

II : hors du système de la société extérieure 

L'utopie romanesque ne s'intéresse ni au système politique ni à 

l'économie. Elle n'est dépeinte que comme un lien idéal entre les habitants. 

C'est une des plus grandes différences des romans utopiques. Cette utopie se 

situe totalement hors du système social et, en conséquence, elle possède ses 

propres règles. Certes, on peut considérer ce paradis comme une sorte de 

critique de la société actuelle. Mais ce « paradis » ne propose jamais 

ouvertement la nécessité d'une transformation sociale, économique ainsi que 

politique. 

III : la communion avec la nature 

La plupart des romans utopiques excluent les éléments naturels et 

persistent dans une construction artificielle, alors que les utopies romanesques 

apprécient la nature telle une mère. Il est évident que ces deux sortes 

d'utopies ont un critère différent quant à la nature. C'est la raison pour 

laquelle l'une prend une tournure pastorale, et l'autre vise à un urbanisme 

systématisé. L'utopie romanesque se réalise souvent en pleine nature et se 

cache en son sein. 

IV : l'amour comme principe 

L'utopie romanesque accorde souvent la plus haute valeur à l'amour et à 

l'amitié. Les habitants parlent de l'amour, et on peut plutôt dire qu'ils ne 

parlent que de l'amour. Au contraire, le roman utopique interdit 

fondamentalement l'amour personnel parce que ce sentiment violent perturbe 

inévitablement l'ordre de la communauté. Il en résulte que l'utopie romanesque 

autorise l'individualité et la personnalité des habitants, tandis que le roman 



11 

utopique aboutit à l'uniformité et au collectivisme. 

V : l'espace de l'utopie romanesque 

A la différence du roman utopique, les mouvements de l'utopie 

romanesque perdurent, en général, dans le même espace-temps que celui du 

lecteur. En d'autres termes, c'est une « micro-société >> idéale et << une sorte 

d'utopie pratiquée2>». Mais, il est aussi évident que l'histoire fictive demeure 

toujours fictive et l'imaginaire demeure l'imaginaire. L'utopie romanesque ne 

rêve pas de réalisation. En ce sens, étant romanesque et ayant un système 

d'auto-satisfaction, cette utopie n'est pas prophétique. 

VI : le roman et les idées utopiques 

Le genre, roman, est essentiellement fictif. Ce genre reflète souvent la 

réalité, mais, en même temps, il autorise aussi n'importe quelle situation. Le 

roman développe le lieu où s'épanouit l'utopie romanesque. A l'inverse, les 

idées et les imaginations utopiques peuvent être la source du roman. Le genre 

romanesque contient potentiellement une notion utopique. Le roman et les 

idées utopiques exercent leurs influences réciproques et inévitables. 

Certes, l'utopie romanesque ne s'intéresse pas à un procédé concret à 

1 'égard de la transformation sociale. Mais le fait n'implique pas que cette sorte 

d'utopie soit totalement indifférente à une société idéale. Tout au contraire, 

l'idéal présenté par l'utopie romanesque est d'autant plus beau et pur qu'il est 

nettement basé sur la fiction. A la différence des romans utopiques, les utopies 

romanesques dépassent très facilement les limites existant entre la réalité 

sociale et la pure fiction. 

2 . l'utopie pastorale 

A partir de cela, nous analyserons << 1 'utopie romanesque » de George 

Sand, en révélant ses propres caractéristiques et son originalité. Nous 

traiterons, dans cette étude, son deuxième roman intitulé Valentine. 

Valentine n'est pas le roman du bonheur, mais plutôt un roman tragique. 

Par contre, on retrouve deux épisodes pleinement heureux dans lesquels les 

2) Bronislaw Baczeko, Lumières de l'utopie, Payot, 1978. p.56. 



12 

éléments utopiques se concentrent : l'un se passe à la ferme de Lhéry, et 

l'autre, au pavillon de Valentine. En mettant en lumière le rapport entre ces 

deux scènes, nous pouvons dévoiler l'utopie décrite dans ce roman. 

Après la rencontre avec Bénédict et les retrouvailles avec Louise (sa 

sœur), Valentine visite la ferme de Lhéry où vivent Bénédict, Louise et 

Athénaïs (cousine de Bénédict). Les quatre amis passent une agréable journée 

à la ferme. Entre autres, les deux protagonistes, Valentine et Bénédict, se 

plongent dans leurs propres rêveries douces et profondes. 

Sous le reflet verdâtre du feuillage, les yeux de Bénédict se fixent sur la 

rivière. Ce dernier ne saisit aucun objet, mais il contemple « l'image de 

Valentine réfléchie 3 J» à la surface du miroir de l'eau. L'image de Valentine se 

reforme peu à peu et se fixe enfin « belle et limpide sur la masse cristalline. >> 

(p.89) Ce processus de cristallisation de l'image implique le fait que l'amour 

pour Valentine est né et croît. Quant à Valentine, elle se plonge également 

«dans une rêverie où nulle réflexion précise» (p.89) ne trouve place. Ses 

pensées flottent entre le songe et la réalité. Sans définir les mouvements 

sentimentaux, «elle ressentait déjà l'amour à l'ombre de ces arbres.» (p.90) 

Au milieu des frondaisons, surplombant la rivière calme, ces deux amants se 

regardent l'un à l'insu de l'autre au milieu des amis : c'est la scène de la 

naissance de l'amour dans une atmosphère vraiment bucolique. 

Nous pouvons, à travers ce roman, remonter à L'Astrée d'Urfé. Le cadre 

est quasiment identique : «Une idylle de cinq mille pages, dans le décor d'une 

compagne douceâtre, où de faux bergers, conduisant d'improbables moutons, 

dissertent à longueur de temps sur l'amour [ .. .] 4 )». Dans Valentine aussi, nous 

connaissons l'éloge de la v1e pastorale, liée directement aux valeurs 

traditionnelles de la campagne. Les personnages sont de faux bergers, dans 

L'As trée, et <<on y vient de toutes parts pour y chercher une amante, un amant, 

une origine ou un sens perdus 5 J. » De ce point de vue, Valentine et Bénédict 

sont aussi de << faux bergers». Car, ils ne sont pas à la ferme afin d'élever les 

moutons, mais pour retrouver leur propre nature et réanimer leurs sentiments 

3) George Sand, Valentine, Grenoble, Editions Glenat, 1995, p.89. Nous marquerons le 
numéro de page. 

4) Préface par Jean Lafond : Honoré d'Urfé, L'Astrée, Gallimard, collection "Folio 
Classique>>, 1984, p.7. 

5 ) Ibid., p. 1 1. 



13 

et passions. 

Par ailleurs, la scène à la ferme apparaît comme une sorte d'« éducation 

sentimentale». Valentine commence à aimer Bénédict, lui, désire vivre avec 

elle. Avant cette scène, la situation était complètement différente. En une 

seule journée, le plus court apprentissage même, change radicalement la 

situation. Car, dans les romans sandiens, il y a toujours la théorie de «l'amour 

authentique>> dans lequel «la Vérité d'Amour», que l'on tente de retrouver 

dans L'Astrée, s'installe et vit éternellement 6
l. Cet «amour authentique» doit 

être senti naturellement et instinctivement, mais n'est pas « un sentiment qui se 

calcule et se raisonne comme l'amitié ou la haine >> (p.l 0 3). Valentine et 

Bénédict démontrent cette théorie de l'amour. 

L'instinct de l'amour, ce charme puissant et magique qui fait reconnaître 

à l'amant l'air où sa maîtresse a passé, le guidait aussi bien que ses 

yeux; [ .. .] (p.96) 

C'est l'instinct d'amour qui oriente Bénédict vers Valentine. «L'amour 

authentique» confère l'intuition à tous les amoureux qui peuvent saisir la 

<<Vérité d'Amour>>. Dans les romans sandiens, l'amour témoigne d'une 

«essence divine» (p.l03). Il possède une puissance supérieure, et les 

considérations humaines ne servent à rien devant cette divinité. La pureté, la 

sainteté et la vérité : «l'amour authentique>> exige ces qualités. C'est l'amour 

utopique décrit dans la sphère romanesque et idéaliste de George Sand. Le 

cadre bucolique et pastoral sert à renforcer ces éléments indispensables pour 

cette sorte d'amour. 

3. l'âge d'or- reconstruction d'un paradis perdu 

Dans les 29" et 30c chapitres du roman, on trouve un épisode du bonheur 

éphémère vécu par les cinq personnages ; Valentine, Bénédict, Louise, Athénaïs 

et Valentin (fils de Louise). 

Valentine, tenant fidèlement sa promesse, épouse M. de Lansac, en dépit 

de l'existence de Bénédict. Bénédict, deçu par son mariage, finit par tenter de 

se suicider et, d'autre part, Valentine, choquée par cette tentative, tombe 

6) Cette croyance en "Vérité d'Amour» est dominante aussi dans les autres romans 
sandiens, tels que Les Maîtres Sonneurs et La Petite Fadettc. 



14 

sérieusement malade. Mais les deux amoureux s'insufflent la force de vivre et 

connaissent une période de détente. C'est dans cette atmosphère que le paradis 

terrestre de Valentine commence à naître et à s'épanouir. 

D'abord, Valentine rénove la maison après son mariage, et fait « entourer 

d'une clôture la partie du parc où était situé le pavillon». Ce pavillon, 

soigneusement caché par «une barrière impénétrable à la vue» (p.l63) devient, 

pour les cinq personnages, «un lieu de repos et de délices». De plus, 

Valentine «n'y admettait aucun profane» (p.164). On peut dire que c'est un 

paradis pour les pratiquants qui croient fidèlement à leur dogme. Ce lieu 

symbolise une image utopique : le calme, l'harmonie, l'isolement, le mystère, le 

secret et le bonheur. Cette « rêveuse et mystérieuse retraite >> (p.16 3), 

« 1 'Elysée >> de Valentine, et celle de Julie dans La Nouvelle Héloïse sont, en un 

sens, jumelles. Robert Mauzi dit : « L'amour de la vie familiale suffit à 

révéler la perfection d'une âme. Seuls les êtres raisonnables et vertueux en 

sont susceptibles. Cette leçon se dégage de toute La· Nouvelle Héloïse, [ .. .] 7 \> 

Les amis de Valentine peuvent jouir de cette sorte de bonheur convivial. 

Par ailleurs, Mircia Eliade définit ainsi 1 'âge d'or : « [ .. .] cet Age d'or 

avait été perdu par la faute de la civilisation. L'état d'innocence, de béatitude 

spirituelle de l'homme avant la chute, du mythe paradisiaque, devient dans le 

mythe de bon sauvage l'état de pureté, de liberté et de béatitude de l'homme 

exemplaire au milieu d'une Nature maternelle et généreuse. Mais on reconnaît 

sans peine dans cette image de la Nature primordiale les caractéristiques d'un 

paysage paradisiaque 8 ). >> 

Le contraste de la « civilisation >> et de la Na ture se révèle être une sorte 

de cliché quand on fait mention de l'âge d'or. Cette formule est aussi répétée 

dans Valentine. Profitant de l'état financier de sa famille, Bénédict fait de 

bonnes études à Paris. Cependant, il n'y éprouve qu'un amer regret : «Hélas! 

l'éducation a corrompu mon esprit ; les vains désirs, les rêves gigantesques ont 

faussé ma nature et détruit mon avenir.>> (p.ll4) En conséquence, la 

Vallée-Noire où il doit mener une vie simple, frugale et paisible du paysan 

devient un archétype. Car, il comprend qu'il ne peut récupérer sa nature, une 

7) Robert Mauzi, L'idée du bonheur dans la littérature et la pensée françaises au XVI/f siècle, 
Albin Michel, 1994, p.356. 

8) Mircia Eliade, Mythes, rêves et mystères, Gallimard, collection «Folio/Essais)), 1957, 
p.42. 



15 

fois brisée et détruite. Ce n'est pas un hasard si Valentin, l'enfant, se trouve 

parfois au centre du monde paradisiaque de Valentine. Valentine, Bénédict et 

Louise s'occupent de son éducation, et Athénaïs admire son existence. Ce n'est 

pas simplement la représentation de la maternité et de la paternité, mais plutôt 

l'intention de protéger l'enfance innocente et pure. L'état de nature, pour ainsi 

dire, l'état d'âme pure à l'âge d'or idéalisé s'incarne dans l'innocence de 

l'enfant. 

Or, Jean Servier indique : « L'utopie est donc avant tout une volonté de 

retour à la protection entourant une enfance retrouvée, [. . .] 9
!». Mais, dans 

l'utopie de Valentine, les habitants ne parviennent pas à retrouver le confort 

de l'enfance perdue, car aucun membre de cette utopie n'a de souvemrs 

agréables de son enfance. En ce sens, l'utopie dans Valentine n'est pas une 

enfance «retrouvée» mais, une enfance « inventée», « rêvée» ou « imaginaire». 

Elle apparaît comme la véritable enfance pour tous. Les habitants jouent donc 

leur propre rôle afin de former une «pseudo-famille», créant à nouveau une 

enfance « comme il faut». 

Dévoilons maintenant le rapport entre deux scènes analysées ci-dessous, 

à savoir la journée à la ferme et l'Elysée de Valentine. 

Jamais Valentine ne s'était sentie si heureuse ; loin des regards de sa 

mère, loin de la roideur glaciale qui pesait sur tous ses pas, il lui 

semblait respirer un atr plus libre, et, pour la première fois depuis 

qu'elle était née, vivre de toute sa vie. (p.86) 

C'était l'Elysée, le monde poétique, la vie dorée de Valentine ; au château, 

tous les ennuis, toutes les servitudes, toutes les tristesses ; [. . .] ; au 

pavillon, tous les bonheurs, tous les amis, tous les doux rêves, l'oubli des 

terreurs, et les joies pures d'un amour chaste. (p.l64) 

Ces deux citations nous montrent clairement la satisfaction de Valentine se 

trouvant dans un endroit où elle devrait exister. Cependant, à cause d'une 

«erreur dans la distribution des rôles» (p.94), Valentine, et par conséquent 

9) Jean Servier, L'utopie, Presses Universitaires de France, 1979, p.16. 



16 

Bénédict aussi, sont obligés de renoncer à leur véritable bonheur. La scène de 

la ferme a pour but de dévoiler la vraie nature des deux protagonistes. Mais, 

en réalité, ils ne peuvent pas vivre à leur guise. Le pavillon construit très 

minutieusement par Valentine est. symboliquement, un endroit de remplacement 

où, elle et son amant, récupèrent les choses perdues. La comparaison précise 

de deux scènes nous permet de comprendre que l'une est plus naturelle et 

l'autre. plutôt artificielle. A la ferme. il est possible de se plonger dans les 

rêveries d'amour sans aucun souci, mais, d'un autre côté, dans le pavillon. ils 

doivent oublier la réalité. Afin de rêver innocemment encore une fois, 

Valentine crée une atmosphère dans son pavillon. Cette « Elysée » signifie 

donc la reconstruction d'un rêve d'autrefois, à savoir d'un état de nature. La 

remarque de Nicole Mozet est significative : « Son œuvre est construite sur une 

obsession de la réparation, ou plutôt de la réconciliation et de la médiation 10
). » 

Dans Valentine, les personnages principaux font une tentative pour recréer leur 

enfance et leur nature perdue. On peut dire que c'est une sorte de quête 

d'identité. Les personnages sandiens se réfugient au sein de la Na ture pour 

retrouver leur propre nature. La Nature devient leur véritable mère qui 

reconstruit l'enfance perdue, l'image précise des idéaux de l'âge d'or. 

Il est évident que l'on retrouve divers types d'utopie dans les romans de 

George Sand, car, celle-ci était toujours plutôt progressiste et idéaliste que 

pessimiste. Sa première qualité originale à souligner, c'est certainement l'effet 

conjugué de la véritable campagne, voire l'ambiance bucolique, et le monde 

idéal et chimérique. Même dans Valentine, le premier roman pour qm la 

Vallée-Noire sert de cadre, présente déjà ce caractère utopique et bucolique. 

( ~:kJ&:j(~tf±~lfî{E~) 

10) Nicole Mozet, George Sand, écrivain de romans, Saint-cyr-sur-Loire. Christian Pirot, 
1997, p.2·1. 




