
Title 〈ベルクソン形而上学〉への入門 : 『形而上学入
門』における〈やり直しの論理〉

Author(s) 磯島, 浩貴

Citation 共生学ジャーナル. 2025, 9, p. 78-104

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/102000

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



論文 

共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104.  

〈ベルクソン形而上学〉への入門 

―『形而上学入門』における〈やり直しの論理〉― 

磯島 浩貴* 

Introduction to “Bergson’s Metaphysics” 

“The logic of retracing” in Introduction to Metaphysics 

ISOSHIMA Kouki 

論文要旨 

本論の目的は、ベルクソンが『形而上学入門』で企図した「形而上学に基礎

付けられた方法論」の内実を描き出すことである。〈ベルクソン形而上学〉には、

「共生学」の方法論にも関わる両義的な側面がある。それは、実在把握に関す

る「分析」と「直観」とに区別される両認識は相補的に進むあり方もありうる、

というベルクソンの主張に存する。この〈ベルクソン形而上学〉に付随する難

点は、直観と分析という概念に付随する三つの認識様態の検討を通じて解消さ

れる。特に本論の独自な点は、ベルクソンの「直観」概念に〈やり直しの論理〉

という形而上学的規定が存することを指摘し、両認識の相補性が担保された

〈直観的な科学〉というヴィジョンを鮮明にした点にある。 

  

キーワード ベルクソン形而上学、直観、やり直しの論理、直観的な科学 

Abstract 

This paper aims to elucidate the essence of the “methodology grounded in 

metaphysics” as envisioned by Bergson in Introduction to Metaphysics. It highlights an 

inherent ambiguity in the methodological framework of “Bergson’s Metaphysics,” akin 

to a similar issue observed in “Kyosei Studies”. This ambiguity resides in Bergson’s 

contention that the two modes of knowledge—“analysis” and “intuition”—applied to 

the understanding of reality may also advance in a mutually complementary fashion. 

The challenges associated with this “Bergson’s Metaphysics” are addressed by 

examining the three cognitive modalities tied to the interplay of intuition and analysis. 

The distinctive contribution of this paper lies in identifying a metaphysical definition of 

“the logic of retracing” within Bergson’s notion of “intuition” and elucidating the vision 

of an “intuitive science” where the complementarity of these two cognitive modes is 

fundamentally affirmed. 

 

Keywords: Bergson’s metaphysics, intuition, the logic of retracing, intuitive science 

 
* 大阪大学大学院人間科学研究科特任助教；isoshima.kouki.hus@osaka-u.ac.jp 



「形而上学」への入門：磯島 浩貴 

79 

1. はじめに 

ベルクソンが 1903 年に『形而上学道徳評論』で発表した「形而上学入門」

という論文は、文字通りの意味で、ベルクソン自身の「形而上学」への考え

方が開陳されている。しかし、その〈ベルクソン形而上学〉の内実は、容易

な単純化を許さないものでもあった。というのも、対象を外側から相互外在

的に捉える「分析」と、対象を内側から相互浸透的に捉える「直観」との間

に明確な区別を設けながらも、この両認識とが相補的に働く認識のやり方

もありうる、と主張されるからである。いわば、「対象」への理解に対して

学問上のディシプリンの違いから根本的な認識の差異が生じることを認め

ながら、これら複数のディシプリン同士の相補可能性を担保する方法論を

打ち立てること、これが〈ベルクソン形而上学〉の試みである。 

このような観点からすれば、互いに異なる学問上のディシプリンを抱え

ながらも、「共生社会」の実現に向けて、多くの学問領域を横断可能とする

相補的な方法論の確立を目指す「共生学」の企図に対し、〈ベルクソン形而

上学〉はひとつの理論的視座を与えることになるといえよう。ひとえに、〈ベ

ルクソン形而上学〉とは、領域横断を旨とする「学」に対し、その方法論に

関するひとつの事例となるものだからである。 

さて、ベルクソンの「形而上学入門」という論文は、その発表から様々な

読まれ方がなされてきた。その読まれ方のひとつとしてよく知られている

のは、「形而上学入門」におけるベルクソンの科学認識を巡る議論であろう

（cf. 杉山 2006:第二章第五節）。 

この議論は、ベルクソンが「形而上学入門」を発表する以前から始まる。

その出発点は、コレージュ・ド・フランスにおけるベルクソンの後任者とな

るル・ロワが、『物質と記憶』で提示されたベルクソンの知覚論に基づいて

再構成した認識論を〈ベルクソンの科学認識論〉として提示したところにあ

る。しかし、ベルクソンの科学認識論とは客観的な事実を示すはずの科学的

な事実を人為的に構築された使用に便利な表象群と見なしている、という

ル・ロワの定式化には即座に疑義が寄せられた。すなわち、科学は人為的に

再構成された事実のみ認識するというある種の規約主義的な立場は、科学

による人為的な再構成以前の経験という審級を規定することになる。そし



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104. 

80 

て、この審級を真なる実在と見なした上で、哲学はこの実在を認識可能だと

立論する。その結果、ル・ロワ＝ベルクソンの立場は、科学と哲学の認識の

あり方を区別するのみならず、実在に関する根本的な区別をも規定したの

ではないか、という疑義が寄せられたのである。 

このような疑義に対し、ベルクソンは〈科学と哲学の関係を考慮に入れた

実在の認識〉という主題を巡って自らの見解を「形而上学入門」で提出した。

しかし、そこでのベルクソンの記述は、一方で哲学（形而上学）的認識は直

観によって絶対に達するが、科学的認識は相互外在的な記号的関係の記述

に留まると断言しつつも、他方で両認識が相補的に働く〈直観的な科学〉に

よって実在における「絶対」という審級に達しうる科学的認識のヴィジョン

を高らかに示唆するものであった（PM:216-217/296-297 頁、以下ベルクソン

のテキストから引用する場合に限り、略号、原典頁数、翻訳頁数の順に本文

中に表記する）。 

以上の議論から見えてくるのは、杉山が指摘するように「形而上学入門」

では〈いかなる仕方で科学的認識を正当化しているのか〉という論点をベル

クソンが明瞭に語らないままに終えた、ということであろう（杉山 

2006:185）。確かに明瞭ではない。そのこと自体に異論はない。ただ、明瞭で

はないだけで、〈ベルクソンは直観という概念を提示することで哲学（形而

上学）と科学の関係を繋ぐことで実在の把握に関するひとつの方法論的立

場を提示しようとしていた〉ことも確かであろう。つまり、ベルクソンは「形

而上学入門」で科学認識も絶対に達するという主張に体系的説明を施して

いないことは事実である。しかし、ベルクソン自身が科学認識もまた直観と

いう形而上学的認識に立脚したあり方のもとで描き出すことができる〈形

而上学を基礎に据える実在把握という方法論〉を提示していることも事実

である。いわば、後者の〈形而上学を基礎に据える実在把握という方法論
、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、

〉

という論点を〈形而上学
、、、、

という学
、、、、

への入門の仕方
、、、、、、、

〉と解することこそ、「形

而上学入門」という論争的な論文の核心ではないか。本論の立場はこの点に

ある。 

かくして、本論では〈ベルクソンの方法論〉の内実を描き出すことに焦点

を当て、〈直観的な科学〉という奇妙に見える概念に込められた思想のポテ

ンシャルを見積もることを試みる。これが本論全体の目標である。 



「形而上学」への入門：磯島 浩貴 

81 

2. 1900年代から 1960年代までの「形而上学入門」の読まれ方 

さて、〈ベルクソン形而上学〉の方法論的側面への関心は、純粋にフラン

スアカデミズムに閉じていたわけではなかった。むしろ、「形而上学入門」

出版当時から 1960 年代までの読まれ方を瞥見する限り、多様な論者が「直

観」概念の有する方法論的射程に関心を寄せている。本節では、1900 年代

から 1960年代までの「形而上学入門」の読まれ方の一端を確認しておこう。 

コレージュ・ド・フランスで行われていたベルクソンの講義に熱心に参加

していたことで知られているシャルル・ペギーは、ベルクソンの「形而上学

入門」に特権的な価値を見出していた。ペギーは、1900 年から始まるベル

クソンの講義にそれ以前の思想の更なる展開を目のあたりにしていたから

である。そして、そこでのベルクソンにおける方法論における思想的展開が、

「形而上学入門」において体系化された、とペギーは理解していたからであ

る（Péguy 1987:1760）。さらに、ペギー自身は、〈私たちのその時々の視点と

表現に用いる記号たる言語に依存する相対に留まる認識のあり方〉（cf. 

PM:177-178/254 頁）というベルクソン自身の言語に関する否定的な評価に

対し、〈言語が人間の思考の表現であると同時に、あらゆる人間的行為が言

語によって表現されるという制限が存するのであれば、人間的表現におけ

る言語の制約を正確に知ることで人間は表現における言語の隷属から抜け

出すことができる〉（cf. Péguy 1987:1796-1798）、という搦手からの展開を試

みた。いわばペギーは、ベルクソンが提示した形式を自らの実践的課題に応

用する読み方を行ったのである。この意味で、ペギーにとって、ベルクソン

の「形而上学入門」は、自らが展開したい哲学的課題に有力な手法を提供し

てくれる「方法論」のテクストにみえていたといえる。 

ベルクソンの「形而上学入門」に対して、このような肯定的な見方を採用

したのはペギーだけではなかった。実際、『暴力論』で知られるジョルジュ・

ソレルもまた、社会及び政治の真なる実在に到達するためには、マルクス主

義が体系化した象徴的な知的構築物としての労働運動理論を越えて、ゼネ

ストの神話という労働運動の内的運動を形成するイメージに結びつくこと

が必要だと考えた。ソレルもまた「形而上学入門」の方法論的側面に着目す

ることで、ベルクソンが真なる実在の審級として提示した「ひとつの総合的



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104. 

82 

経験 une expérience intégrale」と、ソレルの「労働運動の深い直観 la profonde 

intuition du mouvement ouvrier」とを重ね合わせる（Sorel 1972=1908:186-189）。 

また、ペギーやソレルとは異なり、ベルクソン哲学に対する激しい批判を

行ったことで知られるジュリアン・ベンダも、ベルクソンの直観概念とは

〈絶対主義的あるいは増大する認識、すなわち他の対象との諸関係で知解

するのではなく、対象そのものを把握する認識〉という方法論的側面を重視

する読解を提示する（cf. Benda 1910）。このベンダの読解は、バートランド・

ラッセルによる〈知性よりも本能による内的な無媒介の認識を称揚する反

知性主義的な方法論〉という規定と軌を一にするものである。このラッセル

のベルクソン批判は、形而上学的な直観に対する論理分析の優位性を示す

立場である（cf. Russell 1914; Russell 1918）。そして、ラッセルが論理的原子

論として規定した立場は、感覚的経験を超えた形而上学的知識を誤りとし

て全面的に否定する論理実証主義の中心メンバーのひとりであるモーリッ

ツ・シュリックのベルクソン批判にもつながっていく。大まかにまとめるな

らば、ベンダもラッセルもシュリックも、否定的な姿勢を一貫させながらベ

ルクソンの「直観」概念を、知性的な認識を多分に超えた「方法論」として

理解していたのであり、その主要な参照先と見なしていたのがベルクソン

の「形而上学入門」であったといえよう。 

あとひとり見よう。それは、1940 年代半ばからサルトルやメルロ=ポンテ

ィを旗手とした現象学の隆盛、加えてレヴィストロースやジャン・ピアジェ

に端を発する構造主義の隆盛によってフランス内部ですら忘却された存在

となっていたベルクソン哲学を、そのモノグラフの執筆によって再び検討

の対象に置くことに成功したジル・ドゥルーズの直観解釈である（cf. 檜垣 

2000）。ドゥルーズの直観解釈は、彼の『ベルクソニズム』やそれ以前の「ベ

ルクソンの差異の概念」から見てとれるように、〈直観とは差異あるいは分

割の方法として提示される〉というテーゼで指し示されるものである。ドゥ

ルーズ曰く、直観とは〈感覚的多様として存する混合物を二つの傾向に分割

する〉方法である。そして、その主眼は〈純粋でありながら、生きたもので

ありながら、絶対的ながら経験されたものを経験の唯一の条件（傾向性）と

して把握する方法論〉の提示にあり、複数の概念で説明することを許容する

別の諸傾向性として混合物を把握するものではなく、「これ」というひとつ

の概念でしかありえないような唯一の条件（傾向性）を把握する方法論とし



「形而上学」への入門：磯島 浩貴 

83 

て直観概念を規定する点に存する。かくして、直観概念とは「ベルクソンの

方法論」の別名に他ならず、それは「高次の経験論 un empirisme supérieur」

として駆動させるための鍵概念となる。このように、ドゥルーズはベルクソ

ンの直観概念を方法論としてみている（cf. Deleuze 1966; Deleuze 2002=1956）。 

このように、ベルクソンの「直観」概念に対し、当時から肯定的に受容し

たペギーやソレル、反対に否定的な仕方で受容したベンダやラッセルやシ

ュリック、そしてベルクソンの存在が忘れられた頃に再評価したドゥルー

ズという、1900 年年代から 1960 年代までの「形而上学入門」の読まれ方を

瞥見する限りでも、その議論の中心に常に置かれているのは〈ベルクソンの

方法論〉である。そして、その語られ方は、自ら探究したい領域をもつ者を

後押しするような方法論、既にして別様の領域と手法をもつ者としては受

け入れがたさを多分に感じるような方法論、そしてそのような方法論に対

するメタ的な分析といったものとして整理できよう。では、以下本論では、

このような多様な読まれ方や語られ方を許容する〈ベルクソン形而上学〉に

基づく方法論の実相を見ていこう。 

3. 「形而上学入門」における「直観」と「分析」を巡る整理 

本節では、「形而上学入門」の基本的な論点を確認することから始めよう。

それは、ベルクソンの認識論の核となる、科学的認識である「分析」と、形

而上学的認識である「直観」という二種類の概念である。ベルクソンは両概

念の検討を通じて、実在を「絶対」の姿で認識するための哲学的方法論を提

示することを試みる。この二つの認識論を提示するに至ったベルクソン自

身の動機は、彼が冒頭につけた長めの注釈から伺うことができる(1)。ここま

ではよく知られている議論だといってもよい。 

しかし、「形而上学入門」という論文が、論争的であるゆえんは、この二

元的な概念整理の先にある認識様態の区別にあるといえよう。すなわち、ベ

ルクソン自身の判定として、哲学的方法論は、〈分析的認識
、、、、、

だけ
、、

では不可能
、、、、、

〉

であると同時に、〈分析的認識と直観的認識と
、、、、、、、、、、、、

を
、
混同
、、

し
、
た認
、、

識においても不
、、、、、、、

可能
、、

〉であることを示した上で、〈実在を絶対の姿で認識する方法は形而上
、、、、、、、、、、、、、、、、、、



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104. 

84 

学的な認識である直観のみ可能
、、、、、、、、、、、、、、

〉であることが示されている。本節では、上

述のひとつ目と二つ目の認識様態の区別を検討し、なぜベルクソンが分析

的認識を支える形而上学的原理を拒否するのか、ということの理路を明ら

かにする点にある。このことは、次節で検討する、ベルクソン自身の直観的

認識を支える形而上学的原理を明確化するためにも必要である。 

 

3.1 方法論的省察（1）：〈分析的認識のみの立場〉への批判 

では、ベルクソンが「形而上学入門」で提示する、「分析」と「直観」と

いう根本的に異なる二種類の認識の区別を見ていこう。 

 

形而上学の諸定義と絶対の様々な捉え方を互いに比較してみるならば、哲学者

たちの意見は、見かけは異なっているが、物を知るのに根本的に異なる二つの

やり方を区別する点では一致していることに人は気がつく。第一のやり方は、

物の周囲を回るということである。第二のやり方は、物の内に入るということ

である。第一のやり方は、人がよって立つ観点と、象徴的記号による自らの表

現に左右される。第二のやり方は、いかなる観点にも関係なく、そしていかな

る象徴的記号にも頼らない。第一のやり方の認識は相対 relatif に留まり、第二

のやり方の認識は、それが可能であれば、絶対 absolu に到達する、といえよう。

（PM:177-178/254 頁） 

 

「分析」とは、対象の周りを回るようなやり方の認識である。このやり方は

対象に対して外側から様々な角度から眺めるような認識である。しかしな

がら、見られた姿のひとつひとつは確かに同じひとつの対象の姿でありな

がら、どれひとつとして対象の同じ姿を表すものではないし、見られた対象

の姿のどれひとつ対象の真の姿を表すものでもない。だから、このやり方に

おいて、対象は「対象そのものの姿」は直接的に見てとれるものとして現れ

ているのではなく、「象徴的記号」という暫定的で仮定的な存在として現わ

れているといえよう。したがって、対象の周りから知覚することでえられる

あらゆる対象の姿は、ある視点からみたものと別の視点からみたものとは



「形而上学」への入門：磯島 浩貴 

85 

違う、という仕方で「相対的」に扱うことになる。かくして、ベルクソンに

よると、分析的認識を進めることは対象の象徴的記号の姿がより増えるだ

けであり、対象そのものへの認識が深まることにはならないため、分析は

「相対に留まる」ことになろう。これが、「外からの認識」、「視点と象徴的

記号に依存」、「相対に留まる」という三つの特徴をもつ「分析」というやり

方の認識である。 

すなわち、分析的認識の根底を支える形而上学的原理のひとつは、〈象徴

的記号を実在と同一視する〉ところにある。そうすると、象徴的な記号を実

在と見なし始めることで、〈実在そのものを認識しているのではなく象徴的

記号を認識しているに過ぎないのに、「実在」を部分的に認識していると勘

違いする認識論的な誤謬に陥る〉のである。注目に値するのは、対象の象徴

的記号化を前提する限りで、実在を部分的に認識しているという主張が成

立するところにある。こういってよければ、対象とその表象としての記号は

等価であるという〈同一視
、、、

〉を前提とするならば、分析的認識は実在の部分

的認識を表象するとされる象徴的記号を、〈これではない何かに向けて〉際

限なく産出し続けて認識するのである。以上が、「分析」という認識のやり

方を通じて主張されるベルクソンの立場である。 

反対に、「直観」とは、対象の内に入るようなやり方の認識である。この

やり方は対象に対して内側から眺めるような認識である。ここでのベルク

ソンによる「直観」の説明は否定的な表現に留まっている。というのも、直

観とは、外側からのその時々の視点にも関係がない
、、

認識であり、対象そのも

のを象徴的記号という仮定的存在を介さない
、、

認識だ、として否定的に表現
、、、、、、

されている
、、、、、

からである。しかしながら、以上の規定が示すのは「分析ではな

い認識」に直観もまた含まれるということであって、直観という認識の肯定

的な規定ではない。では、なぜ「対象の内に入る」直観というやり方の認識

は「絶対」に至るとベルクソンは主張できるのだろうか。 

この問いに対するベルクソンなりの応答は、「内」の意味を掘り下げると

「絶対」が出てくることになる次第を示す点にある。そこで俎上にあげられ

るのが「空間における物体の運動の知覚」と「小説の中に登場する人物に対

する作者と読者との関係」という二つの例である。 

ベルクソンによると、空間における物体の運動の知覚は、「不動の視点」



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104. 

86 

で見るか、「動く視点」で見るかで変わる。一方の「不動の視点」とは分析

というやり方の認識のことである。この認識では、「自らがよって立つ視点」

に依存する仕方で運動に単位、座標系、基準軸という外的な記号を導入し、

運動同士をその任意の枠組みで互いに比較できるように、認識者は運動の

外部から相対的に知覚する視点をとる（PM:178/254-255 頁）。他方の「動く

視点」とは直観というやり方の認識のことである。そこでは、知覚対象たる

運動に「ひとつの内部 un intérieur」言い換えれば「気分のようなもの」を認

め、このような運動の「内」に入るということは、対象が運動を通じて変化

させるその気分のようなものに対し、私は「想像力の努力 un effort 

d’imagination」を働かせ、対象の運動の気分と私とを「共感」させるという

ことである。私が対象の運動の気分に浸って「共感する sympathise」時、対

象の運動の仕方に応じて、共感している私もまた対象の気分に合わせて右

往左往する。この時、私は対象の運動を外部から、私の視点に影響される形

で捉えていない。私は想像力によって対象の運動と共感し、「運動を内部か

ら」、「対象の中で」、「それ自体において」捉えようとしている。こうしてベ

ルクソンは、直観というやり方における「視点への依存なき」認識は、「私

が絶対をつかむ Je tiendrai un absolu」認識だと主張する（PM:178/255 頁）。 

この考え方は、「小説の中に登場する人物に対する作者と読者との関係」

の比喩でも一貫している。ベルクソンによれば、「作者による小説の登場人

物の描写」は「象徴的記号に依存した」認識のあり方であるのに対し、「読

者による小説の登場人物の把握」は「象徴的記号に何ら依存していない」認

識のあり方である。作者は、物語の中の登場人物の具体的な姿を読者に思い

描いてもらうために、あたかも登場人物の視点に立ってその人物の属性や

来歴を詳細に描くだけでなく、また登場人物らしい挙動を遂行させる。しか

し、このような仕方で作者が読者に伝えた登場人物に関するあらゆる描写

は、どこまでも読者が既に知っている様々な人物像と比較させて理解して

もらう仕方で表現することに留まっている。要するに、このような表現方法

は、「登場人物の人物像」を「人間像一般」という象徴的記号に委ねて、つ

まり〈「人間像一般」のひとつの言い換え〉として表現するものである。そ

れゆえ、作者による小説の登場人物の描写は、登場人物を外から捉えざるを

えないような地点に読者を置くような、象徴的記号に依存した認識のあり

方に他ならない、とベルクソンは指摘する（PM:179/255-256 頁）。 



「形而上学」への入門：磯島 浩貴 

87 

他方、象徴的記号に依存しない「読者による小説の登場人物の把握」とは、

ベルクソンによれば「私が登場人物自身と一瞬間でも一致することがあれ

ば体験するに違いない単純で不可分な感情を抱く」ことに存する

（PM:179/255 頁）。ここでも、「運動にひとつの内部」を認める上述の「動

く視点」と同様の論法が採用されている。すなわち、登場人物を対象と見な

し、その内部に運動の仕方に応じて変化する気分のようなものを認め、その

運動の内部へ読者である私が想像力を働かせて「共感」するという認識モデ

ルである。加えて、ベルクソンによれば、共感が行われたか否かの判定は、

読者である私たちに「単純で不可分な感情」が体験されたかどうかによって

決まる。すなわち、共感という対象の内に入るような認識が行われた時、運

動の内部は「単純で不可分な感情」として「一挙に全体的に私に与えられる」

認識となる。だからベルクソンは、象徴的記号を介さない共感の只中の認識

を、「登場人物」という運動が遂行する行動、身振り、言葉が、いわば「単

純で不可分な感情」という泉から自然に流れ出るように〈私に〉体験される、

と描くのである（ibid.）。こうしてベルクソンは、直観というやり方におけ

る「象徴的記号への依存なき」認識は、「私に絶対を与える me donnerait 

l’absolu」認識だと主張する（PM:179/256 頁）。 

しかし、なぜ対象の内部を共感によって「単純な不可分な感情」として捉

えたら「絶対」と評価できるのか。少なくとも、このベルクソンの判定には、

直観は分析よりも高く評価するニュアンスが存することは確かであろう。

本項では、最後にこの点を検討しておこう。 

ベルクソンによれば、直観によって捉えられた「絶対」としての認識は、

「完全 perfection」と同じ意味をもつ（ibid.）。ここでの「完全」とは、いわ

ば運動とみなされた対象がもともと持ち合わせている「ひとつの内部」、あ

るいは「単純で不可分な感情」が、〈何ら欠けることなくそのまま保持され
、、、、、、、、、、、、、、、、、

たまま認識されたこと
、、、、、、、、、、

〉を示す。逆説的な言い方になるが、このことは、運

動の内部や単純で不可分な感情が保持されず消失した認識、あるいはこれ

らを破損させるような認識は「絶対」とは呼べない、とベルクソンが判定し

ていることを示す。 

上述の二つの比喩の検討だけでなく、ベルクソンがしばしば「部分－全体」

関係に基づく分析的認識の批判や、原典とその模造の関係を記述する分析



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104. 

88 

的認識として提示する「翻訳」の比喩は、この観点から理解すべきだろう。

すなわち、「絶対」としての全体がその部分の集合によって十全に再構成さ

れえず、また「絶対」たる原典が他言語への翻訳において十全にニュアンス

を移し替えられないのは、対象の運動の内部に存する固有性が保持されず

に消失し、破損して別様の「相対的な観点」へと化すからである(2)。したが

って、ベルクソンは、実在の絶対の姿である運動の内部という単純で不可分

な感情は「あるがままにある」からこそ完全だ、という判定を下すのである

（PM:180/256 頁）。この判定こそが、分析的認識では実在を「絶対」の姿で

認識することは不可能だ、というベルクソンの主張の核心といえよう。 

 

3.2 方法論的省察（2）：〈分析と直観を混同する立場〉への批判 

ここまでの議論を通じて、運動として存する対象の内部を対象そのもの

たる実在と見なし、これを「絶対」の姿で認識するための方法論として〈分

析的認識のみでは不可能だ〉というベルクソンの主張をみた。また、本論で

は既に、ベルクソンにおいて、実在を「絶対」の姿で認識するための方法論

として、〈分析的認識と直観的認識とを混同した認識〉も採用できないこと

を予告しておいた。では、早速この二つ目の認識様態に対するベルクソンの

判定をみていこう。 

〈分析的認識と直観的認識とを混同した認識〉に対するベルクソンの判

定は次のようになる。すなわち、哲学と科学の関係には〈直観と分析の混同〉

という思考様態のもとで捉えられるやり方があるが、そのような実在を認

識する方法論は本質的に差異が存するものを混同させて捉えるものである

ため退ける必要がある、というものである。そして、本論の見るところ、「形

而上学入門」以前から提示されていた「時間の空間化」（DI:ch.2）への批判

や「記憶の脳局在説」（MM:ch.2）への批判なども、本来であれば質的なもの

を量的なものに還元させて捉える〈人間知性による一般化の傾向〉を如実に

あらわす〈混同〉の事例として提示されたものといえよう。 

ベルクソンによると、分析的認識と直観的認識との混同が起きたのは、運

動の内部という実在の認識を巡って、「絶対は無限であるか」と問われたと

ころから始まる。ベルクソンが「絶対と無限とは共に、これまでしばしば、

同じものと見なされてきた」（PM:180/256 頁）と指摘する時、念頭に置かれ



「形而上学」への入門：磯島 浩貴 

89 

ているのは、絶対を「完全」ではなく、「無限」と同一視するところに、分

析と直観の混同の起源をみてとる点にある。本論では紙幅の都合上取り扱

わないが、ベルクソン自身のエレアのゼノンに対する批判も(3)、この〈絶対

と無限を同一視する知性の誤謬〉という論点に向けられているといえよう。 

では、絶対と無限を同一視する認識のあり方をみよう。ベルクソン曰く、

その始まりは分析的認識において「実在は無限分割が可能であるからこそ

絶対として存在する」（ibid.）と信じたところにある。この立場の主張はこ

うだ。 

実在を「絶対」とみなすにあたって、重要なのはベルクソンのいう運動の

内部を認めるか否かにあるのではなく、「共感」が指し示す「内からの認識」

の内実にある。すなわち、実在を絶対とみなすために必須なのは、「内から

の認識」であっても、対象を一歩ずつ解明していくかのような分析的な認識

過程である、と〈絶対と無限を同一視する立場〉は立論する。 

例えば、私たちは、自分の中で何か確信めいたものをえた時、その確信を

単純な言葉で表現するためにいい換えにいい換えを重ねて何とかそれを説

明しようとする。もちろん、このいい換えを試みる過程は、どこまでも終わ

りはないが、やればやるほど最初の確信に一歩ずつ近づくような感触をえ

ることができるものである。そして、いい換えの過程でえた論理化の感触が

自分なりの基準点を越えた時、最初の確信は〈絶対〉として現れた、と私た

ちは判断する。ここで重要なのは、最初にえた確信が〈絶対〉であるか否か

を検証するうえで、この「無限に分割しながら説明し続ける」過程が不可欠

であるという点である。まさに、〈絶対と無限を同一視する立場〉にとって、

最初の確信たる運動の内部として最初に獲得した実在とは曖昧かつ複雑な

ものであり、それが絶対であることは無限分割によって最初の実在を厳密

かつ単純にしていく過程から確かめられるものである。かくして、この立場

は、運動の内部として直観的に現れる実在の絶対性を分析による無限分割

によって裏付けて保証する立場といえよう。直観の絶対性はその明確化に

向けた無限の分析過程でのみ説明可能だと仮定するのだから、〈絶対と無限

を同一視する立場〉は〈人間認識を分析と直観を混同させて描く立場〉なの

である。本論では、この立場を暫定的に〈混同派〉と呼んでおく。 

では、ベルクソンが〈混同派〉にいかなる応答を行うかをみよう。私たち

のみるところ、ベルクソンがこの立場に対する批判を通じて取り出すのは、



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104. 

90 

〈人間認識の出発点を
、、、、、、、、、

「単純なもの
、、、、、

」に見定めること
、、、、、、、

〉である。 

ベルクソンからすると、〈混同派〉は最初に直観を必要とするが、分析を

進めていくにつれて最初の直観と分析の過程で獲得されたものとを置き換

えており、その置き換えたものを実在と呼んでいるに過ぎない。ベルクソン

による批判の内実を理解するにあたって有効なのが、本論が〈混同派〉と呼

ぶ発想には『純粋理性批判』第 26 節でカントが提示する「把捉の総合」と

ほぼ同じ方向性をもつことを確認することであろう。カントによれば、ひと

つの経験的直観は多様な表象を含む「複雑」なものとして与えられるが、そ

れをアプリオリなカテゴリーによる分析によってひとつの「単純」な対象へ

と把握される(Kant 1956=1781/1787:B164)。すなわち、ひとつの経験的直観は

カテゴリーによる分析的な把握なくしてひとつの対象として捉えられない、

というのがカントの発想である。 

ここで指摘しておくべきことは、カントの発想と〈混同派〉の発想とが軌

を一にする次の①〜③の段階に基づく前提が存する点である。すなわち、①

はじめに与えられた直観は豊かな内容をもつと同時に錯雑なものである。

②分析は直観の錯雑さだけを取り除くことを目指す。③最終的に豊かな内

容だけが残った単純化された分析後の直観を〈最初の直観〉と見なして構わ

ない、という前提である。〈混同派〉が前提するこのような発想に対して、

ベルクソンは批判的な視座を向けている。というのも、「複雑なものを単純

なものへと分割していく」という仕方で進める〈混同派〉の操作は、人間認

識を、直観によって捉えられた複雑な実在を分析による認識で単純な実在

へと還元して捉えていることになるからである。 

これに対し、ベルクソンは「複雑なものから単純なものへ」という仕方で

人間認識を規定しない。むしろ、ベルクソンは、一般的で日常的な人間認識

は「単純なものから複雑なものへと進む」と考える。そもそも、〈混同派〉

は人間認識の出発点に「複雑なもの」を前提するが、この前提に十全な根拠

があるわけではない。むしろ、この前提は、際限なく進められた思考過程か

ら回顧的に形成された〈前提に偽装した仮定〉である。そうであれば、人間

認識の出発点に「単純なもの」を置いても問題はないといえよう。ただし、

これは消極的な論理的理由に過ぎない。より根本的な理由をみよう。 

仮に「複雑なものから単純なものへ」という仕方で人間認識が進むのだと



「形而上学」への入門：磯島 浩貴 

91 

しても、最終的に提示される実在の絶対的な姿が「単純なもの」であるなら

ば、最初の「運動の内部」と呼んでいる実在の姿は「複雑なもの」ではなく

「単純なもの」でなければならない。というのも、私たちは対象に対する視

点や象徴的記号の数が増えれば増えるほど、対象は抽象化されると同時に

複雑化されていくことを知っている。このことは、「複雑なものから単純な

ものへ」と人間認識は進んでいると思い込んでいたが、実際起こっているこ

とは最初の経験で獲得した単純さが消え去る代わりに、複雑さが増してい

くことである。そうであれば、「視点や象徴的記号の数を増やせば増やすほ

ど最初の複雑さが解消される」という〈混同派〉の人間認識の主張は端的に

誤謬だといわざるをえない。これに対し、ベルクソンは一般的な人間認識を

「視点や象徴的記号の数が少なければ少ないほど複雑さが減少する認識」

であると同時に、「視点や象徴的記号への依存が無ければ最初の実在の絶対

の姿は単純なものとして認識する」と規定する。 

ベルクソンの批判の核心は以下のものである。それは、〈絶対と無限を同

一視する〉立場は、実在を分割し切れない複雑なものとし、その複雑なもの

として措定された実在たる対象を人為的な分割で単純なものへと無限に漸

近可能だ、という仕方でのみ人間認識を捉える点に存する。かくして、直観

と分析を混同させることで直観的認識をそのまま分析的認識へと置き換え

る、という認識における混同の方法は実在を捉える方法とはなりえないこ

とになる。以上が第 2 の認識様態に対するベルクソンの判定である。 

 

4. 形而上学の〈入門〉：ベルクソンにおける〈やり直しの論理〉 

ここまで、実在の認識は分析的認識のみでは不可能であり、同時に直観的

認識と分析的認識の混同でも不可能であるというベルクソンの批判を見て

きた。いまや、第 3 の認識様態の検討、すなわち〈実在を絶対の姿で認識す
、、、、、、、、、、、

る方法は形而上学的な認識である直観のみ可能
、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、

だ
、
〉というベルクソン自身

の主張の検討に移るべきである。 

それにしても、ベルクソンはなぜ「直観」という認識方法でなければ実在

の認識は可能ではない、と考えたのだろうか。この問いをもう少し正確に述



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104. 

92 

べれば、ベルクソンはなぜ知性主義的な科学
、、、、、、、、、、、、、、、、

的
、
認識と切り離す形で形而上
、、、、、、、、、、、、

学的認識を打ち立てなければならないと考えたのだろうか
、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、

、というものに

なろう。改めて指摘しておくと、単にベルクソンが認識論的整理を行いたく

て「実在的な持続」との関係から科学的認識と形而上学的認識を区別してい

るわけではない。本論が見るところ、「形而上学入門」で提示した「形而上

学的認識たる直観」と「科学的認識たる分析」の区別は、その区別を強調す

ることのみにベルクソンの意図があったわけではない。その程度でよけれ

ば、上述の二つの立場への批判を行えば十分だからである。ベルクソンの意

図はその先にあったのである。すなわち、ベルクソンは「形而上学入門」冒

頭の区別を用いて〈実在認識における位置づけを徹底的に更新する意図を
、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、

も
、
っていた
、、、、

〉こと、これこそが「形而上学入門」という論文の本来の意図で

あったのではないか。そして、この仮説のもとで〈実在を絶対の姿で認識す
、、、、、、、、、、、

る方法は形而上学的な認識である直観のみ可能
、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、

だ
、
〉というベルクソンの方

法論を検討すると、実在認識の位置づけの更新を狙うベルクソンの姿も鮮

明になる。次の引用を見よう。 

 

以上のことが仮定されるならば、実証科学というものが分析を常習的機能とす

ることは苦もなくわかるはずである。もっとも具体的な自然科学、つまり生命

の科学でさえも、生物や、その器官やその解剖学的要素がもつ目に見える形だ

けに関わって満足している。生命の科学はそれらの形を相互に比較し、もっと

も複雑なものを、もっとも簡単なものに還元し、結局、生命の視覚的記号とで

もいうべきものにおいて、生命の働きを研究している。もし、実在を相対的に

認識する代わりに、それを絶対的に所有する手段があれば、また実在に対して

さまざまな観点を採用する代わりに、その内に身を置く手段があれば、また、

実在を分析する代わりに、それを直観する手段があれば、結局、表現や翻訳や

記号的表象以外に、実在を捉える手段があれば、これこそ、まさに形而上学で

ある。形而上学とは、だから、記号なしにすませようと志す科学である。

（PM:181-182/258 頁） 

 



「形而上学」への入門：磯島 浩貴 

93 

実証科学は分析を常習的機能として行う科学である。それに対して、形而

上学は「実在を分析する代わりに、それを直観する手段」のもとで行われる

「記号なしの科学」である。このベルクソンの一節は、分析と直観の差異と

いう論点と共に、実証科学と形而上学の「学」としての差異を示すものとし

て知られている。ここには、一方で哲学（形而上学）的認識は直観によって

絶対に達するが、科学的認識は相対的な記号的関係の記述に留まるとベル

クソンは断言している、という指摘の発生源が存する。 

では、このような二元論的な指摘に留まることで十分だという立場を越

えて、ベルクソンの「記号なしの科学」というアイデアを解釈するにはどう

したらよいのか。それは、「記号なしの科学」という概念を〈直観に基づく

科学〉として文字通り読み切る解釈を提示することである。すなわち、直観

と分析の両認識が相補的に進む実在認識のあり方もありうる、という仕方

でベルクソンの方法論を描き出すためには、上述の引用に対して有効な視

座を与えることが不可欠となる(4)。そして、本論ではその視座を、一般的に

形而上学の認識と思われているものでも持続から離れ空間化された認識に

陥っている場合は「科学的な認識」とみなすと同時に、一般的に科学の認識

と思われているものでも空間化された認識ではなく実在的な持続の関わり

が保たれている場合は「形而上学的な認識」と呼ぶべきだ、という観点から

与える(5)。 

「学 science」という言葉に着目する時、直観と分析という二種の認識は、

形而上学と科学という二つの学で遂行される実際の操作にも見てとること

ができるものであり、この認識の区別を基礎にそれぞれの学問領域を確定

することになる。その上で、ベルクソンによれば、私たち人間種の認識は「単

純なもの」から出発せざるをえないという前提があり、最初の単純なものを

直観によって認識する仕方が形而上学、それ以外の認識の仕方が科学とで

きよう。ベルクソンは、この認識論上の区別を基準として学の行為を判定す

る。 

そうであれば、もし科学者であっても直観としかいいようがない仕方で

その操作を遂行しているならば、それは「科学としての形而上学
、、、、、、、、

」として分

析的な認識から切り離されたものとして捉えなければならない。反対に、も

しも形而上学者––ベルクソンであれば「観念論者」や「実在論者」と呼ぶ形



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104. 

94 

而上学者––であっても、上述の「分析」としかいいようがない仕方でその操

作を遂行しているのならば、それは〈悪しき形而上学（＝形而上学としての
、、、、

科学
、、

）〉でしかないことになる。それゆえ、ベルクソンによれば、「形而上学

としての科学
、、、、、、

」の営みは、この直観的な認識から切り離されたものとして捉

えなければならない。 

いまや「形而上学入門」という論文の本質的な点が取り出された。それは、

分析的な認識とは〈〇〇としての科学
、、、、、、

〉と言い換えられるような認識のあり

方であり、直観的認識とは〈〇〇としての形而上学
、、、、、、、、

〉と言い換えられるよう

な認識のあり方を示すということである。前者の〈〇〇としての科学
、、、、、、

〉とい

う認識のあり方は、本来「単純なもの」でしかなかったものを外在的な観点

を通じて「複雑なもの」へと進める認識のやり方であり、これでは単純なも

のとして存する実在そのものは捉えられない。これに対し、後者の〈〇〇と
、

しての形而上学
、、、、、、、

〉と捉える認識のあり方は、「単純なもの」として存する対

象に「内部」を認め、「共感」という対象の内に入るような認識を通じて実

在そのものを捉えるのである。こういってよければ、後者の認識のあり方を

採用する学こそが「形而上学」であり、この認識方法によって実在そのもの

の探究の方向へと向かうことこそが〈形而上学に入門すること
、、、、、、、、、、、

〉である。し

たがって、〈形而上学に入門する
、、、、、、、、、

〉ために、ベルクソンは知性主義的な科学
、、、、、、、、、、、、、、

認識と切り離す形で形而上学的認識を打ち立てなければならなかった
、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、

。こ

の点に「形而上学入門」前半部で展開される認識に関する二つの区別におけ

るベルクソン特有の意図があった、とひとまずはいえよう。 

とはいえ、直観的認識という認識のやり方を理解することは、まだ形而上

学の門をくぐったに過ぎない。形而上学の仕事は、形而上学の門をくぐった

先にある。では、私たちはいかにして形而上学の仕事にとりかかるのだろう

か。次の引用を見よう。 

 

既成の概念を用いて、事物の奥深い本性の中へ入り込もうと欲することは、不

動の観点を与えるために作られた方法を、実在の動きに適用することである。

このやり方はまさに次のことを忘却することになる。それは、もし形而上学が



「形而上学」への入門：磯島 浩貴 

95 

可能であるならば、それは思考の働きの自然な坂 la pente naturelle du travail de la 

pensée を登るための努力、精神の拡張を通じて探究するものの中に直ちに身を

置くための努力、つまり概念から実在に行くのではなく、実在から概念へ行く

ための努力でしかありえないことである。（PM:206/285 頁） 

 

既成の概念を用いて事物の「奥深い本性」に入り込もうとすることは、不動

の観点を与えるために作られた方法を用いて実在の「動き（＝内部）」を適

用させることである。既に私たちは確認したように、これこそが「外からの

認識」、「視点と象徴的記号に依存」、「相対に留まる」という三つの特徴をも

つ「分析」というやり方の認識である。そして、この認識は「思考の自然な

坂を下る」ような、人間知性にとって非常に常習的な自然な認識の傾向であ

り、まさに〈形而上学の門前〉に立ち尽くすに留まる認識である。 

これに対し、上述の引用の「もし形而上学が可能であるならば」以降で述

べられるベルクソンの主張は、〈形而上学の門〉をくぐった後の、形而上学

の仕事にとりかかる姿が描かれているといえよう。すなわち、形而上学の仕

事とは、「思考の働きの自然な坂を登る努力」、「精神の拡張を通じて探究す

るものの中に直ちに身を置く努力」、「実在から概念へ行く努力」に他ならな

い。 

もう一歩踏み込もう。重要なのは、これらの努力に存する〈やり直しの論
、、、、、、

理
、
〉とも呼ぶべきものに気がつくことである。坂を登るためには既に坂を下

っていなければならないし、探究対象の中に身を置くためには既に探究対

象が現に存在していなければならないし、実在から概念へと向かうために

は既に概念とは何であるかを理解していなければならないはずである。す

なわち、形而上学の仕事とは、既に分析的認識によって下った坂を登り直す
、、、、

努力
、、

、既に分析的認識によって外観がはっきりとしている対象の中に入り
、、

直す努力
、、、、

、既に分析的認識よって把握している概念的なあり方を実在から

辿り直す努力
、、、、、、

でなければならないはずである。かくして、「形而上学がもし

可能であるならば」、対象に対する外的認識を経てから、対象に対する内的

な認識によって〈やり直す
、、、、

〉ことが必要ではなかろうか。そうでなければ、

ベルクソンが「私のいう方法だけが[……]分析が大問題の周りに積み重ねる



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104. 

96 

様々な不明瞭な点を次第に払い除けることができる」（PM:206-207/286 頁）

という時、直観認識によって何が払い除けられたのか理解できなくなるだ

ろう。〈形而上学の門〉をくぐり、直観認識を対象に応じて進めるにつれて、

分析認識によって積み上げられた問題が「払い除けられる」のである。ここ

に、ベルクソンの主張する「形而上学の仕事」とは、〈分析によって進んだ
、、、、、、、、、

認識を直観によってやり直す
、、、、、、、、、、、、、

〉ことに存する、と解する余地が残されている。 

ベルクソンの直観概念に分かち難く結びついている〈やり直しの論理
、、、、、、、

〉と

でもいうべきモチーフを理解する限りで、本節冒頭で強調した〈ベルクソン

は「形而上学入門」冒頭の区別を用いて実在認識における位置づけを徹底的
、、、、、、、、、、、、、、、、

に更新する意図を
、、、、、、、、

も
、
っていた
、、、、

〉という仮説を立証することができる(6)。すな

わち、ベルクソンは、分析／直観という認識の二つのあり方を学における探

究のあり方と規定する。そして、現に分析という認識のあり方で探究が進ん

できた〈科学としての科学〉あるいは〈形而上学としての科学〉として捉え

られてきた科学の領域を、直観的認識によって「科学としての形而上学」と

して捉え直すことを試みる。かくして、ベルクソンは、学の位置づけを現に

位置づけられている仕方から「直観的な仕方」で変更する構想を抱いていた

といえよう。これこそが、両義的だという誹りを受けたベルクソンの〈直観

的な科学〉というヴィジョンに対するひとつのありうべき見立てである。 

誤解を招かないよう予め注意しておくと、これまでの人類が打ち立てて

きた学の位置づけを直観的な認識のもとで再編成する、という主張はベル

クソン自身から直接引き出せるものである。このことをベルクソンが形而

上学の方法の基礎にある諸原理を命題に分けて述べる箇所から確認しよう

（PM:211-215/291-296 頁）。ベルクソン曰く「外的なものであるが私たちの
、、、、、、、、、、、、、

精神に直接与えられた実在がある
、、、、、、、、、、、、、、、

Il y a une réalité extérieure et pourtant donnée 

immédiatement à notre esprit」（PM:211/291 頁）。そしてこの直接与えられた実

在とは「変化しつつ出来つつある動き」（ibid.）であるが、私たちの日常的

生は、その実用性の利益に引きずられて、実在の「固定した点」を求め、動

きとして存する実在を「状態
、、

états」や「事物
、、

choses」として表象する（PM:211-

212/291-292 頁）。まさに、私たちの知性の働きは「固定した知覚
、、、、、、

perceptions 

solides」と「安定した概念
、、、、、、

conceptions stables」（ibid.）に基づいて「自然な坂」



「形而上学」への入門：磯島 浩貴 

97 

を下ることに他ならない。この時、知性は動きとして存する実在を精神によ

って仮構された「固定点」で置き換える。しかしながら、知的な分析認識に

よって動きとして存する実在から概念を生み出し、今度はこの実在の固定

点たる概念から動きとして存する実在を体系として再構成しようと試みる

としても、それは失敗が約束されている。なぜなら、「全ての認識は輪郭の
、、、、、、、、、

画定した概念から必然的に出発し
、、、、、、、、、、、、、、、

、その概念を用いて流れる実在を捕捉す
、、、、、、、、、、、、、、、、、

るべきだと仮定する
、、、、、、、、、

」（PM:213/293 頁）ことは、動きとして存する実在とい

う「絶対的なもの」を捉える方法とはなりえないからである。 

次の引用を見よう。 

 

6. しかし本当は、私たちの精神は[固定した概念で実在の動きを再構成するや

り方とは]逆の道を辿ることができる。私たちの精神は動く実在の内に身を置き、

実在の絶えず変化する方向を我がものとし、つまり直観によって実在を把握す

ることができるのである。そのためには精神は自らに激しく暴力を振るい、自

らの思考の常習的操作の方向を反転させ renverse、自身の思考の型を絶えず裏

返す retourne か、あるいはむしろ自身の思考の型を改鋳する refonde のでなけれ

ばならない。このようにしてこそ精神は、実在の迂余曲折をあますところなく

辿ることができる流動的な概念、事物の内的生命の運動そのものを我がものと

することができる流動的概念に到達するだろう。このようにしてはじめて、ひ

とつの前進する哲学が形成され、その哲学は学派間で行なわれている論争から

解放され、そしてさまざまな問題を投ずるために選ばれた人為的な術語から解

放されてしまっているがゆえに、諸問題を自然に解決することができる。哲学
、、

するとは思考の働きの習慣的な方向を逆転することである
、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、

Philosopher consiste 

à invertir la direction habituelle du travail de la pensée。（PM:213-214/293-294 頁） 

 

この引用の前の箇所から確認しておこう。命題 1、2（PM:211/291 頁）にお

いて〈外的なものではあるが私たちの精神には直接与えられた動きとして

の実在がある〉ことが確かめられ、そして命題 3、4、5（PM:211-213/291-293

頁）において〈私たちの精神の自然な傾向として動きとしての実在に固定点

を求め、その固定点を知覚と概念によって拵え、その拵えた不動の要素で動



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104. 

98 

きとしての実在を再構成しようと私たちは試みてきたが、この概念から出

発し実在へと至ろうとする方法は常に失敗してきた〉ことが確かめられる。

その上で、「しかし本当は、私たちの精神は逆の道を辿ることができる」と

ベルクソンは主張する。 

では、この逆の道
、、、

とは何か。それは、繰り返しになるが「直観的認識」に

よって〈自然の坂を登る道〉のことであり、それ自体は実在の内部（＝対象

の内に認める気分のようなもの）への共感という既出の議論の繰り返しと

もいえる。しかし、ここで目を引くのは、私たちの常習的な思考の操作の方

向の「反転」、私たちの思考の型の「裏返し」や「改鋳」といった〈やり直
、、、

しの論理
、、、、

〉のイメージが強調されている点である。この「精神が逆の道を辿

る」やり方は、「精神が精神に暴力を振るう se violente」(7)という表現から見

てとれるように、知性の自然な坂を登る「反転」、「裏返し」、さらには「改

鋳」といった〈形而上学的な思考の方向変化〉あるいは〈形而上学的な思考

の作り直し〉という発想を要請しているといえよう。 

加えて指摘しておくべきことは、おそらくは実在の「内部」を示す「流動

的概念」ではなく、むしろこの反転によるやり直しが「実在の迂余曲折をあ

ますところなく辿ることができる」と主張されている点にある。このことを

次のように定式化しておきたい。すなわち、「形而上学としての科学」ある

いは「科学としての科学」として実在の探究が進められるということは、ま

さに知性の自然の坂を下る営みである。まさに私たちは、その坂を下る営み

を常習的な仕方で行ってきた。しかし、私たちの精神が精神に力を振るい反

転が起きた時、私たちは坂を登ることができるのだが、その坂とは〈私たち
、、、

がこれまで下ってきた道
、、、、、、、、、、、

〉以外はありえないのではないだろうか。そして、

その「紆余曲折をあますところなく辿る」というのは、自然の坂がまさに知

性にとって下りやすく舗装されていた既成概念の道であるならば、その紆

余曲折とは坂を下る途中で概念化することができなかったもの、あるいは

分析的認識では捉えられず直観的認識でしか捉えられないものが岩のよう

に転がっている道を示すのではないだろうか。そうであれば、人類がこれま

で知性的な分析認識のもとで下った坂を、反転した人間精神が「あますとこ

ろなく辿る」ということは、これまで「〇〇としての科学」と見てきたもの

を「〇〇としての形而上学」として辿り直すことではないだろうか。 



「形而上学」への入門：磯島 浩貴 

99 

ここには、これまでの人間種が打ち立ててきた学の位置づけを直観的な

認識のもとで再編成する、という発想をベルクソンがもっていることの証

左がある。ベルクソンの「哲学するとは思考の働きの習慣的な方向を逆転す
、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、

ることである
、、、、、、

」という主張は、いまやこういってよければ、諸学の形而上学
、、、、、、、

的再編成こそが哲学の役割である
、、、、、、、、、、、、、、、

と理解することができよう。次の引用を

見よう。 

 

7. そうした逆転 inversion が方法論的なやり方で行われたことはかつて一度も

なかった。しかし、人間の思考の詳細な歴史を見てみれば、形而上学における

生命に満ちた思想と同じく、これまで科学においてなされた最も偉大な成果の

数々も、この逆転のおかげであることがわかるだろう。（PM:214/294 頁） 

 

直観的認識を採用し、これまで分析的認識によって歩んできた道のりを辿

り直すかのように探究を行う、という「逆転」はこれまでかつて一度たりと

も方法論的に遂行されることはなかった。しかしながら、一度もこの逆転が

見られなかったということではない。むしろ、ベルクソンによれば、「人間

の思考の詳細な歴史を見てみれば、形而上学における生命に満ちた思想と

同じく、これまで科学においてなされた最も偉大な成果の数々も、この逆転

のおかげであることがわかる」のである。 

この意味で、直観と分析という認識論の区別から形而上学と科学のこれ

までの成果を再編成する、という〈形而上学の門〉を進んだ先の仕事は、こ

れまでの人類の歴史において数々見てとれるものとして規定される。 

おそらくそのポイントは、分析的認識と直観的認識のどちらの認識を選

ぶかは当の認識主体に委ねられていることが前提となっているといえよう。

もちろん、直観が分析の逆転を必要とする以上は、直観が分析に比べて稀な

認識であることは否定できない。また、大前提として、ほとんどの人間種は

実利で生きているゆえ、分析が人間種にとって優勢である、ということも事

実であろう。しかしながら、優勢であるということは、常にそのままでいな

ければならない、ということを意味するわけではない。この意味で、分析と

直観のどちらの認識を選ぶかは当の認識主体に委ねられているために、ベ



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104. 

100 

ルクソンが主張する〈〇〇としての形而上学〉というヴィジョンが成立する。 

こうして、科学の領域であれば必ず分析を選ばなければならないという

ことは全くない、というベルクソンの主張が取り出される。すなわち、一般

に科学の領域とされているところにも「運動のひとつの内部」を認め、「完

全」を保持する仕方で内部から共感する直観認識を行う余地が十二分に残

されている、というのがベルクソンの主張の核心である。加えて補足してお

くと、ベルクソンによる直観に基づく科学という主張には、いわゆる「実証

科学」の境界を拡張する示唆が含まれるということである(8)。かくして、知

性と直観の関係は、「形而上学入門」において「対象に対する分析の成果を

踏まえた上で、対象の内部を捉える直観によって辿り直す」という方法論と

して明確に整備された、と評価できよう。 

また再編成された結果、直観の側に位置づけられたものは「単純なもの」

であり、人間種はそこを出発点とすると同時にその「運動の内部」を分析と

は関係がない仕方で捉えることで探究を進めることができる、と考えるこ

とができる。この地点において、哲学と科学の境界は現在の私たちが常識と

して受け取っているものとは似ても似つかないものになっていよう。しか

し、ベルクソンが、〈直観的な科学〉を「ありえた科学」として提示する「近

代科学としての形而上学」は、このような仕方でしか取り出せないものであ

る。ベルクソンにとって哲学とは、そのような〈経験の転回点としかいいよ

うがないところに至る経験〉を描く学である（PM:218/298 頁）。このことを

明らかにしたのが「形而上学入門」という論文であった。 

 

5. おわりに 

本論は、ベルクソンが「形而上学入門」で提示した直観と分析という概念

の役割を「形而上学に基礎付けられた方法論」という観点から、次の（1）

から（3）の論点を明らかにした。（1）「形而上学入門」の読まれ方を 1900

年代から 1960 年代まで検討し、多様な論者からベルクソンの「方法論」に

関心が寄せられていたことを見た。（2）「形而上学入門」というテクストに

おいて両義的な評価の原因ともなる直観と分析の二元論的な区別の意義を



「形而上学」への入門：磯島 浩貴 

101 

〈ベルクソン自身の方法論的な省察において採用できない立場への批判〉

と結びつけて明瞭にした。（3）ベルクソンにおける「直観」概念の中でも〈や

り直しの論理〉とでも呼ぶべきベルクソン独特の実在認識及び学の進歩に

関する捉え方の検討から、ベルクソンが〈実在認識における既存の位置づけ

を直観によって徹底的に更新する意図をもっていた〉ことを指摘した。 

しかし、（3）に関わる議論として、ベルクソンの〈直観的な科学〉に該当

する「ありえた科学」の理論的検討を十分に行うことができなかった。これ

は、本論の視座から「共生学」の豊かな実践知を掘り下げる仕事と共に、今

後の課題として別稿に譲りたい。 

 

注 

(1) ベルクソン自身の発言を引いておこう。「この論文が書かれたのは、カントの

批判主義とそれを継承した人々の独断主義が、哲学的思索の結論とまではい

えないにせよ、少なくともその出発点として、かなり一般的に受け入れられ

ていた時期であるということだ」（PM:177/308-309 頁）。また、『思考と動くも

の』（邦訳名は『思考と動き』）の訳者である原は、上記のベルクソンの発言

から読み取れる人々を、ベルクソンの論敵であった O. アムランや L. ブラン

シュビック、そしてフィヒテの独断主義であったと指摘する。この思想史的

事件に関する詳細な研究は杉山（1997）が行っている。また、「形而上学入

門」で提示される認識論は、『意識に直接与えられたものに関する試論』以来

の「持続の把握」という問題系に属するものである。これまでの著作でベル

クソンは、相互浸透的な流れとして存する時間的存在たる持続（＝実在の運

動）と、時間的存在に知性や知覚による相互外在的な切り分けを行うことで

存する等質的な空間たる延長（＝空間化された実在の運動）との間に「本性

の差異」を見てとっていた。そして、後者の空間認識を日常生活の認識、科

学的認識という人間知性特有の持続していないものに関する認識としてベル

クソンは規定した（DI:ch. 2）。以上の認識論における二元論的な構図を〈形

而上学的認識としての直観と科学的認識としての分析〉という概念で整理し

たはじめての論文が「形而上学入門」なのである。 

(2) 一例をあげると、〈翻訳書とは翻訳者の解釈のもとで翻訳されたものに過ぎな

いのであるから、その翻訳書の原典と翻訳書とは別物である〉という主張

は、〈翻訳書は原典に備わる固有性（＝ニュアンス）を移しきれていない以上

破損物といわざるをえない〉ということを表現していることになる。しかし

ながら、小説家の事例で明らかなように、原典で読んだとしても「内部」を

掴むことができなかったならば、それは「絶対」を捉えたことにはならない

し、翻訳書であれ「内部」をたとえ希薄であれ掴むことができたのならば、

「絶対」を捉えたことにはなるだろう。この理解は、「絶対」に段階を導入す



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104. 

102 

るものであり、こう言ってよければ、真理という概念に多元性を導入するこ

とでもある。この前提を受け入れる限りにおいて、原典よりも翻訳書の方が

「内部」の欠損が存する以上、原典の方が「絶対に近づきやすいものだ」と

理解すべきであろう。このような論点からベルクソンの著作の多くの箇所で

見てとることができる「翻訳」の議論を検討することは価値がある。しか

し、本論では論旨から外れるものであるため、今後の課題としておきたい。 

(3) ゼノンのパラドクスとは、アリストテレスの『自然学』の中で紹介された

「二分法」、「アキレスと亀」、「飛び矢」、「競技場」の四つのパラドクスのこ

とである。特に西洋哲学において、感覚的世界と演繹的論理との齟齬を浮き

彫りにするものとして、運動論、存在論、無限概念の変遷の中でしばしば参

照されてきた。また、ベルクソンがゼノンのパラドクスに対する強いこだわ

りをみせていたことはよく知られている。その言及は、最初の著作である

『意識に直接与えられたものに関する試論』から最後の著作である『道徳と

宗教の二源泉』に至るまで、そして『精神のエネルギー』や『思考と動くも

の』に収録された諸論文の多くからも確認できる。それだけに、ベルクソン

がゼノンのパラドクスを扱う時、その著作ないしは論文で扱う主題に応じて

取り上げられ方が異なることに注意されたい。ただ、本論が指摘したいこと

は、ベルクソンのゼノン批判は「変化や運動の否定」を導くにあたって行う

ゼノンの推論それ自体に存する〈人間知性による一般化の傾向〉に向けられ

ているということである。 

(4) この路線でベルクソンの形而上学を評価し直しているのが Riquier（2013）で

ある。Riquier は、ベルクソンが「形而上学入門」で展開させる「形而上学」

の核心は、カントが未完のままにした「直観的な知性」を重視する道をベル

クソンが完成させようとした点に存する、と指摘する（cf. Riquier 2013:38）。 

(5) このような、本来あるべきものをその場所に戻す、とでも表現したくなるベ

ルクソン自身の態度は、『試論』の「序文」においてもはっきりと述べられて

いる。また、この箇所に関する読解としては村山（2009）のものが有益であ

る。 

(6) このアイデアを構想する上で参考になったのが三宅（2012）である。三宅

は、デュエムやポアンカレによる「形而上学の排除にくみすることはない科

学認識論」の考え方が、ベルクソンに与えた影響を「科学的仮説に選択の自

由を認めること」と「形而上学を排除しない」の二点にみてとれることを示

す（三宅 2012:12）。そして、ベルクソンは、デュエムやポアンカレと異な

り、形而上学と科学的仮説との関係を積極的に関連づけるように議論を進め

る点が指摘される。その上で、三宅は、「ベルクソンは、とりわけ実在に関す

る主張に強調点があるときには、哲学を形而上学と呼ぶのであるが、彼はこ

の形而上学を仮説と見なし、さらにそれを検証可能なものとする試みとして

定式化するのである」と指摘する（ibid）。本論では、「形而上学を仮説と見な

し、さらにそれを検証可能なものとする試み」という三宅の指摘を、〈分析に

よって進んだ実在に関する認識を直観によって認識し直す〉ことでなされる

〈実在認識における位置づけを徹底的に更新する試み〉と読み換える。その

メリットは、三宅が「[形而上学を仮説とみなす]考えは、19世紀後半から 20



「形而上学」への入門：磯島 浩貴 

103 

世紀前半に一つの伏流を形成していたのかもしれない」（三宅 2012:13）と注

で指摘するように、形而上学の排除のもとで進みがちな科学的な進展に形而

上学の領分をやり直し回復させながら進む方法論、というジェイムズやベル

クソンに通底する新しい哲学の姿を、現代に意味ある形で描き出す点にあ

る。 

(7) この表現に着目しているのが藤田（2022）である。特に§8 から§12 までを

確認されたい（藤田 2022:24-38）。 

(8) 一見すると、ベルクソンによる直観に基づく科学という主張は、その内的プ

ロセスの重視ゆえに〈実証科学で重視される客観性や検証可能性が満たされ

ない〉ように思われるかもしれない。この疑問に対し、『創造的進化』以降の

ベルクソンのテクストから「心理的解釈」というべき論点を取り出した濱田

（2024）の論文は非常に参考になる。そこでは、「実証科学」とは異なるベル

クソンならではの方法論や客観性の基準が提示されている。 

 

参照文献 

Benda, Julien. 1910. Le bergsonisme ou une philosophie de la mobilité. Paris: Mercure de 

France. 

Bergson, Henri. 2007=1889. Essai sur les données immédiates de la conscience. PUF.（合田

正人・平井靖史訳、 2002. 『意識に直接与えられたものについての試論：時間

と自由』ちくま学芸文庫。引用では DI と表記した。） 

Bergson, Henri. 2010=1896. Matière et mémoire. PUF.（杉山 直樹訳、 2019 『物質と記

憶』講談社学術文庫。引用では MM と表記した。） 

Bergson Henri, 2009=1938, La pensée et le mouvant. PUF.（原 章二訳、 2013. 『思考と

動き』平凡社ライブラリー。引用では PM と表記した。） 

Deleuze, Gilles. 1966. Le Bergsonisme. PUF.（檜垣 立哉・小林 卓也訳、 2017. 『ベル

クソニズム』法政大学出版。） 

Deleuze, Gilles. 2002=1956. «La conception de la différence chez Bergson», L’île déserte et 

autres textes, Minuit. 

Kant, Immanuel. 1956=1781/1787. Kritik der reinen Vernunft. Felix Meiner. 

Péguy, Charles. 1987. Œuvres en prose complètes tome1. Paris: Gallimard. 

Riquier, Camille. 2013. « La relève intuitive de la métaphysique : le kantisme de Bergson», 

ed. Worms, Frederic. et Riquier, Camille. Lire Bergson. pp. 34-59. PUF. 

Russell, Bertrand. 1914. Our Knowledge of the External World. Open Court Publishing.（石

本 新訳、 1971 『外部世界はいかにして知られうるか』中央公論社。）  

Russell, Bertrand. 1918. Mysticism and Logic and Other Essays. George Allen & Unwin.（江

森 巳之助訳、 1959『バートランド・ラッセル著作集第 4 巻：神秘主義と論理』

みすず書房。） 



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 78-104. 

104 

Sorel, Georges. 1972=1908. Réflexions sur la violence. Paris: Rivière. 

杉山 直樹 1997「「新哲学」論争について」『徳島大学総合科学部人間社会文化研究』

4:67-111. 

杉山 直樹, 2006『ベルクソン：聴診する経験論』創文社. 

濱田 明日郎 2024「ベルクソン『創造的進化』による生命進化の「心理的解釈」の意

義」『哲学』75:296-312。 

檜垣 立哉 2000『ベルクソンの哲学』勁草書房。 

藤田 尚志 2022『ベルクソン：反時代的哲学』勁草書房。 

三宅 岳史 2012『ベルクソン哲学と科学との対話』京都大学学術出版会。 

村山 達也 2009「ベルクソン『直接与件』における問題と実在」『哲学』 60:279-293。 


