
Title ＜書評＞Achille Mbembe, Translated by Steaven
Corcran, Necropolitics

Author(s) 雪丸, 温翔

Citation 共生学ジャーナル. 2025, 9, p. 228-234

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/102008

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



書評  

共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 228-234.  

Achille Mbembe, Translated by Steaven Corcran 

Necropolitics 

Duke University press、2019年、213頁 

雪丸温翔* 

1. はじめに 

本稿はアシル・ムベンベ（1957-）による著作である Necropolitics につい

ての書評論文である。英語版の本書に先んじて、politiques de l'inimitiéと題

された仏語版が 2016年に出版されているが、本稿では英語版を用いている
(1)。著者のアシル・ムベンベは現在、南アフリカ共和国のウィットウォータ

ースランド大学の教授を務めており、専門はアフリカを中心とする思想だ

けでなく、ドイツやフランスなどの西洋思想、歴史、政治など非常に幅が広

い。2024 年には人文科学、社会科学、法学、神学の分野で優れた研究者に

贈られるボルヘア賞を受賞しており、近年、多くの注目を集めている思想家

である。2024 年 9 月現在、ムベンベの著書は日本でもいくつかの邦訳が進

んでおり、「黒人理性批判（原題：Critique de la raison nègre (2013)）は 2024

年 11 月 14 日に出版が決定している。邦訳予定は今のところ見られないも

のの、Sortir de la grande nuit – Essai sur l'Afrique décolonisée（2010）や Brutalisme

（2020）などの著作もある。 

本書は現代における惑星規模の敵対関係に関する考察と、そうした状況

の改善を目指した著作である。本書において登場する「死政治（necropolitics）」

という用語はその中で用いられる概念の一つに過ぎない。この用語が重要

であることは間違いないが、日本においては、その用語だけが一人歩きして

しまっている状況がある。日本にはじめてムベンベの思想がもたらされた

のは 2005年に東京外国語大学の海外事情研究所で発行されている学術雑誌

『クァドランテ』で掲載された「ネクロポリティクス－死の政治学」（本書

第 3 章）であった。その後、しばらく期間が空き、2019 年にロージ・ブラ

イドッティによる『ポスト・ヒューマン』やディネシュ・ワディウェルによ

る『現代思想からの動物論』など、ムベンベへの言及がなされている書籍が

 
* 大阪大学大学院人間科学研究科博士前期課程；u805932j@ecs.osaka-u.ac.jp 



書評 

229 

邦訳されたが、その多くは「死政治」に焦点をあてたものばかりであった。

こうした事情から、本稿では「死政治」という語はできるだけ用いずに本書

を紹介することで、ムベンベの主張を確認する。 

2. 本書の概要(2) 

本書は序論と結論のほか、6章で構成されている。とはいえ、連続的なも

のではなく、所々で議論はパラレルに行われている（p. 1）。そのため、それ

ぞれ独立した一つの論文として読むことができる。 

第 1章「民主主義からの脱出（Exit from Democracy）」では、民主主義と

奴隷制度の間に関係性を見出すことによって民主主義が分断を生み出して

きていることを指摘する。そしてこうした民主主義の暴力を覆い隠すため

に疑似的な神話が用いられ、こうした神話を成り立たせる代償は、「暴力を

植民地あるいは、今日の収容所、監獄などの第三の場所、すなわち、非場所

へと外在化させることである」（p. 34）と述べる。同時に、民主主義はこう

した第三の場から生じる暴力を恐れており、そうした恐怖が信じられるこ

とによって、一つの真実と化すのである。すなわち、収容所や監獄といった

場所に収容されている人々は敵であり、脅威であると信じられる。上記のよ

うな思い込みによって生じる戦争が惑星規模で起こっており、こうした状

況の改善のために我々は地球という惑星に棲む共通の存在であるという信

念のもと、「惑星民主主義(3)」（p. 40）の実現が必要であると主張する。 

第 2章「敵意の社会（The Society of Enmity）」では第 1章に続いて、民主

主義が分断を生み出していることを念頭に置きながら、こうした民主主義

が「敵への欲望」、「アパルトヘイト（分離と囲い込み）への欲望」、「絶滅へ

の幻想」（p. 43）によって構成されていることを指摘する。これらの欲望な

いし幻想によって、壁や検問所、監視塔などの境界線は生みだされており、

その最も顕著な例としてイスラエルによるパレスチナ自治区の占領を挙げ

る。そこで行われる暴力はそれまでに行われてきた暴力と比較してハイテ

ク化しており、精密になっている。また、こうしたハイテク化は集団監視の

技術にも結びつくことで、自らを脅かす敵をつくりあげた。ムベンベに言わ

せれば、「過去にはシュミットやハイデガーが言うように敵を見つけ、表に



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 228-234. 

 

230 

出すことが基本的な要求であったとするならば、今日では、敵を作り出し、

敵に立ち向かい、敵の完全な消滅と破壊の予感に直面させればよい」（p. 64）

のである。 

表題にもなっている第 3章「ネクロポリティクス（Necropolitics）」では「死

政治」の概念を用いることによって、ミシェル・フーコーやジョルジョ・ア

ガンベンの生権力論を乗り越え、より議論を発展させる。そして、ムベンベ

は「死政治」が働いている場として、またもイスラエルによるパレスチナ自

治区の占領を例に挙げる。そうした状況においては自らの死が他者の死と

結びつく「殉教の論理」が働いており、この論理は「抵抗と自殺、犠牲と贖

罪、殉教と自由の境界線を曖昧にする」（p. 92）のである。 

第 4章「物体性（Viscerality）」では主にテクノロジーに焦点があてられて

おり、計算機器の出現によってもたらされる課題に対する技術批判や理性

批判の必要性を説く。計算機器の出現はすべての人間、生物を客観化できる

ようになったことを意味しており、そこでは「資本による政治的なものの抹

殺が真の脅威である」（p. 116）という。こうした脅威に立ち向かうために政

治的な生を生み出すことが 21世紀の問題となるというのである。 

第 5章「ファノンの薬学（Fanon’s Pharmacy）」はムベンベにおけるフラン

ツ・ファノン論として見ることができる。ムベンベはファノンが看た患者を

通して、女性が戦争において、過剰な存在となっていることを指摘する。こ

こでの過剰とは妻などの自分と近しい女性の死が患者にとって大きなトラ

ウマとなっているような状況を指す。この過剰さによって、母親であったと

しても配偶者や姉妹であったとしても、誰が死刑に処せられたのかを知る

ことはもはや不可能であることを指摘する。それはフランス兵に母親を殺

された 19歳の民族解放兵士が女性を殺害したときに母のことを思い続けた

という事例によって説明される。 

第 6章「この息苦しい真昼（This Stifling Noonday）」では、近代において

絶対的な指標として機能していたヒューマニズムに対しての批判を行って

いる。ムベンベは歴史上黒人が動物でもモノでもなかったことを指摘した

うえで、「動物と動物の世界、人間の世界とモノの世界の間のこの宙吊りの

生は、いくつかの点で、今もなお現代の法則、つまり経済の法則である」（p. 

167）という。ムベンベにとって、経済は採集と収集によって成り立ってい

るものであり、人間と人間以外の関係を基礎づけるものであった。その関係



書評 

231 

の中では、人間が時として人間以外を破壊するようなことが起こり得たの

である。そして、それは現代の経済においても見られる現象である。こうし

た背景において、ニグロ(4)と呼ばれる対象もまた変わりつつある。過去には

アフリカ出身であることや肌の色で判断されていたが、現代は資本にとっ

て使い道のない余剰であれば、誰もがその対象となり得るのである。 

3. ヒューマニズムの揺らぎと惑星民主主義 

ムベンベが本書で取り立てて主張していたのは、テクノロジーの発展に

伴ってヒューマニズムが成り立たなくなっているということであった。こ

うした議論をムベンベが行っていることは、日本においては紹介されてい

ない。しかし、このことはムベンベの思想を見ていくにあたって非常に重要

な視点であると思われる。したがって、本章ではテクノロジーの発展とそれ

に伴うヒューマニズムの衰退を軸として、ムベンベの議論を追っていく。 

ムベンベは、ハイデガー『技術への問い』から西洋において問題となって

きた事柄を取り上げる。ムベンベによれば、テクノロジーを妄信することも

なければ、テクノロジーに対して反抗することもない自由、すなわち「開か

れ」が西洋において問題となってきたと指摘する。しかし、こうした考えは

西洋形而上学的な伝統の一部でしかなく、「人間の技術的世界と人間以外の

動物の自然的世界との間に区分があることを前提としており、人間を優遇

するあまり、動物の間で道具が広く使われていることを都合よく忘れてい

る」（p. 94）。現代はまさにテクノロジーの発展によってヒトとモノの間の境

界線が曖昧になっているのであり、我々はもはやハイデガーの時代を生き

ていない。それは第 6章における黒人の例を通しても説明されるが、パレス

チナにおける「殉教の論理」を通して考えることもできる。殉教の論理を最

も示している例として、自爆テロを挙げることができるが、それはまさに身

体を兵器へと変える行為である。そしてそれは「犠牲を通して永遠の生を誕

生させる」（p. 90）機能を持つ。それが意味するのは包囲されている場から

の死を通した逃亡であり、死を通した自由の獲得である。これこそが「抵抗

と自殺、犠牲と贖罪、殉教と自由の境界線を曖昧にする」というムベンベの

主張が意味するところである。ヒトとモノの境界線は殉教の論理にも関連



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 228-234. 

 

232 

があり、上記の境界線をも曖昧にするのである。 

では、こうしたテクノロジーはどのようにしてヒトとモノの境界線を曖

昧にするのか。それはあらゆるものを計算可能に、そして客体化可能にする

ことによってである。ムベンベはこのことを、ジャック・ラカンが「外密性」

と呼んだものと同様のものとして捉えている（p. 114）。ムベンベはマルガリ

ータ・メンデスの議論を参照しつつ、人間や植物、動物のコードが解析され、

普及することによって生物学の特許が増加していることを指摘する。こう

した動きは「生が開放的で非線形で指数関数的にカオス的なシステムであ

るかもしれないという考えは、ますます過去のものとなりつつある」（p.96）

ことを示している。したがって、生は計算可能な対象へとなり、ヒトとモノ

の境界線は曖昧となるのである。そこでは、テクノロジーが鏡の役割を果た

すことによって、「ついに、われわれ自身のスペクタクル、われわれ自身の

シーン、われわれ自身の劇場と観客、さらにはわれわれ自身の大衆になるこ

とができる」（p. 114）。それは自らが鏡によって、客体化されるということ

なのである。 

こうした計算は資本主義と結びつくことによって様々な余剰を生み出す

ことを可能にした。ムベンベによれば、資本主義は「種族、あるいは種（偶

然ニグロがその対象となった）を絶えず製造すること」、「あらゆるものを計

算し、交換可能な商品に変換しようとすること（一般化された交換関係の法

則）」、「交換可能な商品としての生の製造を独占しようとすること」の 3つ

を推進する（p. 177）。この 3 つの推進によって、すべてのもの（人間も含

む）を商品化し、代替可能なものとした。植民地において、どのようなもの

も代替可能なものとして捉えた。そして、現代はこうした捉え方が資本主義

を通して惑星規模にみられる時代なのである。それ故に、かつては肌の色や

出身で判断されたニグロもその定義が変わったのだ。 

ヒトとモノの境界線が曖昧になり、あらゆるものが客観化される世界で

あるからこそ、ムベンベによる「惑星民主主義」の提示は大きな意味を持つ。

ムベンベは次のように言う。「来たるべき民主主義は、「普遍的なもの」と「共

通のもの」を明確に区別することに依存する」（p. 40）。ここでの普遍的なも

のは「既に構成されたものや存在に包含されること」を意味し、共通のもの

とは「私たちが持つ唯一の世界であり、持続可能であるためには、その権利

を持つすべての人々、すべての種が共有しなければならないという考えを



書評 

233 

前提とするもの」を意味する（p. 40）。すなわち、あらゆるものの境界線が

曖昧になってきている現代において、地球という惑星に棲んでいるという

ことは紛れもなく全てに共通する事項なのである。奴隷制度が裏面にあっ

た民主主義ではなく、真に「人類に普遍の民主主義」を考えるにあたっては

もはや人類だけを対象とする民主主義を考えればよいというものではない。

その達成はあらゆる生を対象としてはじめて可能になるということを、わ

れわれは本書を通して知るのである。 

4. おわりに 

本稿では、ムベンベの主張を重視してその論旨を見てきたが、ここでの紹

介はほんの一部でしかない。ムベンベの議論はより深い洞察の下、かつより

複雑に絡み合っている。こうした複雑さは先述したように、ムベンベの議論

がパラレルに行われていることが一因となっている。しかし、言い換えれば、

それはある議論に対して様々な側面が提示されていることを意味する。そ

のため、これから本書を読む読者はとりあえず読み進めることをお勧めす

る。というのは、最初は分からなくとも多様な側面を見ることでぼんやりな

がら輪郭が見えてくるためである。また、本書の議論では多くの哲学者・思

想家が言及されている。本稿でもハイデガー、ファノン、フーコー、アガン

ベン、ラカンの名前には言及したものの、それはほんの一握りでしかない。

他にも、セゼール、グリッサン、ヘーゲル、バタイユ、ドゥルーズ＝ガタリ、

トクヴィル、デュボイスなど、枚挙に暇がない。多くの思想家を参照しなが

ら進められる議論は非常に難解であるが、本稿で評者自身不安を感じなが

らも、議論の指標はある程度示したつもりである。本書を読む際に本稿が少

しばかりでも助けとなることを願っている。 

 

注 

(1) 本来ならば、仏語版である politiques de l'inimitié が参照されるべきであろう。

しかし、英語版である Necropoliticsはアシル・ムベンベも編集にかかわってい

る Theory in formsシリーズの 1冊として出版されており、その中で、英語版は

仏語版に収録されていなかった 2つの論文（第 3章、第 4章）が追加されてい



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 228-234. 

 

234 

る。このことが意味するのは、英語版は仏語版の増補版として出版されたとい

うことである。本稿が英語版を扱うのはこうした事情による。 

(2) 以下、Necropoliticsから引用・参照する場合は（）内に頁数を表記する形で示

す。 

(3) この用語は「普遍的呼吸権」、すなわち、「生きとし生けるものあらゆるものの

普遍性にかかわる権利」（ムベンベ 2020:229）とも一致するものである。 

(4) ニグロは本来差別用語であるが、ムベンベがあえて用いている用語であるた

め、そのまま表記した。以降の記述も同様の理由である。 

 

参照文献 

ムベンベ、アシル（2020）「普遍的呼吸権」箱田徹訳、『現代思想』48（10）: 224-23 

――（2005）「ネクロポリティクス」小田原琳・古川高子訳、『クファドランテ』7: 11- 

42。 


