
Title ＜書評＞Bernice L. Hausman, CHANGING SEX

Author(s) 末永, 颯

Citation 共生学ジャーナル. 2025, 9, p. 243-249

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/102010

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



書評  

共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 243-249.  

Bernice L. Hausman 

CHANGING SEX 

DUKE UNIVERSITY PRESS、1995年、245頁。 

末永 颯* 

1. はじめに 

本書はバーニス・ハウスマンの主著の一つであり、今日日本でも盛んな

LGBT などの性的マイノリティに関する議論の際に必ずと言ってよいほど

想定される、ジェンダー概念の出現の経緯を、医療技術の発展とトランスセ

クシュアルの要求の出現との関係から示すものである。 

バーニス・ハウスマン博士は、バージニア工科大学の英語学科に 23年間在

籍した後、2018 年からペンシルベニア州立大学医学部人文学科に所属して

いる。研究テーマとしては、公式の場における医療言説に関する論争である。

彼女の著書でとりあげられるのは、性差の歴史、母乳育児と母親の身体化、

ワクチン接種論争などのテーマである。 

ハウスマンはキャリアを通じて、科学技術研究やレトリック・ライティン

グなど、さまざまな大学院課程に所属し、レトリック（議論の枠組み）と記

号論（記号体系の解釈）を重視し、医学の文化研究に沿った研究アプローチ

をとっている。性転換、乳幼児の摂食、ワクチン接種に関する彼女の研究は、

医学と文化が相互に影響し合っていることを実証している。つまり、現代的

な技術がいかに自然の体現を変化させ、いかに社会的論争を巻き起こして

いるかを強調し、健康な人であるためにはどうすればいいかという一般大

衆の期待における緊張を実証している。 

本書における最も重要な主張は、ハウスマンの研究手法である歴史的な分

析に基づいた「ジェンダーが 20 世紀に出現した概念である」（Hausman 

1995:ix）という一貫した主張である。この主張を支えているのはハウスマン

による、トランスセクシュアルの性転換の要求が医療技術の発展によって

可能になったという「フーコー的パラダイム」に基づいた歴史的分析である。

トランスセクシュアルは医療技術によってもう一方の性になる者のカテゴ

 
* 大阪大学大学院人間科学研究科 博士前期課程；u744607f@ecs.osaka-u.ac.jp 



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 243-249. 

 

244 

リーを指すタームである。この定義からトランスセクシュアル主体は医療

技術がなければ認識できない。ハウスマンはこれをもって、トランスセクシ

ュアルがこの医療技術が発達し性転換を認識可能である特定のパラダイム

における歴史的な主体であるというのだ。ハウスマンは医学の言説から、ト

ランスセクシュアルがインターセックスへの治療という技術的土壌の上に

成り立つものとして分析した。インターセックスは性分化疾患と訳される、

先天的に身体の男女を示す要素が一貫しない状態である。このような者が

男女のどちらかとして生活したいと望む場合、医療技術による治療でその

実現が図られる。ハウスマンはこのインターセックス患者がどちらの性に

なるべきかを医師が判断する際に考慮に入れる、患者自身の感覚が「ジェン

ダー」の現代的な用法の出現であると主張する。ハウスマンはこの用法での

「ジェンダー」の出現を 1950 年代半ばにマークした（p.8）。このようにハ

ウスマンは、ジェンダーという語が特定のパラダイムにおいて認識可能な、

歴史性をもつ語であることを主張するのだ。 

 

2. フェミニズムのアプローチとの対比 

本書におけるハウスマンの仕事はフェミニズムなどのジェンダー研究者

への批判という形態で展開される。フェミニズムは女性解放運動の根拠と

して始まった思想運動で、様々な派閥の多様な主張がある。例えば、本書で

ハウスマンが例にとるカルチュラル・フェミニズムには、「女性」というカ

テゴリーを自明のものと捉え、トランスセクシュアリズムはその「女性」カ

テゴリーに対する脅威であるとする主張がある(p.10)。この主張の後にもフ

ェミニズムによる文化研究は続き、カルチュラル・フェミニズムにおけるカ

テゴリーの捉え方などに批判・検討が加えられてきた。しかしハウスマンは

「カルチュラル・フェミニズム」と、「その後のフェミニズム文化研究」の

両者に共通点があることを読み取る。その一つには両者のトランスセクシ

ュアルの研究がジェンダーシステムの規範の研究につながると考えている

点である。つまり、両者によるトランスセクシュアル主体の構築の分析にお

いて、テクノロジーとの関係が無視されており、ジェンダーシステムの影響



書評 

245 

としてのみ現象を捉えているというのだ(p.11)。このようにハウスマンは、

意見の違いや対立があるフェミニズムの異なる立場に共通する見解を示し

た上で、自身の「トランスセクシュアル現象の調査によるジェンダー概念生

成の分析」という研究姿勢を示し、フェミニズムが扱うジェンダー概念の技

術・テクノロジーとの不可分性を論じている。これはフェミニズムなどのジ

ェンダー研究におけるジェンダー概念そのもののあり方を問い直すもので

ある。 

 

３. 各章の概観 

以下に各章の概要をごく簡単に示す。 

第１章は、身体におけるホルモンの働きを記述する内分泌学が、トランス

セクシュアルの出現にどのように貢献したかが扱われる。続く第２章は、内

分泌学よりイデオロギーの影響を受ける美容整形の、トランスセクシュア

リズムとの関係性が扱われる。第３章では、インターセックスと医療言説の

関係と、ジェンダー概念の生成の過程が扱われる。第４章では、医療言説に

おけるトランスセクシュアルの主体性が論じられる。第５章ではトランス

セクシュアル当事者の自伝を紹介し、医療技術とジェンダーの関係が読み

解かれる。第１章から第５章までは技術の発展とトランスセクシュアリズ

ムやジェンダーとの関係を論じるものである。変わって第６章は、バトラー

の仕事を中心とするジェンダー理論のハウスマンによる批判と、その理論

的分析を「フーコー的パラダイム」の歴史的分析と接続することをロラン・

バルト『神話作用』における記号論を用いて試みられる。 

４. 歴史的なジェンダーの記号論的分析 

ハウスマンは「ジェンダー」と「セックス」という２つの概念の関係性に

ついて、近年のジェンダー理論家の主張を紹介し、それを踏まえた上で自ら

の主張を展開する。アメリカの思想家であるジュディス・バトラーは『ジェ

ンダー・トラブル』においてセックス/ジェンダーの二項対立を批判し、セ



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 243-249. 

 

246 

ックスが文化的構築物である側面を指摘し、「セックスは常にジェンダーで

あった」と論じている。これに対しハウスマンは「バトラーがジェンダーの

歴史的生成の過程を無視している」(p.179)と批判し、セックス概念の「再展

開」の可能性を論じる。そしてセックスとジェンダーの関係の再考にはフェ

ミニズム理論において扱いが不安定な「身体」を考慮に入れる必要性がある

と主張する。 

ハウスマンはジェンダーの歴史性、身体を考慮に入れた、新たな理論を展

開するために、これまで使われたコードとその働きを分析する記号論を用

いる。この記号論的分析にはロラン・バルトの『神話作用』での議論が用い

られるが、そこで用いられる神話という形態をとる記号システムの働きに

は、「二次意味体系（The second-order signifying chain）」（＝シニフィアン）

が依存する「一次記号論（the first-order semiotics）」（＝シニフィエ）を否定

し、前提なしに成り立つように見える意味体系、つまり神話になるというも

のがある。ハウスマンはジェンダーに働く神話の記号論を次のように認め

る。「「セックス」と「ジェンダー」に関して、医学的言説における「ジェン

ダー」の位置づけは、「身体」と「セックス（生物学的性別）」がシニフィア

ン/シニフィエとして、生殖主体であるというシーニュ（記号）を構成する

という一次記号論的連鎖を構成し、「ジェンダー役割」と「ジェンダーアイ

デンティティ」がシニフィアン/シニフィエとして、異性愛主体（記号）を

構成する記号論的経済に依存する」 (p.185)。記号とは「形式（シニフィア

ン）」が「意味内容（シニフィエ）」を指示するという連鎖を起こすことで成

立する。つまり異性愛主体は、ジェンダーの説明を果たさずに完結したこと

にした記号なのだ。しかし実はその説明は、生物学的性別というシニフィエ

が身体というシニフィアンで指示され、生殖主体という記号が成立する連

鎖を前提に置くことで既になされているのだ。本書ではバルトの神話を「深

みがないため矛盾のない世界、明白なものに浸る広く開かれた世界を組織

し、至福の明晰さを確立する。物事はそれ自体で何かを意味しているように

見える」(p.186)と紹介している。つまりジェンダーがセックスの領野に居座

ることを動機づけられ、その動機が自然化され、ジェンダーという神話は歴

史を必要としなくなるのである。 

またバルトは『モードの体系』で記号論の３つのレベル、「実コード」、「用

語システム」、「修辞システム」を設定し、神話の記号論を補強している。実



書評 

247 

コードとは「言語の意味とは別に形状、物質性を指す記号」であり、医学的

言説では身体にあたる。実コードはシステムに属することで機能する。その

システムのうち一つは「用語システム」であり、実コードが機能するように

記述する、「操作」の働きでできる医療言説のようなものである。もう一つ

のシステムはこれに対する「修辞システム」で、実コードが社会的な言説、

イデオロギー秩序の中に位置付けられる、「内包」という運動で属するシス

テムである。この２つのシステムは上記の一次記号と二次記号（神話）に対

応する。このシステムを示すことは、ある現象において機能するシステムの

働きを観察することに役立つ。 

ハウスマンはこの記号論を用いて、内分泌学と美容整形を観察し、ジェン

ダーが本来セックスの領野である生物学的な現象を意味していることを示

す。内分泌学と美容整形は、実コードとしての身体を、医療言説に沿って扱

う「用語システム」が働く。しかし同時に、身体のセックスに基づく形態、

機能、動作についてのイデオロギーの中で語られるという「修辞システム」

も機能する。 

５.歴史的または行為遂行的なジェンダー  

バトラーと同じくアメリカの思想家であるゲイル・サラモンは『身体を引

き受ける』において、ハウスマンの「医療技術の発展がトランスセクシュア

ルの主観性の最も重要な尺度」であるという主張が可能なのはハウスマン

のトランスセクシュアルの定義が「ほとんど同語反復的な」ものであるから

だと述べる（サラモン 2010:134-135）。サラモンはハウスマンの議論が性別

適合手術を受けるものに限定していると指摘している。この議論で排除さ

れているのは、多くの FTMトランスセクシュアル、手術をあまり、あるい

は全く受けないトランスセクシュアル、ホルモン治療のみ受けたトランス

セクシュアル、さらに「ノンバイナリー」などトランスセクシュアルではな

いすべてのトランスジェンダーである。つまりハウスマンは「身体への医療

的介入により性別変更をするもの」というトランスセクシュアルの定義づ

けをしているが、この定義はトランスセクシュアルの教科書的な説明その

ものでしかないのだ。 



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 243-249. 

 

248 

サラモンはハウスマンがトランスジェンダーの中に身体への医療的介入

を求めない人がいるという主張に懐疑的であると読みとっている。 

この本で私が論じてきたように、身体と「ジェンダー パフォーマン

ス」との関係を調べることで、「ジェンダー」に対する別の種類の抵抗

を描くことができる。部分的な性転換 (通常はホルモンによるもので、

手術なし) を受け入れて生きる意志のある被験者がいる場合、これは技

術的な性転換の試みが望んだ変化を達成していないことを示している

可能性がある。これはまさに、身体が「性転換」のすべての手順に対応

していないためである。言い換えれば、身体は「ジェンダー」を現実の

ものにすることに抵抗しているのだ。(Hausman 1995:199) 

つまりハウスマンは完全な「性転換」はついぞなく、全てのトランスセク

シュアルはトランスセクシュアルでしかあり得ず、また全てのトランスジ

ェンダーはトランスセクシュアルの周辺部だと捉えているのだ。 

サラモンはハウスマンがトランスセクシュアルに対して自律的な主体と

いう見方をしていると述べる。ハウスマンは性転換の要求が可能な医療技

術が、ジェンダー概念が生まれる条件だったと主張する。ここでのジェンダ

ーは、トランスセクシュアルが本来は身体が表していない性別をアイデン

ティティとすることを可能とする論理であり、トランスセクシュアルは要

求によって主体自身とその主体の社会的世界を成立させるような自律的な

主体である。 

ハウスマンはジェンダー・パフォーマティヴィティの考えを、性別の身体

的しるしに反する「ごっこ遊び」とみなして却下している。しかし、サラモ

ンから見たハウスマンによるトランスセクシュアルのアイデンティティに

関する議論は、十分ジェンダー・パフォーマティヴィティとして語れるもの

である。サラモンによるとハウスマンの議論においてトランスセクシュア

ルを作るのは手術ではなく、要求そのものであるという。これはトランスセ

クシュアルが医療サービスを得るために医者に提示する要求によって彼ら

のアイデンティティが形成されるという、身体的な現象から言語的な現象

へとそのアイデンティティを変えるというのだ。 



書評 

249 

結語 

本書ではバトラーがジェンダーとセックスの歴史性を無視していると批

判し、現在用いられるセックスとジェンダーの指すものの分離可能性を追

い求めたハウスマンの議論が展開されている。その議論の道筋は現在の用

法でのジェンダー概念の偏在性を実感させるものである。本書の意義はこ

のジェンダーがいかに思考可能になったか、トランスジェンダーの議論が

可能になったか、いかにセックスと絡み合っているかを実証主義的に論じ

たことにあると言えるだろう。 

 

参照文献 

Hausman, Bernice L. 1995. CHANGING SEX : transsexualism, technology, and the idea of 

gender. DUKE UNIVERSITY PRESS. 

Penn State, 2024. Bernice L. Hausman, PhD, https://pure.psu.edu/en/persons/bernice-l-

hausman.(2024/09/30最終アクセス) 

サラモン、ゲイル 2010『身体を引き受ける』藤高和輝訳、以文社。 

バトラー、ジュディス 1999『ジェンダー・トラブル』竹村和子訳、青土社。 

バルト、ロラン 1967『神話作用』篠沢秀夫訳、現代思潮社。 

バルト、ロラン 1972『モードの体系』佐藤信夫訳、みすず書房。 

https://pure.psu.edu/en/persons/bernice-l-hausman
https://pure.psu.edu/en/persons/bernice-l-hausman.(2024/09/30最終アクセス)
https://pure.psu.edu/en/persons/bernice-l-hausman.(2024/09/30最終アクセス)

