
Title ＜翻訳＞スピノザに従えば、ひとはいかにして哲学者
になるのか？

Author(s) マシュレ, ピエール; 佐々木, 晃也

Citation 共生学ジャーナル. 2025, 9, p. 256-270

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/102012

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



その他、フォーラム報告等 

共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 256-270.  

スピノザに従えば、ひとはいかにして哲学者になるのか？ 

ピエール・マシュレ 

翻訳：佐々木 晃也 

SASAKI Koya 

● 本文 

考察を始めるにあたって、『神学政治論』の次の箇所に依拠しよう。 

 

人間たちは、神の属性を認識せよという命令によって[ex mandato]縛

られていない。その認識は幾人かの信仰者だけに与えられる特別な贈

り 物 で あ る [hoc peculiare esse donum quibusdam tantum fidelibus 

concessum]。このことを示すのに聖典の証言をくどくど取り上げる必

要はない。実際、すべての信仰者が神についてのひとつの等しい認識

を持っていなかったことを誰が見過ごすというのか？誰一人として、

命令によって生きかつ存在することができない[non magi squam vivere et 

esse]のと同様に、命令によって賢者であること[sapientem esse]はでき

ないのだ。男、女、子ども、すべての者は等しく、命令によって服従す

ることはできる[ex mandato obtemperare quidem aeque possunt]。しかし命

令によって賢者であることはできないのである1。 

 

人間的有は何を「できる」のか？この問いに答えるためにバルーフ・スピ

 
1 TTP13/5(=『神学政治論』第 13 章第 5 節), 下 96-97 頁。この節はラグレ（Jacqueline 

Lagrée）とモロー（Pierre-François Moreau）の仏訳（Spinoza Œuvres III, PUF, 1999）

を引用している。[訳注：スピノザのテクストの引用箇所は、本稿では仏語原文を、

日本語既訳（『神学政治論 上・下』吉田量彦訳, 光文社, 2014 年；『エチカ』上野

修訳, 岩波書店, 2022 年；『形而上学的思想』鈴木泉訳, 岩波書店, 2023 年）を参考

にしつつ、統一的に訳し直した（上のように、既訳における頁数は記載した）。こ

れは既訳のままでは、マシュレが読解上重要視しているフレーズが読み取れず、逐

一混乱を招く恐れがあるという理由からである。] 



「スピノザに従えば、ひとはいかにして哲学者になるのか？」翻訳：佐々木 晃也（訳） 

257 

ノザは、適性（aptitude）と能性（capacité）を区別し、この区別を次のよう

に曲用する。すなわち、すべての者が等しく、神の属性を認識することに

適する（apte）わけではなく、その認識は哲学の管轄にあり幾人かだけにリ

ザーブされているものである。しかし服従することには、単にそれを妨げ

るものが絶対的に何も無いという理由から、等しくすべての者が能う

（capable）。こうしたことから、幾人かは、最も不遇な諸条件においてさえ、

神の諸属性の認識に到達できることとなる。かくして、その幾人かが神の

諸属性を認識しないことは許し難いという帰結である。したがって、適性

を参照することで「人間的有は何をできるのか」という問いに答えることと

は、ここで提示されているように、『エチカ』の最後の備考全体で述べられ

ている賢者と無知者のあいだの裂け目を思考させるひとつの裂け目の諸条

件を設定することである。誰もが哲学者になれるというわけではない。そ

の生成に適する幾人かだけが「特別な贈り物[peculiare donum]」のおかげで

哲学者になることができる。適性とは恵まれた諸個体がもつ個人的財産で

ある。対して能性は、特定の個人にだけ属するものではない。能性は「男、

女、子ども」をひとつの共通な地平の下でまとめ上げ、そこでは適性の観

点から測られた彼／彼女らの不平等性は消し去される。以上からこう結論

づけることができる。すなわち、適性が差別的かつ選出的（discriminantes et 

sélectives）であるのに対し、能性は連合的かつ凝集的（ fusionnelles et 

agrégatives）である、と。 

この区別は、非常に興味深いものであると同時に非常に驚くべきもので

ある。それはその鋭利なラディカルさによって現代の読者の琴線に触れて

いる。ルネ・デカルトは、良識、つまり諸事物を真実の視角から見るように、

「理性の導きの下で徳を習慣的に実践する」2ように態勢づける理性がこの

世界で最もよく分有されている事物であると考えていたが、上の区別が額

面通りに言表していることに従えば、スピノザの思考はどうやら、デカル

トのような思考からは程遠いものである。すべての人々をひとつにまとめ

上げるものとは、その人々を「命令によって[ex mandato]」活動することへ

と至らしめる別の本性の態勢（disposition）である。しかもこれは、スピノ

 
2 「すべての者は、絶対的にいって、服従することができるのに対し、理性の導きの

下で徳の習慣的実践に到達する者は、人類全体の規模に比べれば、ごくわずかであ

る」（TPP 15/10, 下 147 頁）。 



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 256-270. 

 

258 

ザが続けて言うように、その人々が検証し議論し疑うべきかもしれない偏

向、いずれにせよほとんどの者たち、特に女たちと子どもたちが理性的に

活用する諸手段を持たないその偏向を「ただ単に」除外することだけでおこ

なわれる。この観点からすれば、いま持ち出したばかりの形式下にある適

性と能性の区別は、古臭いものに見えるだろう。それどころか、この区別

を拒絶し乗り越えるために、特異的なものに対する普遍的なものの優位を

要求しながらあらゆる手を尽くす一種の近代性の精神とは両立不可能なも

のに見えるだろう。哲学するためには、選別的に（électivement）、選出的に

哲学する適性を惜しみなく与えてくれる特別な贈り物を受け取っていなけ

ればならないという何のニュアンスもなしにむしろある種の残酷さをもっ

て持ち出された主張は、一見すると、明らかに不平等主義的な精神からき

たエリート主義的な見方を支持している。その見方は哲学を、ひたすら特

権者たちにリザーブされた特別な活動とするものである。つまり、特権者

たちは仲間内でほぼ秘密裏に哲学を実践する。彼らは、その一員ではないが、

服従する能性によって別の平面上ではひとつにまとめ上げられている人間

的有としての他の人々とコミュニケーションすることなしに、哲学を実践

するのである。 

では、スピノザが『エチカ』第 4 部定理 36 と定理 37 で主張しているよう

に、「徳に従う者たちの最高善はすべての者に共通であり、そしてすべての

者がこれを等しく享受することができる」、そして「徳に従う各人は、自分

のために欲求する善を、ほかのすべての人間たちのためにも欲望するであ

ろう。しかも神について持つ認識が大きければ大きいほど、ますますそう

するであろう」と主張するにはどうすればいいのか？ひとつの個体にとっ

て徳に従うこととは、先立つ第 4 部定理 23 が説明していたように、「知解

するという事実から[ex eo quo intelligit]」、つまりその精神が最大限に十全

な諸観念によって占有されているという事実から、活動するよう決定され

ることである。まさにこのことが哲学者に固有なことである。それゆえ、

哲学することとは、自己自身のために到達した善を、他の何人かだけでな

く「すべての人間たちに」も分かちあってもらおうと同時的に欲望すること

でもある。しかし、もしその一方で、強い意味でその才能がなければ哲学

者にはなれないとする適性の不平等性によって、この分有の欲望が阻まれ

るのだとすれば、どのようにしてすべての人間たちにその善が分有される



「スピノザに従えば、ひとはいかにして哲学者になるのか？」翻訳：佐々木 晃也（訳） 

259 

に至るのだろうか？ 

この困難から抜け出すためには、まず、本稿の出発点としたテーゼをそ

の文脈に置き直す必要がある。その文脈とは、『エチカ』で展開された推論

を支えている ordo geometricus（幾何学的秩序）とは根本的に異なるが『神

学政治論』の多くの箇所でスピノザが用いている「捻れた」論じ方のことで

ある。『神学政治論』は一方では、書物（聖書）にかんする書物であり、聖

書それ自体は、神の言葉が書き留められた卓越的な書物であるのだから—

—この点にスピノザは疑義を呈していない——、まったく別ジャンルの書

物である。他方で『神学政治論』は、純粋な瞑想の書物ではなく、乱戦の真

っ只中に放り込まれた闘いの書物である。このため、『神学政治論』は誤解

されるリスクに晒されているのだが——この点をスピノザは十分に自覚し

ている——、対して『エチカ』は、その意味に解釈の余地がないところのユ

ークリッドの書物をモデルにしているという事実により、原理上そのよう

なリスクから守られている3。 

私たちが考察を始めるにあたって切り離しておいたテーゼは意味をなす

のは、この正確な文脈において、つまりそのテーゼが哲学と神学を切り離

すというその著作全体で追求されている目標に正確に応えている限りで、

である4。すなわち、哲学が神学のしもべではないのと同様、神学が哲学の

しもべとしてみなされるべきでもない。両者が介入する領域ははっきりと

区別されねばならない。哲学の管轄には推論する適性（l’aptitude à raisonner）

を引き受ける責務がある。そしてスピノザが聖典の適切な使用、つまり啓

示由来の信仰に還元させる神学の管轄には、良き読書を通じて、公正かつ

善良な神の命令に従いつつ服従する能性（la capacité à obéir）を奨励する責

務があり、その命令の凝縮版を提供しているのが聖書本来のメッセージを

構成する最小限の信条項目である。スピノザが『神学政治論』で正当化する

 
3 『エチカ』は原理的にはそのリスクから守られているが、実際には『エチカ』のテ

クストが 350 年前に Opera posthuma.として出版されて以来、このテクストは解釈

され続け、そしてそのテクストについてあらゆることが言われ、テクストに反する

ことも言われてきた。この点にかんしてスピノザはいかなる幻想も抱くことがな

かった。だからこそ、スピノザは生前、このテクストを信頼できる限られた人々の

間でのみ回覧させたのである。 
4 「信仰を哲学から切り離すことは本著作全体の主目標である（fidem a philosophiae 

separare, quod totius operis praecipuum intentum fuit）」（TTP14/2, 下 107 頁）。 



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 256-270. 

 

260 

ようなこのタスク分配は、彼が繰り返し述べているように、「有用」である。

すなわち、この分配は果てなき論争に終止符を打つはずなのだ。その論争

とは、一方では哲学者たちにとって主要な関心事である哲学する自由を妨

害しており、他方では自己の有に最大限に固執する傾向——この傾向は、

人々が何を思考してようとも何を思考しているように見えようとも、実の

ところ、例外なくあらゆる人間的振る舞いの背景にある——の直接的表現

である安全性への欲望を妨害しているようなそれである。幾人かがもつ適

性をその範囲内で管理する哲学の責任領域と一様に広がる能性を一斉管理

する神学の責任領域のあいだの厳格な境界画定は、知性という魂の最良の

部分の開発に専念するあらゆる意味でのマイノリティと、他のすべての

人々あいだの共存在を可能にしてくれる。ここでいう他の人々とは、厳密

には、自分たちが無知であることさえ知らないがゆえに自らの無知という

土壌を耕すことがない人々であり、一般的には、情動の疎外的な力を自分

たちのうちに巻き起こす出会いに身を任せて外的原因によって導かれるが

ままにあり、聖典が最終的に伝えるメッセージに従った服従する能性の開

発と強化だけしか治療薬として考えられないような悲痛な状況にある人々

のことである。『神学政治論』はこのようにして、強い意味での平和主義的

で和解的な企てとして自らを提示している。それは奇妙にも、分割を統一

の基礎とする企て、切り離すことで取りまとめる企てである。この異常性

とそこから生じうる驚きは、次の事実を考慮するやいなや、消失し始める。

すなわち、スピノザがこのアーギュメントを展開しているのは、哲学者によ

って書かれたが、厳密に言えば、哲学書（un livre de philosophie）ではないひ

とつの哲学的書物（un livre philosophique）においてである、という事実であ

る。言うなれば、『神学政治論』とは、真の観念の規範に依拠するのではな

く、それとは異なる次元で全く別様に動いている有用性の基準に依拠する、

応用哲学ないし巻き込まれた哲学の書物（un livre de philosophie appliquée ou 

impliquée）なのである。 

ここから暫定的に結論を下してみるとすれば、それは、適性と能性の分

割が、もしこの分割が神学的−政治学的な観点から「有用」であることが明

らかであるとしても、哲学的には「真」ではありえないということとなる。

またこのことから、その諸帰結が絶対視されることもその分割に絶対的か

つ決定的な性格を割り当てられこともない、ということにもなる。 



「スピノザに従えば、ひとはいかにして哲学者になるのか？」翻訳：佐々木 晃也（訳） 

261 

しかしながらこの説明は、スピノザが『神学政治論』序文の末部で、無知

な群衆の中で広がる偏見を免れており、それゆえまた解放的なメッセージ

を受け取る準備が最も整っている「哲学的読者」に対して発する訴えにより、

無効となるようだ。スピノザは、その他の読者にかんしては「私は彼らにこ

の本を読むことを勧めない。いやいっそのこと、この本を完全に無視して

くれることを願う」と言った。この要求はやはり驚くべきものである。ス

ピノザは有用であることを見据えて『神学政治論』を構成している。しかし、

そこで展開される諸々のテーゼの妥当性にすでに深く納得しているはずで

ある限りで、その書物を根本的には必要としない者たちにも、この書物の

使用をリザーブしておこうとしている5のに対して、その存在からして諸々

のテーゼを実行する妨げとなるような他の者たち、それゆえまた諸テーゼ

が良く基礎づけられていることを認めるように仕向ける必要性が最もある

はずの者たちが見捨てられているように見える。この困難に気づいたレ

オ・シュトラウスは、その解決のために、最終的にスピノザが各自で異な

る読み方を要求する三つのタイプの書物を区別していることを説明してい

る6。第一に、あらゆる人のために書かれた書物がある。聖書はその卓越し

た代表作である。第二に、幾何学的秩序で(ordine geometrico)構成された『エ

チカ』のような書物がある。それは、すでに哲学者、現実態としての哲学者

（philosophe en acte）であるがゆえにその書物を知解することのできる読者

に向けられた書物である。そして最後に、『神学政治論』がその代表作とな

るような書物の第三のカテゴリーがある。可能態としての哲学者

（philosophe en puissance）に、あるいはスピノザが書いたように「もし理性

は神学のしもべであるべきという考えによって妨害されることがなければ、

より自由に哲学するであろう」未来の哲学者に向けられたその書物は、その

読者に授けられている哲学する適性（l’aptitude à philosopher）がうまく活用

されうるよう、必要不可欠な助力と刺激を提供するものである7。 

 
5 彼は自分の要求に正確さを添えている。すなわち「このすべてを哲学者たちは十

分に、十分以上に知っている」。 
6 Leo Strauss, La persécution et l’art d’écrire, trad. française O. Sedeyn, Paris, Éditions de 

l’éclat, 2003. 
7 ジャクリーヌ・ラグレもこれと似通った意味でこう書いている。「『神学政治論』

は読者哲学者に向けて幾何学的秩序で書かれた論証的テクストではなく、それは

ジャンルミックスなテクストであり、論証と同じくらい説得の修辞的手続きを使



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 256-270. 

 

262 

この説明に従えば、哲学する適性を含む諸適性なるものが、すでに形成

された真理ではなく「真理の種子」とデカルトが言ったようなものに匹敵す

る生得観念であることが判明する。当該の諸適性は、力能（可能態）から行

為（現実態）へ（de la puissance à l’acte）移行するよう養われることを必要

としている。言い換えれば、諸適性が、知性という魂の最良の部分の開発

にとっての先行条件であるとしても、それ自体が十分条件であるわけでは

ない。ひとは哲学者として生まれるのではなく、哲学者になるのである。 

しかしながら、このことを認めるやいなや、新たな困難が生じてくる。

例えば、現実態としての哲学者の立場と可能態としての哲学者の立場をど

のように境界画定するのだろうか？もし『エチカ』が、現実態としての哲学

者である人々のために書かれているのだとすれば、その人々は、そこで述

べられている内容を既に知っているのだから、それを知るために『エチカ』

を読む必要がない。このパラドクスこそ、『エチカ』を絶対的に特異化して

いるものである。その作品における言説は、線形ではなく、輪形に閉じ続け

ている。すなわち、『エチカ』の教訓に厳格に従うには、最初の定義群で冒

頭から言表されている内容——「per causam sui, intelligo…(自己原因とは…

と私は知解する)」という書き出しは知解するというアクトそのものに訴え

かけている——を強い意味での知解するためにその終わりへと到達し、最

初の定理群の内容の把握を条件づける「知性の力能[potentia intellectus]」を

解放する必要があるのだ。『エチカ』はこの点で、『失われた時を求めて』

のような純粋なフィクションの作品になぞらえうる。その作品の中で語り

手が物語っているのは、多くの障害を乗り越え、沢山の時間を失ったあと

で、読者がまさにそのラストへと進んでいるところのその書物を実際に書

き始めることでついにはその語り手自身が作家になるのはいかにしてなの

か、である。それでは、ひとはいかにして哲学者になるのだろうか？ひと

が哲学者になることは絶対的でさえあるのだろうか？ひとが哲学者になる

プロセスは完遂される運命にあるのだろうか？現実態としての哲学者であ

ることとは、スピノザが「真の哲学」と呼ぶものを実践することであるが、

 
用し、哲学者読者に向けられているものである」（Spinoza et le débat religieux, Rennes, 

Presses universitaires de Rennes, p. 104）。読者哲学者（Le philosophe-lecteur）とは、

すでに哲学者である者のことであり、哲学者読者（le lecteur-philosophe）は、哲学

者になるに至る保証はないが哲学者になろうとしている者のことである。 



「スピノザに従えば、ひとはいかにして哲学者になるのか？」翻訳：佐々木 晃也（訳） 

263 

これは、可能態としての哲学者であるに永遠にとどまる必然性には従わな

い、ということなのだろうか？ 

この点を解明するために、我々の出発点として役立てた『神学政治論』の

箇所に戻ってみよう。その箇所では最初に「人間が神の属性を認識せよと

いう命令によって縛られていない」と主張されている。この主張は、ひとは

オーダーをうけて哲学するのではない、ということを意味している。このこ

とは、そのオーダーが強制を行使する権力によって外部から与えられたも

のであろうが、肯定したり否定したりする形式的可能性として定義された

意志——スピノザにとって意志は、人間自身のうちでは、知性と何ら区別

されないものである——によって決意された内部からのものであろうが、

変わらない。したがって、哲学するとは、何であれ恣意的な決意の結果で

はなく、事物の本性の管轄にあるひとつの必然性である。スピノザはさら

に「誰一人として、命令によって生きかつ存在することができないのと同

様、命令によって賢者であることもできない」とも書いている。「賢者であ

る」とはしたがって、「生きかつ存在する」と同様、その諸原因によって全

面的に説明されるひとつの状態である。そしてその諸原因の複雑な連鎖を

遡ることで、当の個体にかんして私たちは、その個体が為しうる限りで自

己の有に固執することへとその個体を駆り立てているコナトゥスに到達す

る。その個体があらゆる種類の障害を乗り越えたあとに辿りつこうと試み

るところの知恵は、依然としてこの根本のコナトゥスの顕現であり、コナ

トゥスとの断絶において肯定されうるものではない。これこそが、スピノ

ザが「知性の力能」を、つまり「（知性の）権能(potestas)」ではないがゆえ

他者や自己自身とのあいだで交わされた盟約や契約には属してはいない、

一貫して自然的な「力能(potentia)」を、哲学という企ての基礎とするときに

言いたいことである。『神学政治論』を出版流通させる際のスピノザの目標

は、その完全なタイトルが示しているように、哲学する自由の擁護である。

ところで、この自由はまさに自然権の部分であり、自然権とは彼に従えば、

社会の諸法則を遵守することを、したがって任意の形態の国家の市民であ

ることを受け入れる誰もが、いかようにも譲り渡すことができないもので

ある。もし哲学することが、「生きかつ存在する」ことと同様、その源泉か

らして抑制不可能なひとつのエランの表現であるならば、なぜこのエラン

は少数の人間たちのうちにのみ顕現し、そしてその大部分がこの断固とし



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 256-270. 

 

264 

て特異的な選出のシーニュを奪われているようなすべての人間たちのうち

には顕現されないのだろうか？ 

我々が目下考察してきた短い抜粋が置かれている節全体において、神の

諸属性の認識が命令の結果ではあり得ないという事実は、モーセがシナイ

山でエホバと交わしたやりとりから引き出されている。そのやりとりの過

程でモーセは、自らの「父祖」であるヘブライ人たちが、神をエロアという

名の下で、つまり「偉大で、恐るべき、正義の、慈悲深いなど」というよう

な「力ある御方」という神の真の名の下では認識していなかったが、それで

も「彼らの精神の単純さと信仰は称賛に値する[ad eorum animi simplicitatem 

et fidem laudendam]」ということを聞かされた。この信仰の真正さはまさに

その極度の単純さの中にあり、その単純さは信仰を議論や疑念から逃れさ

せるものである。したがって「すべての信仰者が神についてのひとつの等

しい認識を持っていなかった」ことを強調することでスピノザが言いたか

ったのは、幾人かの信仰者は本当にその認識をもっていたが、他の信仰者

はその認識を完全に奪われているということではない。神の認識はあらゆ

る精神の中にあり、あらゆる精神は、その認識が例外なく心的活動すべて

の原因である限りにおいて、神の認識に自然に参加しており、そしてこの

ことにより、諸精神がその因果性の外で、自律的な仕方で自分自身によっ

て実効化する働きにより神の認識をゼロから製作することができるという

ことが排除される。しかしながら、すべての者が神の認識に参加している

のだとしても、同じ仕方で参加しているわけではない。これは、すべての

者に自らの精神を真の観念の規範の下での完全な体制において機能させる

ことが許されてはおらず、すべての者が多かれ少なかれ、自分たちに利用

可能な諸適性に応じた諸前提の展開の途上にあるという意味で、そうであ

る。このリザーブが為された以上、そもそも人間的有だけでなくすべての

諸有が、例外なく神の認識を「持っている」、いやむしろその認識に住まわ

れ、取り憑かれている。しかしその大部分は、理性的認識という意味で神

を「知っている」わけではない。それでは以上から私たちは、例外なくすべ

ての人間が、いかなる属の一員であれすべての自然的有が、可能態として

の哲学者、この力能を行為へと移行させる適性の欠如に見舞われているだ

けの知なき哲学者である、と結論づけるべきなのだろうか？  



「スピノザに従えば、ひとはいかにして哲学者になるのか？」翻訳：佐々木 晃也（訳） 

265 

もし、ジル・ドゥルーズが示唆するように8、スピノザが際立って潜勢的

なものの哲学者（le philosophe du virtuel）であるとすれば、力能と行為の区

別は、スピノザにとって意味を欠いたものであるに違いない9。すなわち、

可能態として在ることとは、初めから現実態として在ることである。力能

は、エランとして、自らが傾向しているところの行為を欲し、その行為そ

のものは決して絶対的な始まりのないものである。というのも、その行為

は常にすでに始まっていたのであり、その帰結としてまた、力能から行為

への反転や転換を一挙に準備するような開始的断絶の一時点において無条

件的な仕方で始まることを始めることができなかったからである。まさし

くこうした見方から、ヘーゲルが主体に生成するに至らなかった実体の哲

学として紹介するときのように10、あまりにも固定的な体系に還元されがち

なスピノザの哲学は、自らの「可塑的」次元を引き出している。もし自然が、

すなわち神が、力能であるのだとすれば、自然とは、ドゥルーズが主題化し

た表現概念の意味において、その力能がそれらを通じて自らを表現すると

ころの諸行為の総体である。そしてまたこの自然の諸行為そのものは、失

敗したように見える行為を含むどんな諸行為であれ、その諸行為が必然的

諸結果であるところのこの力能との関係によって、連続性のうちに位置づ

けられる。そういうわけで『エチカ』第 2 部定理 32 が言表するように「あ

らゆる観念は、神に関係づけられる限りにおいて、真なるものである」。

あらゆる諸観念が、したがって偽の諸観念もまた、諸観念についての仮説に

よって、偽の諸観念は傾向的には真なるものであると言うことができるわ

 
8 ドゥルーズ＆ガタリ『哲学とは何か』。 
9 『形而上学的思想』の第 1 部第 2 章末部（163 頁）でスピノザは、可能態として在

ることと現実態として在ることを実在的に区別される二つの形式と信じている哲

学者に次のように助言している。「哲学者が、ただ彫刻家なり木彫師なりのところ

に赴けば、彼らはその哲学者に対し、自分たちがいかにしてまだ存在しない彫像を

一定の秩序に従って構想するかを示し、そしてその後、存在する彫像をその哲学者

に見せてくれるであろう」。彼らは哲学者に、彫像が作られ、元の素材から徐々に

姿を現すとき、彫像がいかにして、可能態としてのみ在る時点と決定的に現実態と

して在る時点が切り離されることなしに、連続的にかつ断絶なしに、力能から行為

へと移行していくかを見せるだろう。すなわち、彫像は、可能態として在るとき、

すでに現実態として在ったのであり、そしてまた現実態として在るとき、いまだ部

分的には可能態として在るのである。 
10 『ヘーゲルかスピノザか』を見よ。 



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 256-270. 

 

266 

けだが、このことはその諸観念が真なる諸観念であるという理由からのみ、

したがって真の諸観念である代わりに、それらの流儀でもって必然的なも

のであるという理由からのみ、そうなのである。 

すでに述べたが、スピノザが『神学政治論』を書くことで、彼の眼には著

しく妨害されているように見えた哲学する自由を擁護しようとしたのは、

一般的になされる聖典の読解が不適切なものだったからであり、彼はこの

難点を改善することを提案する。スピノザは最後の数行で、その改善案を

次のような言葉で示している。 

信仰心と宗教を、慈愛と公正の行使のみに制限し、そして神聖な事

柄と世俗的な事柄にかんする主権者の権利を行動のみを取り仕切るよ

うにし、各人が意志していることを思考し、思考していることを言う

ことには構わないこと。11 

この解決策は、一読では、適性と能性の区別に類比的な区別を再び働か

せたものである。すなわち、意志されることを私的な資格で思考する権利

を要求し、行動のみが政治的権威によってコントロールされると申し出る

ものである。事物をその原因によって認識する適性を持つがゆえにそうす

ることのできる賢者には、事物をその原因によって認識しようとする不可

侵な権利を保証し、そしてその適性を利用できない他の人間たちには、彼

らの行為を正義と慈愛の原則に合致させ、外見上は非の打ち所のないもの

とすることで、服従する能性を行使させておく。しかしながらこの点はよ

り詳しく見てみる価値がある。というのも、「意志していることを思考する」

とは何を意味しうるのだろうか？ひとが「意志していること」を、「意志し

ている通りに」、つまり意志のオーダーをうけて(ex mandato)、思考するこ

となどかつて一度でもあっただろうか？まさに、無いのだ。スピノザが自

由に思考する権利を、この権利を定式化するために「sentire」というターム

を使用しながら、要求しているのは疑いなくそのためである。スピノザが

政府のコントロールを受けずに哲学することの全面的な自由を要求すると

きにこのタームを役立てているのは意味あることである。というのも、「知

覚する」を第一の意味とする sentire は、「心に浮かべる（avoir à l’esprit）」

 
11 TTP 20/17, 下 324 頁。 



「スピノザに従えば、ひとはいかにして哲学者になるのか？」翻訳：佐々木 晃也（訳） 

267 

を意味する。このタームは、「cogitare」ましてや「cognoscere」という真の

観念の規範に晒されつつ特定の目標に向かう——つまり初めからその射程

が限定されている——心的働きを指すタームが伝達してしまう射程に比べ

ると、より広く開かれており、ある意味ではより緩く不正確な射程をもっ

ている。したがって、公権力とは無関係であるがゆえに公権力に干渉され

ることなく自由に流通させる権利をスピノザが要求しているところの「思

考」とは、意見以上の何ものでもないだろう。スピノザがこの選択をした

のは、彼が構想しているような思考する自由にはいかなる制限も課せられ

ていないことをただしく知解させるためだったと推定することができる。

したがって、思考する自由は、ときには誰の精神にも到来しうる誤った思

考が12、討論の場に晒され自由に議論されうるという留保の下では欺かれ

る権利をも含んでおり、これは思考が真の観念の規範に直面することで正

されるための条件である。スピノザ自身が打ち明けていることであるが、

この自由な吟味にこそ、彼は自らの個人的な読解から引き出した聖典の教

えを提示する際に身を晒している。哲学する自由とは、思考していること、

「感覚している」ことを批判に委ねる無限界の可能性に他ならない。精神に

到来するものが、精神から、少なくとも精神だけから到来するものではな

い限りで、ひとは哲学する自由の独占的保有者では決してないのである。 

このことが前提しているのは、ひとは自由に思考していることを自らの

思考の内奥において思考するだけではなく、むしろ開かれた仕方で認識さ

せることができる、ということである。スピノザが要求しているのは、思

考しかつ思考していることを言う権利であり、さらにまたそれは、彼が別

のところで持ち出しているように、思考していることを教える権利でもあ

る13。すなわち、sentire、dicere、docere は、途切れることのない一本の線

上に位置づけられた心的働きであり、そして哲学する自由とは実のところ、

この連続性を考慮することに他ならない。しかしもしそうであるとすれば、

思考と行動の分割は問題的なものになる。かくして、断ち切ることのでき

ない連続線上に置かれた dicere と docere は、sentire という思考の行使の自

然な延長線上に位置づけられるのであり、また同時にこの諸行動は文字通

 
12 TTP 末部全体でスピノザは「私は自分が人間でありかつ誤ってしまうことがある

ことを知っている」（TTP20/18, 下 325 頁）と明言している。 
13 「Ea quae sentit dicere et docere potest」（TTP20/8, 下 305 頁） 



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 256-270. 

 

268 

り、外部性において公的に他者の眼差しの下で、よりよく言えば他者とと

もに達成されるものである。スピノザの哲学は、力能と行為のあいだの断

絶を認めない。同様に、自己のうちでかつ自己のために思考することを、外

で他者のために言いかつ教えることから切り離すような境界線も認められ

ない。延長の領域と同様に、思惟の領域においても、内部と外部のあいだ

に明瞭な境界は何もない。内部と外部は地続きである。 

こうして、本稿の分析の出発点となった選別の考えに新たな眼差しを向

けることができる。『神学政治論』の別の箇所でスピノザは、この考えを次

のようなやり方で論じている。 

自然によって予め決定されている秩序の外、つまり神の永遠なる統

治と決裁の外では、何も起こることはないのだから、その帰結として、

神からの特異的な呼びかけがなくては、誰もひとつの生活規則を選ん

だり、ひとつの仕事を為したりすることがない。神こそが、他でもな

くこの個体を、他でもなくこの仕事やこの生活規則へと選んだのであ

る。14 

したがって哲学者は、自らの固有財産を養う職業を選択したわけでもな

ければ、それに付随する比類なき存在様式を選択したわけでもない。もし

その者がそうしたのだとすれば、もしその者がそうするよう自らを導いた

のだとすれば、それはその者が選ばれたから、そう呼びかけられたから、

つまりは、自然のオーダーと自然の諸決定の複雑な連鎖が、諸条件をまと

め上げながら、その者がそうあるよう決裁したからである。しかし、その者

が次のような思い込みをもってしまうとすれば、深刻な錯覚に陥るだろう。

それは、もしこの選別が私を他の人間たちから決定的に切り離し、帝国の

中の帝国のような知恵の独占的保有者として在ることへと運命づけるよう

ばひとつの立場を私に授けてくれたのだという思い込みである。それとい

うのも、絶対的にいって、その者だけが特異的な呼びかけに応えねばなら

ない者ではないからである。すなわち、どんな形態をとっていようと、あら

ゆる在り方がひとつの選別の結果である。自然の予め決定されたオーダー

の中には、選別されたものしかないのであり、それらに互いに競い合うこ

 
14 TTP3/3, 上 151-152 頁。 



「スピノザに従えば、ひとはいかにして哲学者になるのか？」翻訳：佐々木 晃也（訳） 

269 

とを許すものは何もないのである。実のところ、特異的なもの以外の普遍

的なものはない。いやむしろ特異性の数えきれない諸形象が無限界に繰り

広げられるということだけが普遍的なのであり、そこで各形象が、能動性

と受動性のあいだの、知と無知のあいだのひとつの独創的調合を上演＝表

象するのである。 

したがって、もし哲学者であることや賢者であることが『知性改善論』の

有名な定式が言表するように精神のうちでの自然全体との合一であるのだ

とすれば、哲学者であることとは、賢者であることとは、定義上、ひとつ

の有限な精神のあらゆる有限な働きを超出しているひとつの無限な力能の

エランに身を浸すことに存する。哲学者はそこにとどまることなく通過す

る。この潜行は、始まることがないのと同様、終わることが決してない。

たとえこのことが精神の特殊のひとつの態勢を前提しているとしても、

諸々の事情によってこの適性が養われることが許される場合にのみ、ひと

は哲学者であることができる。その結果、ひとは決して哲学者への生成を

やめる＝終えることがないということとなる。ただしこの生成は、自分の

殻に閉じこもった単独のものではなく、他者とともに、すべての他者とと

もに、つまり自然全体とともに哲学者になることとしてのそれである。自

然全体とはつまるところ、主格の主観的価値と客観的価値という二つの価

値をもった哲学の本来の「主体」であり、そしてそのようなものとして自然

全体は、自然全体を自らの基礎とする哲学者への生成の真正な理由あるい

は原因、つまり causa seu ratio を構成しているのである。 

 

● 書誌情報と凡例 

本稿は、Pierre Macherey, « Comment, selon Spinoza, devient-on philosophe ? », 

dans L’essence plastique: Aptitudes et accommodements chez Spinoza, sous la 

direction de Vincent Legeay, Édition de la Sorbonne, 2018, pp.53-62.の翻訳であ

る。原典の著者ピエール・マシュレ（1938-）はスピノザと文学理論を専門

とするフランスの哲学者である。ルイ・アルチュセール（1918-1990）の弟

子であり、ジョルジュ・カンギレム（1904-1995）の指導下で哲学を研究し



共生学ジャーナル 第 9号 Journal of Kyosei Studies, March 2025, Volume 9: 256-270. 

 

270 

たマシュレは、1992 年からリール第三大学の教授を務め（2003 年に名誉教

授）、現在も精力的に著述活動を続けている。日本では、著書『ヘーゲルか

スピノザか』（鈴木一策・桑田禮彰訳、筑摩書房、1996 年）や『文学生産の

理論』（内藤陽哉訳、合同出版、1969 年）により、その名が知られている。 

原典は、2016 年 11 月 5 日にパリ第一大学で開催された V.ルジェによる

研究会「スピノザにおける可塑的本質」での発表原稿を元にした論文である。

この研究会は、「本質」という現代思想においてはいささか評判の悪い概念

を、C.マラブーの可塑性（plasticite）の問いの影響下でスピノザに立ち戻り

つつ、再検討するものであり、会全体としては、いわばスピノザのアクチュ

アリティを問うという企図に存する（マラブー自身による、スピノザ的本質

の可塑性に関する議論は『偶発事の存在論：破壊的可塑性についての試論』、

鈴木智之訳、法政大学出版局、2020 年の第 2 章を見よ）。いずれにせよ、

こうした事情から、基本的には題目通りの問いが探究されるが、原典内で一

度、可塑性への言及が登場することとなる。 

原文イタリックに強調されている箇所は傍点
、、

で示した。ただしイタリッ

クでの著書名は二重括弧で（ex.『エチカ』）、イタリックで書かれる羅語は

原文ママで（ex. sentire）示した。ギュメ« »で囲われた箇所は一重括弧で（ex.

「捻れた」）、角括弧[ ]と半角括弧( )は原文ママ（ex. [ex mandato], (potestas)）

で示した。また内容にかかる重要な用語と判断した箇所や文意がとれるよ

う言葉を補う必要があると判断した箇所には原語・原文を全角括弧で併記

した（ex. 適性（aptitude）と能性（capacité）; 書物（聖書）についての書物）。 

最後に原注についてであるが、『共生学ジャーナル』の投稿規定としては、

注は本文末から参考文献一覧までに置くこととなっている。しかしながら

原典は頁脚注形式を採用しているため、本訳稿はそれを踏襲した。 

 

 


