
Title ドーノワ夫人のおとぎ話「オレンジの木と蜜蜂」にお
ける戦うヒロイン像

Author(s) 中島, 姫奈

Citation Gallia. 2025, 64, p. 43-51

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/102146

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



43

ドーノワ夫人のおとぎ話「オレンジの木と蜜蜂」における
戦うヒロイン像

中島　姫奈

はじめに
ドーノワ夫人によるいくつかのおとぎ話には、男装して騎士になったり武器を
持って自ら敵と戦うヒロインが登場する。彼女たちがそうする理由は様々だが、
いずれの物語においても時に攻撃的なまでの勇敢さと決断力を持って行動する。
本論文では、それらの物語の一つ、L’Oranger et l’Abeille（邦題：オレンジの木
と蜜蜂）を対象とし考察する。これは鬼に育てられた Aimée（エメ）姫とその従
兄 Aimé（エメ）王子が les ogres（便宜上、本論文では鬼と表す）から逃れるため
に様々な変身を繰り返す物語である。鬼たちの中で育った姫は人の言葉を話せず
野蛮人のような格好で野山を駆け回り、知恵を駆使して王子を守り、鬼と戦う勇
敢さを持つが、女性的な美徳や優しさを欠くことはない。一方で王子は姫に守ら
れ、自ら前に出て戦わない。このヒーローとヒロインの性的役割の逆転、英雄的
な強さと女性の美徳を併せ持つ戦うヒロイン像を変身のモチーフとなったオレン
ジの木と蜜蜂、戦う少女、女神の表象から分析していく。

Ⅰ．変身と性的役割の逆転
エメ姫とエメ王子は鬼女の追跡を逃れるため、姫が魔法の を振って言葉を唱
えることで 3回変身する。1度目は王子が小舟に、姫が漕ぎ手の老女に変身する。
この時姫は自分が王子を導くようにと唱えている。2度目は姫が小人に、王子が
女性の肖像画に変身する。3度目は王子がオレンジの木に、姫が蜜蜂に変身する。
いずれの変身でも王子が自分の意志では動けない無生物あるいは植物に、姫が
動く生き物になって王子を守り鬼女と闘う。王子は常に姫に守られ、物語におい
て自ら闘い敵を倒すことはない。15 年間行方不明になっていた従妹を探す途中で
海難事故にあって鬼の島に流れ着いた時に姫に助けられてから彼女に介抱されて
匿われ、鬼に居場所が発覚して捕まった時も姫の気転によって助けられ、オレン
ジの木に変身してからは、オレンジの木と蜜蜂に変身した時にいた森の主である
ランダ姫に枝を切り落とされて血を流すといった、一貫して受動的かつか弱い印
象を受ける存在として描かれている。
ナディ―ヌ・ジャスマンによれば、エメ王子は自力でその場から動けないオレ
ンジの木に変身することで弱者の立場に置かれ、枝を切り落とされることによっ
て男らしさを奪われている 1）。一方で姫は小人と蜜蜂に変身した際は針で鬼女を刺
1） Nadine Jasmin, Naissance du conte féminin., Mots et merveilles  : les contes de fées de Madame 



44

して撃退し、オレンジの花を摘もうとしたランダ姫を怒って針で刺すといった攻
撃性を持っている上に、醜く性質の良くない人喰い鬼の息子との結婚を自分には
相応しくないからと拒み、自分の意志で王子を助けて匿い、魔法の を盗んで逃
亡するといった、常に自分の意志をしっかりと持った行動力のある存在として描
かれている。この能動的なヒロインと受動的なヒーローの対比を、ジャスマンは
物語の女性化と述べている 2）。男性の英雄が演じることの多い戦闘、冒険をヒロイ
ンが担い、敵に囚われたり英雄に救い出されるといったヒロインに起こりがちな
出来事がヒーローの身に降りかかっている。そもそもこの物語においては女性が
上位、強い権限を持った存在として描かれている。例えば王子と姫を追跡する鬼
女トゥルマンティーヌは夫の男鬼より頭が切れ、物事を決める時は必ず彼女の意
志が通り、配下の小鬼たちを従えて命令を下す。森の主であるランダ姫は豪華な
城に住み富と地位、美貌、学識を持つが若い男を寄せ付けず、結婚を拒んでいる。
ドーノワ夫人は性的役割を逆転させることで男性主人公の冒険を取り去り、か弱
い少女というよりは戦士のようなヒロインに命を吹き込もうとしたという 3）。ま
た、エメ姫はオレンジの木になった王子に対してこのように述べている。

Que tout ce qui est à vous m’appartient, et que je défends mon bien, quand je 

défends vos fleurs?
4 ）

あなたのものはすべて私のものであり、あなたの花を守るとき、私は私の
財産を守るのですよ？

ここから、自分がずっと王子を守ってきたのだから、王子の一部である花を自
分の財産である主張するほどに強い所有欲を抱いていることが分かる。これは女
性、ヒロインを勝利、活躍、出世における報酬や財産とみなす英雄的な所有欲で
あるようにうかがえる。また、蜜蜂は針を武器とするが、剣や針などの鋭利な刃
物は男性性の象徴である 5）。
エメ姫の能動性と攻撃性、所有欲は当時の女性の美徳とされた謙虚さや慎みか
らは大きくかけ離れているが、彼女の行為を完全に男性的と断言するには注意が
必要であると考えられる。彼女はその風貌を作中でこのように表されている。

Elle [la princesse Aimée] s’était fait un habit de peau de tigre; ses bras étaient 

demi-nus; elle portait un carquois et des flèches sur son épaule, un arc à sa 

ceinture; ses cheveux blonds n’étaient attachés qu’avec un cordon de jonc 

d’Aulnoy（1690-1698）, Paris, Honoré Champion, 2002, p. 405
2 ） Ibid, p. 404
3 ） Ibid, p. 406
4 ） Madame d’Aulnoy, Contes des Fées suivis des Contes nouveaux ou Les Fées à la Mode, édiditon 

critique établie par Nadine Jasmin, volume 1, Paris, Honoré Champion, 2002, p. 359.
5 ） 田村公江、「精神分析におけるファルスの意味：少女戦士の剣のシンボリズム」『フォーラム』
14、跡見学園女子大学文化学会、1996、p. 29-46



45

marin, et flottaient au gré du vent sur sa gorge et sur son dos; [...] elle traversait 

les bois comme une seconde Diane
6 ）

.

エメ姫は虎の皮の衣装を仕立て、彼女の腕は半分むき出しだった。彼女は
矢筒と矢を肩に担ぎ、ベルトには弓を下げていた。彼女のブロンドの髪は海
草の紐だけで結ばれており、風になびいて喉を通って背中に流れていた。[…]

彼女は第二のディアナのように森を渡った。

虎の毛皮を纏って弓矢を携え、野を駆ける姿は狩猟の女神ディアナに例えられ
ている。ディアナは攻撃性と戦闘力を持った活動的な女神である。キリスト教以
前の異教の女神は淑やかで優しいだけの存在ではなく、むしろ恐ろしい側面と強
力な支配権を持っていた。エメ姫は容姿だけでなく性質、行動もまさにディアナ
のようであると言えるだろう。さらに、後述のように、彼女が変身した蜜蜂はディ
アナと深い関連性がある 7）。
次章では、蜜蜂とオレンジの木の表象を掘り下げながら探っていく。

Ⅱ．蜜蜂とオレンジの木の表象
前章において蜜蜂は女神ディアナと関連があると述べた。ギリシア神話におい
てはディアナのシンボルとされ、エフェソスのアルテミス（ディアナ）像の腰部
分に彫られている。

  
8 ）

その他にも、蜜蜂は生命力や復活の象徴であるとされる 9）。能動性と勤勉さからキ
リスト教においては共同体と労働の象徴とされ、また王権の象徴でもあり、メロ
ヴィング家由来のシンボルであったという10）。聖職者や支配者は蜜蜂のイメージを
好んできたという。よって蜜蜂への変身は王権、つまり支配権を持った女性のイ
メージであるように考えられる。また、蜜蝋は蜜蜂が肉体の交わりなしに産み出

6） Madame d’Aulnoy, op.cit., p. 339.
7 ） クレア・プレストン『ミツバチと文明』、倉橋俊介（訳）草思社、2020、p. 37
8 ） http://antique-gallery-soleil.com/products/detail.php?product_id=3902  2024.10.8
9 ） クレア・プレストン、前掲、p. 30.
10） 小宮正弘、「ナポレオン紋章におけるオリエントの出現」『静岡産業大学国際情報学部紀要』
5、p. 42-52、p. 33.



46

したものであることから、蜜蜂と聖母信仰は密接に結びついている 11）。これらの表
象から、蜜蜂には活動性と純潔のイメージがうかがえる。さらに、ウェルギリウ
スの「蜜蜂は腐った牛の死骸から生まれる」という詩の一節から、全く異なる生
物から生死を超えて生まれ出てくる変身かつ自然の驚異であるとされる12）。このよ
うに蜜蜂は変身、再生とも関連性がある。ドーノワ夫人が蜜蜂の表象をどこまで
理解した上で用いたのかは先行研究を分析した限りでは明確には分かっていない
が、彼女のおとぎ話が神話や古い民間伝承に依拠していることから、ウェルギリ
ウスの詩やディアナの象徴とされる点は知っていたと考えられる。
物語の最後で妖精によって出生が明かされたエメ姫は毛皮を脱ぎ捨てて比類なき
美しさの衣装に着替えて身分を回復するが、まさに野性から文明社会への回帰、
野性児から高貴な姫君への再生といえる。
一方でオレンジは多産、純潔の象徴であり、結婚式に花嫁が花冠を被ることか
ら結婚のシンボルとされる 13）。17世紀の寓話の時代において、男性から恋人への贈
り物とされることから、愛の象徴でもあるとされる 14）。いずれにせよオレンジは女
性的要素の強いモチーフであると考えられる。ドーノワ夫人が愛の贈り物とされ
るオレンジに王子を変身させることは単なる男らしさの欠如だけではなく、男性
にも純潔、結婚における誠実さが必要であると考えていたのではないか。実際、
王子は戦うことこそなくともエメ姫に対して誠実であり、物語の終わりにその性
質が魅力的であると賞賛されている。
活動性と純潔性は女神ディアナと関連し、エメ姫自身も蜜蜂のように動き回り、
おそらく純潔である。蜜蜂への変身はよりディアナのイメージを強調しているよ
うにうかがえる。よって、エメ姫の攻撃性は男性的というよりも古い時代の女神
の要素が強いのではないだろうか。弓矢を携え駆け、獲物を狩るディアナと針を
備えて飛び回り、敵を刺す蜜蜂はどこか似通っているように考えられる。蜜蜂に
変身した姫は鬼女を千回も刺す快楽を味わっている 15）が、ディアナは死をもたら
す矢を放ち老若男女問わず殺戮する恐ろしい女神である。
また、山本佳生は論文中でホラティウスの詩において詩歌や言葉を取り出す作
業を蜜蜂が飛び回って蜜を集めることに例えられていることに言及し、これは読
書による知識の収集であると解釈している16）。エメ姫は教養どころか人の言葉すら
話せなかったが、王子と愛し合うようになってから言葉が通じないことをもどか
しく思い、鬼女から盗んだ魔法の に願って恋人である王子と同じ言葉、つまり

11） 佐藤仁、「教皇ウルバヌス 8 世の治世における蜜蜂表象に関する研究」『成城大学美術史』
23、成城大学、2017、p. 52.

12） 内田次信、「ウェルギリウス『農耕詩』第 4歌における二箇所のブーゴニア談：蜜蜂の奇跡
的再生と変身の神話」、『神話学研究』1、ギリシア・ローマ神話学研究会、2017、p. 2-28, p. 4

13） ピエール・ラスロー『柑橘類の文化史　歴史と人との関わり』、寺町智子（訳）、一灯舎、
2010。

14） 藤原恵子、「指小辞を手がかりに読む「サンドリヨン」（その 2）」、『京都産業大学論集』43、
京都産業大学、2011、p. 59-96、p. 78.

15） Madame d’Aulnoy, op.cit., p. 356.
16） 山本佳生、「蜜蜂のあとを追って -モンテーニュとエラスムス -」『総合人文科学センター研
究誌』7、早稲田大学、2019、p. 249-258、p. 251.



47

人間の言葉を話せるようになる。この人間の言葉とはウィットに富んだ美しい言
葉であり愛を語る言葉、つまり文学サロンで用いられていたような言葉であると
される17）。人間の言葉を話せるようになってからエメ姫は王子とのやりとりに何度
か 4行詩を読んでおり、文学的な素養を身に付けていることがうかがえる。さら
にエメ姫は、ランダ姫の美貌と教養、地位と比較して自分を «une princesse 

infortunée, que vous avez vue couverte d'une peau de tigre, au milieu de plusieurs 

monstres qui ne lui ont donné que des manières dures et barbares, et dont la beauté 

est trop médiocre pour vous arrêter.
18）

»「過酷で野蛮な態度しか与えなかった、数人
の怪物どもの真っただ中で虎の皮をかぶった不幸な姫であり、その美しさはあま
りにも平凡すぎてあなたを留めることができない」と嘆いていることから、野性
の中で言葉も話せず自分の美しさも世の中の事象も何も知らなかった状態から人
間の美しい言葉を知り、話せるようになったことで自分の野性を恥じて教養を身
に付けることを求めるようになったようにうかがえる。女性と教養はドーノワ夫
人のおとぎ話において重要なテーマであり、ほとんど全ての物語においてヒロイ
ンは高度な教養、特に文学的な素養に優れている。言葉が通じなくとも、王子は
姫の誠実な優しさによって彼女を愛するようになったが、

ce langage [la langage de la princesse Aimée] dur et barbare qui sonne si mal 

dans sa belle bouche, me（le prince）laissent craindre quelque aventure plus 

funeste que celle qui m'est déjà arrivée !
19）

»

彼女（エメ姫）の美しい口からはとても邪悪に聞こえるこの辛辣で野蛮な
言葉を聞くと、すでに私（王子）に起こったものよりもさらに致命的な出来
事が起こるのではないかと私は恐れている。

上記のように彼女の口からその美しい容貌とは似つかわしくない野蛮な言葉が
発せられることを恐ろしく思っていた。どんなに姫が美しく優しくとも、野蛮な
鬼の言葉を受け入れることはできず、愛し合う関係を継続するためには美しい言
葉を話せるようになる必要があった。物語の最後に身分を回復した姫はその才気
によって賞賛の的となった。このように言葉や知識という観点から見ると、少女
の蜜蜂への変身は文学サロンの女性と彼女たちを対象としたおとぎ話において非
常に重要な意味があると考えられる。
次章では、戦う少女というモチーフを、ディアナを主とした女神およびドーノ
ワ夫人の他のおとぎ話における戦うヒロインと照らし合わせて検討する。王子が
攻撃性のない穏やかで、かつ受動的な人物として描かれている点を女戦士と恋人
の神話上の事例を見ながら探っていく。

17） Nadine Jasmineop.cit., p. 407
18） Madame d’Aulnoy, op.cit., p. 359
19） Madame d’Aulnoy, op.cit., p.342



48

Ⅲ．戦う少女と穏やかな恋人
エメ姫は戦う少女であり、彼女が喩えられたディアナは活動的な戦う処女神で
ある。エメ姫は自身の出生を最後まで知らなかったが、鬼の島に流れ着いた時に
身に付けていた産着や装飾品から高貴な生まれであることを確信しており、狂暴
な人喰い鬼の息子と結婚して子供を産むことを拒絶していた。結婚の強制への抵
抗はドーノワ夫人のおとぎ話における重要なトピックの一つだが、このエメ姫の
様子は乱暴な男に貞操を汚されることを拒むディアナの要素が見られる。ディア
ナは自身の純潔を汚そうとしたアクタイオンを、猟犬をけしかけて噛み殺させる
といった 20）惨たらしい形で死に追いやる。エメ姫は直接手を下してこそいないが、
策を巡らして鬼の息子が王子と間違えられて実の両親に食い殺されるように仕向
けている 21）。物語においてその様子は、エメ姫の聡明さと王子を守る強さを強調す
るように描写されているが、人を食らっていた鬼が同じ鬼、しかも両親によって
子供が食い殺されるように仕向けるとは極めて残酷である。しかしドーノワ夫人
のおとぎ話においてはヒロインに結婚を迫ったり、乱暴を働いた男が残酷な方法
で殺される事例は多く見られる。結婚の強制への抵抗というテーマはドーノワ夫
人自身の不幸な結婚生活が少なからず投影されていることがうかがえる上に、乱
暴な男、自分を汚そうとする男を罰する力を持つ女性を物語に登場させることで
女性に決定権を持たせようとしたのであろう。他の多くの物語では男を罰するの
はヒロインを助け導く、ある種の母神的な妖精だが、この物語においてはヒロイ
ンが自ら策を巡らしている。母神的な妖精ではなく戦う処女神的なヒロインが物
語の中で強い決定権を持っている。策を巡らす様子は知恵の女神ミネルヴァを彷
彿とさせる。ミネルヴァもまた純潔の誓いを立てた処女神であり、高度な知性を
備えている。
戦う少女が登場する民話は世界中にあるが、多くが武装して狩りをし、冒険す
る。男装したり男のような振る舞いをすることがあっても、完全に男になったり、
女性的な要素を失くしたりはしない。男装している間は封じ込めていても完全に
なくなるわけではないことが多い。エメ姫は鬼の言葉を話して野を駆けまわって
いても

elle vivait dans une parfaite ignorance de toutes les choses du monde; elle ne 

laissait pas d'avoir d’aussi bons principes de vertu, de douceur et de naturel, que 

si elle avait été élevée dans la Cour de l'univers la mieux polie.
22）

彼女は宇宙で最も洗練された宮廷で育てられたかのように、美徳、柔らか
さ、生来の素質という優れた道義を欠かすことはなかった。

20） ヒュギーヌス『ギリシア神話』高津春繫（訳）、岩波文庫、1953。オウィディウス『変身物
語』では裸体を偶然見ただけであるが、ここではアクタイオンが女神を犯そうとした説を取
り扱う。

21） ペロー「親指小僧」でも同様のやり方で鬼を欺いている。
22） Madame d’Aulnoy, op.cit., p. 338-339.



49

上記のように「美徳、柔らかさ、生来の素質という優れた道義を欠かすことは
なく」、王子が彼女を愛したのも外見の美しさより «des mouvements de tendresse 

dans son âme»
23）「彼女の魂の中にある優しさの動き」が決定打となっている。例

えば、同じように戦うヒロインが登場するドーノワ夫人のおとぎ話、Belle, Belle 

ou Chevalier Fortunéeではヒロインの Belle Belle は男装して騎士 Fortunéeと名乗
り、ドラゴンを退治するほどの功績を上げるが、最終的に女性であったことが発
覚した際に王は彼女に求婚するが、それは彼女の騎士としての功績ではなく女性
としての美徳や優しさからである。Finette Cendronにおいても同様で、Finetteは
鬼をオーブンで焼き殺し頭部を切断する強さを持つが 24）、王子は美しく着飾った彼
女の姿と淑やかさによって求婚する。いずれの物語においてもヒロインの相手と
なるヒーローは作中で戦ったりヒロインを敵から守ったりすることはない。戦う
ことも策略を巡らせることもなく穏やかで大人しい印象がある。しかしヒーロー
は優しさ、誠実さといった点で賞賛される。
では、戦うヒロインの恋人が穏やかな気質なのは、性別の逆転、ヒーローの女
性化といえるのだろうか。ディアナの神話を探ってみる。ディアナにはオリオン
との恋のエピソードがある。オリオンは腕の良い狩人であり、純潔の誓いを立て
たディアナが唯一心を許した男性であった。オリオンは勇敢な戦士的な男性像で
あり、2人で狩りをして楽しんでいたが最終的に結ばれることはなかった。一方
でディアナと月の女神として同一視、または一側面とされる女神セレーネは穏や
かな性質の青年エンデュミオンに恋し、眠ったままの彼との間に 50 人の娘を儲け
る。エステル・フランケルによると、エンデュミオンの穏やかさ、受動性は気性
の激しいディアナの未発達な部分を補い、優しさを教え、彼女を立てながら繊細
さを目覚めさせるという。同志的な戦士は対等な関係で満足するが、内面の不足
を補う男性は結婚や育児に関心を誘うという25）。このフランケルの見解はディアナ
の戦う強さ、残酷さ主とした性質に着目した上で狩人としての性質のよく似たオ
リオンと眠ったまま女神の愛を受け入れて不老不死の眠りについたエンデュミオ
ンとの関係性を分析したものである。ドーノワ夫人の作品分析において当てはめ
るのが妥当なのかは微妙なところではあるが、本論文ではエメ姫が「第 2のディ
アナ」と描写されていたことと王子が彼女の優しさに恋をし、最後には

la princesse Aimée quitta sa peau de tigre pour prendre des habits d'une 

beauté incomparable.

[...]La beauté et la sagesse d'Aimée jointes à son esprit, la rendirent 

l'admiration de son siècle; sa chère mère l'aimait éperdument. Les grandes 

qualités du prince Aimé ne charmaient pas moins que sa bonne mine[...] on 

23） Madame d’Aulnoy, op.cit., p. 344.
24） 旧約聖書外伝の『ユディト記』における、ホロフェルヌスの首を切るユディトを彷彿とさせ
る。

25） ヴァレリー・エステル・フランケル『世界を創る女神の神話』シカ・マッケンジー（訳）、
株式会社フィルムアート社、2016、p. 303.



50

nomma le fils aîné du prince et de la princesse, Amour Fidèle.
26）

[...]エメ姫は虎の皮から、比類のない美しさの服に着替えた。
[...]エメの美しさと知恵は、機知に富んでおり、彼女を世紀の賞賛の的と
した。彼女の親愛なる母親は彼女を狂おしいほど愛していた。エメ王子の優
れた資質は、その美貌に劣らず魅力的であった。[...]王子と姫の長男は「忠
実な愛」と名付けられた。

と描写されるように、虎の毛皮を脱ぎ捨て姫としての本来の身分を回復し、生
来持っていた美貌と才気が賞賛の的となるほどにはっきりと表に現れていること
から、王子の資質によってエメ姫が生来持っていた美徳を引き出され、攻撃的な
面を持つ野性から妻、そして母へと変容していく様子から活動的かつ攻撃的な処
女神ディアナにとって受動的で穏やかな恋人がどのような役目を果たすのかと
いった見解に沿って考えられるのではないか。
ディアナのように野を駆ける野性だったエメ姫は王子との愛によって美しい言
葉を話せるように願い、教養や優雅さを望んだ。そして身分を回復し、王子と結
婚し、その才気によって賞賛の的となる。生来備わっていた美徳が王子によって
見いだされ、野性から高貴な姫君へと再生した。王子が共に戦う強さを持つが強
引な男性であったとしたら、姫に生来備わっていた優しさ、美徳や才気を見出し、
引き出すことができただろうか。王子の受動的な人物像は鬼の中で野性のまま育っ
た姫の中の女性的な美徳を引き出し、再生させるために必要であったと考えるな
らば、王子は女性化した存在ではなく、むしろ女性性を引き出すための男として
の役割を担っているのではないか。また、エメ姫と王子の結婚からは Amour 

Fidèle（忠実な愛）という息子が産まれていることからも、誠実さと女性的な美
徳、才気の結びつきから忠実な愛が生まれるとドーノワ夫人が意図していたなら
ば、ディアナ的な女性の強さと能動性を肯定し、女性的な美徳を引き出すために
は強引ではなく誠実かつ穏やかな、女性に無体を働くことのない男性を理想とし
ていたのではないだろうか。無論そういった男性像はこの物語に限った話ではな
いが、強いヒロインと対峙させることで男性の無害性、穏やかさが際立ち、なお
かつ彼らの存在によってヒロインの女性的な資質が自発的に表に出てくるように
考えられる。
物語の最後の教訓詩において

Avec un tendre amant, seule au milieu des bois,

Aimée eut en tout temps une extrême sagesse;

Toujours de la raison elle écouta la voix,

Et sut de son amant conserver la tendresse.

26） Madame d‘Aulnoy, op.cit., p. 362-363



51

優しい恋人と一緒に、森の真ん中で一人、エメは常に極めて知恵を持って
いた。
彼女は常に理性を持ってその声に耳を傾け、恋人の優しさを保つ方法を知っ

ていた。

エメ姫が常に優しい恋人といる間、極めて知恵を持ち理性的で、恋人の優しさ
を保つ方法を知っていたことが描写されている。彼女は野性ではあったが野蛮で
はなく賢明な存在であり、恋人との関係を良好に保っていた。一人でいても知恵
や理性を持ってはいるのだが、「優しい恋人と共にある」時に姫の知性や理性が発
揮されていることが物語の中では顕著である。王子が怪我をして弱った、穏やか
な性質の男性であるために、姫が強さと優しさの両方を備えた存在として描くこ
とができるのではないかと考えられる。
姫は野性の毛皮を脱ぎ捨てて社会化、文明化したが、ディアナのような能動性
や活動性は失われたのだろうか。彼女は賞賛の的となった資質を元々備えていた
のは事実だが、王子を助け、守る優しさは自発的な行動力と共に発揮されていた。
彼女はただやみくもに戦いたいがために攻撃的に針で鬼女やランダ姫を刺したの
ではない。その行動原理は愛する王子を守るためであった。王子が愛し、引き出
した姫の優しさは彼女が能動的であったからこそ表に出たと考えられる。彼女は
自らを野蛮であると称しながらも、王子を守ってきたことを自覚しておりそれを
恥じている様子はうかがえない。結婚後、彼女は能動性を失って従順になったの
ではなく、あくまで鬼の言葉や才気の欠如といった野蛮さだけを捨て、守る強さ
と自発的な行動力は残っていると考えられる。

Ⅳ．むすびに代えて
先行研究において、この物語は性別役割の逆転、ヒロインの男性化とヒーロー
の女性化であると述べられていた 27）。
しかし、エメ姫の能動性や攻撃性を男性的な強さではなく活動的な戦う処女神
ディアナのイメージに、王子の受動性を女戦士の女性性を引き出し結婚や過程に
目を向けさせる存在として解釈すると、エメ姫は野性の中にも優しさと慈愛を備
えた女神的な女性像である。そして王子は彼女の美徳や資質を引き出し、成熟し
た女性へと成長させる存在として、少女を妻、母へと導く役割を果たす男性であ
ると考えられる。姫と王子が同じ名前を持ち、従兄妹であることから外見的特徴
も似通っていることが作中でも述べられているが、エメ姫の身分を回復させ、野
性から高貴な女性へと再生させるために王子の受動的かつ穏やかな性質が必要
だったとするならば、彼らの持つ互いの性質と存在がある種の表裏一体のように
も考えられる。

（大阪大学大学院博士後期課程）

27） Nadine Jasmin, op.cit., p. 405.




