
Title プルーストと第一次世界大戦下のパリ音楽生活

Author(s) 和田, 章男

Citation Gallia. 2025, 64, p. 143-152

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/102156

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



143

プルーストと第一次世界大戦下のパリ音楽生活

和田　章男

プルーストは 1893 年頃（22 歳）のアンケートにおいて、好きな作曲家として
ベートーヴェン、ワーグナー、シューマンの名を挙げている 1）。もっぱらドイツ音
楽に傾倒していたように見えるが、これはプルーストに限ったことではない。19
世紀に人気を博したパリの公開コンサートでは、ベートーヴェンの序曲や交響曲
が毎回のように演奏され、また世紀後半にはコンセール・ラムルーとコンセール・
コロンヌの二大オーケストラがとりわけワーグナー楽劇の序曲や抜粋を演奏し、
フランスにおけるワーグナー普及に大きく貢献した。1890 年代から 20 世紀初め
にかけてパリ・オペラ座でも、フランス語訳によるワーグナー作品がほぼ 2年お
きに初演され、およそ 20 年間で全曲が上演された 2）。さらに、20 世紀初頭には世
紀末のデカダンス的な雰囲気を一掃すべく、ベートーヴェンが再びパリ音楽界の
ヒーローとなり、生の歓びが奏でられたのだった 3）。サン＝サーンスが「平和的侵
入」と呼んだほどに 4）、ベートーヴェンとワーグナーを中心とするドイツ音楽のパ
リ音楽界での存在感は圧倒的だったと言っても過言ではない。ところが、門外不
出だったワーグナーの最終作『パルジファル』が 1914 年 1 月にパリで初演され大
成功を収めたおよそ半年後に第一次世界大戦が勃発する。戦争によってパリの音
楽生活はどのように変容したのか、特に敵国ドイツの音楽はどのように扱われた
のか、プルーストはそのような音楽状況の変化にどんな態度を取り、小説創作は
いかなる影響を受けたのかを問うことが本稿の目的である。

第一次世界大戦下のパリ音楽事情 5）

戦争が勃発した 1914 年 8 月初旬、シーズンオフだったとはいえ音楽や演劇など
の文化的活動が中止され、音楽家や劇場のスタッフが動員されたせいもあって、
10 月からの通常の音楽活動も開始できなかった。しかしながら、コンサートや劇
場の再開は意外なほど早く、同年 11 月 23 日の法令によって許可された。ただし、
理念的かつ物質的に戦時にふさわしい内容であること、つまり音楽による国民統

1） Marcel Proust, «Marcel Proust par lui-même», Essais, édition publiée sous la direction 

d’Antoine Compagnon, Gallimard, «Bibliothèque de la Pléiade», 2022, p. 113. 1887 年（16 歳）
のアンケートでは好きな作曲家としてモーツァルトとグノーを挙げていた（ibid, p. 55）。

2） パリにおけるワーグナー受容とプルーストとの関連については、拙著『プルースト 受容と
創造』大阪大学出版会、2020 の第 3部第 2章（p. 195-205）を参照のこと。

3） ベートーヴェンの復活については拙著の第 3部第 3章を参照のこと（p. 229-239）。
4） この表現については後に論じる。
5） 大戦下のパリ音楽事情については、Charlotte Segond-Genovesi, Musique et musiciens à Paris 

pendant la Grande Guerre. Les Chemins du patriotisme, Vrin, 2021 を参照のこと。



144

合と国威発揚を旨とすることが求められ、時間制限や検閲などの条件付きではあっ
た 6）。最初に許可されたオーケストラ・コンサートは「マチネ・ナショナル」とい
う呼称のもと、コンセルヴァトワールの音楽家たちによってソルボンヌ大学の大
劇場で開かれた。それは愛国主義を標榜した催しであり、フランスおよび同盟国
の国歌の演奏や祖国防衛を説く講演が同時に行われた。オペラ上演に関しても、
オペラ＝コミック座が 12 月 6 日に再開したのを皮切りに、各劇場が徐々に活動を
始めた。ただ、オペラの殿堂であるパリ・オペラ座（ガルニエ劇場）は、木炭の
配給場として使われていたことや、新支配人のジャック・ルーシェの就任が遅れ
たことなどの理由によって、再開はおよそ 1年後の 1915 年 12 月 9 日のことだっ
た。
コンサートやオペラ上演のプログラムに目を向けるなら、少なくとも戦争勃発
直後の 1914-15 年度の 1 年間について、その最大の特徴はほぼ完全にドイツ音楽
が排除されたことだ 7）。上述したように、19世紀においてベートーヴェンを中心と
する古典派からロマン派にかけてのドイツの芸術的な器楽音楽の興隆はめざまし
く、またワーグナー楽劇は戦前のパリ・オペラ座の最重要レパートリーであった
だけに、ドイツ音楽の欠落はきわめて大きなものだったはずだ。確かに、普仏戦
争後ドイツに対抗して国民音楽協会が芸術的なフランス音楽を推進すべく活発な
活動を続け、サン＝サーンス、セザール・フランク、フォーレ、ドビュッシーな
ど優れた音楽家が活躍するようになったとはいうものの、20 世紀初頭のベートー
ヴェンの神格化や戦争直前の『パルジファル』の大成功など、ドイツ音楽の影響
力は変わらず続いていた。
後に見るように、愛国主義的な観点からドイツ音楽、特にワーグナー以降のド
イツ現代音楽を排斥しようとする声が新聞紙上で高まるが、まずはコロンヌ＝ラ
ムルー合同オーケストラによる定期コンサートを例にとって、戦争中のプログラ
ムの推移を確認しよう。コロンヌ＝ラムルー合同オーケストラとは、第三共和政
下のパリで人気を二分していたコンセール・コロンヌとコンセール・ラムルーが、
動員によってメンバーが減少したため、大戦中に合同で演奏会を行った臨時の組
織である。1914 年 12 月 6 日から戦後の 1919 年 4 月 6 日の追加公演までシーズン
中の毎日曜日にコンサートを開催した 8）。指揮は当時それぞれのオーケストラで主
任指揮者を務めていたガブリエル・ピエルネとカミーユ・シュヴィヤールが交代
で担当、会場はガヴォー・ホールだった。
コロンヌ＝ラムルー合同オーケストラによる日曜コンサートでも、戦争開始後
1年目の 1914-15 年度にはドイツ音楽は完全に排除されていた。フランス国歌『ラ・
マルセイエーズ』をはじめ、同盟国のイギリスやロシアの国歌が演奏され、国威

6） 大戦勃発後の音楽活動の再開の経緯については、Charlotte Segond-Genovesi, op. cit., p. 23-44
を参照のこと。

7） Charlotte Segond-Genovesi, op. cit., p. 69-77, p. 258-260. ただし、コンセール・ルージュとコン
セール・トゥーシュなど常連客を中心とする小規模のコンサートではベートーヴェンの演奏
は行われていた。プルーストもこれらのコンサートを聴いていたと思われる。

8） 戦争終結からおよそ 1年後の 1919 年 10 月 19 日よりコンセール・コロンヌはシャトレ劇場
で、コンセール・ラムルーはガヴォー・ホールでそれぞれ独立して公演を再開した。



145

発揚を意図したプログラムだった。しかるに 2年目の 1915-16 年度には様相が一
変する。初日の 10 月 24 日にベルリオーズの『幻想交響曲』とともにベートーヴェ
ンの第 3交響曲「英雄」が演奏されたのだ。その様子を『ラントランジジャン』
紙は次のように伝えている―

　昨日ベートーヴェンがパリの町に帰ってきた。それはシュヴィヤールのコ
ンサートでのことだ。シュヴィヤール氏はプログラムに「英雄」を入れてい
た。大きな沈黙が会場に流れた。その時、指揮棒の先で譜面台を叩いて交響
曲の演奏を始めることを合図した。会場には多くの休暇中の軍人や負傷した
兵士がいた。作品は静寂のうちに聴かれた。終わると拍手喝采が繰り返され
た 9）。

戦争中にドイツ人音楽家の作品がパリに拍手喝采で迎えられた。『ゴーロワ』紙
でもベートーヴェンの交響曲がベルリオーズの作品と同じく喝采されたことを伝
え、傑作というものは人類に属するものであると言明する 10）。ドイツ音楽がパリで
響いたことに対する批判は皆無だったと言ってよい。
その後、ベートーヴェンの交響曲を中心にドイツ音楽がこの年度のコロンヌ＝
ラムルー合同演奏会のプログラムに載る。以下に演奏されたドイツ音楽を抜き出
してみる 11）。

年度 日付 ドイツ音楽のプログラム

1915 10 ／ 24 ベートーヴェン交響曲 3番「英雄」

10 ／ 31 ベートーヴェン『エグモント』序曲

11 ／ 14 ベートーヴェン交響曲 3番「英雄」

12 ／ 5 モーツァルト『フィガロの結婚』序曲
ベートーヴェン交響曲 6番「田園」

12 ／ 12 ベートーヴェン『レオノーレ』序曲 3番

12 ／ 26 J.-S.バッハ『クリスマス・オラトリオ』「パストラーレ」
モーツァルト「セレナーデ」
ベートーヴェン交響曲 5番「運命」

9） L’Intransigeant, 26 octobre 1915.
10） «Concerts», Le Gaulois, 25 octobre 1915.
11） 『ゴーロワ』紙のコンサート通信に基づく。



146

1916 1 ／ 9 【古典派】ハイドン交響曲二長調
モーツァルト「アリエット」
ベートーヴェン『プロメテウス』序曲

1／ 16 【古典派】モーツァルト交響曲 38 番ニ長調
ベートーヴェン七重奏曲（抜粋）

1／ 23 【古典派】ヘンデル協奏曲二短調
ベートーヴェン交響曲 7番

1／ 30 【ロマン派】シューマン交響曲 4番ニ短調

2／ 6 【ロマン派】シューベルト交響曲「未完成」

3／ 12 ベートーヴェン交響曲 8番

3／ 19 ベートーヴェン交響曲 6番「田園」

4／ 2 ベートーヴェン『エグモント』序曲
ベートーヴェン交響曲 3番「英雄」

4／ 9 ベートーヴェン交響曲 5番「運命」

ベートーヴェンの有名な交響曲を中心に、バッハ、ヘンデル、ハイドン、モー
ツァルトなどの古典的な作品に加えて、シューベルト、シューマンなどのロマン
派の作品も演奏されている。このようなプログラムの傾向は戦争が終わる 1918 年
まで変わることはない。注目すべきことは、戦前にはコンサートでも毎回のよう
に演奏されたワーグナーの序曲や、リヒャルト・シュトラウスをはじめとする現
代ドイツ音楽家の作品に関しては排除されたままであったということだ。

大戦中のドイツ音楽をめぐる論争
批評精神が旺盛で、あらゆる事象について賛否両論が起こることが常のパリに
おいて、敵国ドイツの音楽が意外なほど静かに、しかも好意的に迎えられたのは
なぜか。戦争が始まってまもなくドイツの文化や音楽についての論考が新聞各紙
に掲載された。それらにおいて二つのドイツを区別する見方が多く見られる―
「二つのドイツ、軍人のドイツと思想家のドイツがある」（アルフレッド・カピュ
ス）12）、「昔、プロシア化されていないドイツ、感情豊かで哲学的、音楽的、文学的
なドイツがあった」（モーリス・ドネー）13）。『エコー・ド・パリ』紙に 7回にわたっ
て「ドイツびいき」«Germanophilie»という表題のもと、フランスにおけるドイ
ツ音楽の過度の影響を嘆いたサン＝サーンスでさえ、バッハ、モーツァルト、ベー
トーヴェンなどが体現するドイツは「今日のゲルマン帝国」とは全く異なり、フ

12） Alfred Capus, «Les Représailles», Le Figaro, 10 octobre 1914.
13） Maurice Donnay, «Musique», Le Figaro, 29 avril 1915.



147

ランス文化とイタリア趣味がしみ込んだ小さな王国と公爵領の集まりから成る国
であったと書いている 14）。また音楽評論家ピエール・ラロは、フランス革命の高邁
な精神に着想されたベートーヴェン作「英雄交響曲」ほど戦下において魂と勇気
を鼓舞する音楽はほかにないと主張する15）。戦争開始後の1年間ドイツ音楽はほぼ
完全にパリの音楽界から排除されていたものの、2年目の 1915-16 年度に古典派お
よびロマン派のドイツ人巨匠たちの音楽が復活し、フランスの聴衆にも好意的に
受け入れられたのも、多くの識者たちによって「昔の良きドイツ」の音楽は人類
の遺産として普遍的な価値を持っているとの考えが一般聴衆の間にもすでに広
まっていたためであろう。
しかしながら、戦争が終結するまでワーグナーおよびドイツ現代音楽がパリで
演奏されることはなかった。軍事的ドイツ精神を体現する音楽家として矢面に立
たされたのはとりわけワーグナーであり、ついで当時パリで最も著名な現代ドイ
ツ人作曲家リヒャルト・シュトラウスであった。上で言及したように、まずサン
＝サーンスが保守系新聞『エコー・ド・パリ』紙にワーグナーを標的とする反ド
イツ音楽論を展開した。

ワーグナーがわれわれのもとにもたらしたのは、祖国のない芸術ではなく、
本質的にドイツ的な芸術である。この純粋にゲルマン的な性格が、ドイツの
外で認められるのに味わった困難の主な原因なのだ。音楽の力強い魔力によっ
て、ドイツの魂と文化をいたるところに浸透させ、目標とする征服を平和的
侵入によって準備するという意図をもって、ドイツは長く忍耐強い努力によっ
てやっとそれらの作品を受け入れさせることができたのだ 16）。

サン＝サーンスは「祖国のない芸術」（« l’art sans patrie»）というテーゼを否定
し、ワーグナーを「現代ドイツの芸術的化身」（« la personnification artistique de 

l’Allemagne moderne»）17）と見なす。フランスにおけるワーグナー受容の多難な歴
史を踏まえながら、音楽による「平和的侵入」（« la pénétration pacifique»）と形
容することによって現在の軍事的侵入と巧みに結び付け、フランス伝統の明晰と
簡潔が、ドイツ芸術の冗長と重厚に脅かされていると説く。アカデミー・フラン
セーズ会員の歴史家フレデリック・マソンは、サン＝サーンスに続いて同じく『エ
コー・ド・パリ』紙に「祖国のない芸術」と題した論考を発表し、芸術にも祖国
があると、かなり感情的な愛国主義的音楽論を展開する―「野蛮人たちの何も

14） Camille Saint-Saëns, «Germanophilie», L’Écho de Paris, 23 octobre 1914. 同タイトルの論考は、
『エコー・ド・パリ』紙の 1914 年 9 月 19 日、10 月 6 日、10 月 16 日、10 月 23 日、11 月 21
日、1915 年 1 月 11 日、4月 5 日（「エピローグ」）に掲載された。これらの論考は 1916 年 7
月に冊子として刊行された。サン＝サーンスの音楽評論については、Camille Saint-Saëns, 

Écrits sur la musique et les musiciens 1870-1921, présentés et annotés par Marie-Gabrielle 

Soret, Vrin, 2012 を参照のこと。
15） Pierre Lalo, «La Musique», Le Temps, 23 février 1915.
16） Camille Saint-Saëns, «Germanophilie», L’Écho de Paris, 21 novembre 1914 ; Camille Saint-

Saëns, Écrits sur la musique et les musiciens 1870-1921, p. 910.
17） Camille Saint-Saëns, op. cit., p. 909.



148

のも、彼らの文学、音楽、芸術、科学、そして彼らの「文化」の何ものもわれわ
れの精神、知性、心を今後汚してはならない」。そしてフランスでワーグナーが演
奏されることはないだろうと宣言する 18）。
プルーストは新聞紙上のこれらの反ワーグナー的な言説に無関心ではなかった。
戦争が始まってまもない 1914 年 11 月 22 日頃のジョゼフ・レナック宛書簡におい
て次のように告げている―「先日レオン・ドーデに書いたように、私はずっと
ベートーヴェン愛好者ですし、同じくワーグナー愛好者のままです。マソンやサ
ン＝サーンスの論考は馬鹿げていると思います 19）。」同じくドイツ人音楽家であっ
ても、当時のフランスで「古典的」なベートーヴェンと現代ドイツの化身とも見
なされていたワーグナーが異なった見方をされていたことはプルーストも知って
いたにちがいない。けれども、そのような区別そのものを認めることなく、両音
楽家への同等の敬意を表明したのであろう。
サン＝サーンスやフレデリック・マソンのような愛国主義的見地は、アカデ
ミー・フランセーズ会員のアルフレッド・カピュスやモーリス・ドネーなどにも
共有され、有力新聞の第一面を飾るものであったが、反論がないわけではなかっ
た。『ル・タン』紙の文芸欄を担当していた批評家ポール・スーデーは、1915 年 1
月 10 日と 12 日の紙上で、サン＝サーンスへの反論を表明し、作品の価値と国籍
を混同していると指摘しつつワーグナーを擁護した 20）。さらには、リヒャルト・
シュトラウスを批判したミゲル・ザマコイスに対しても 21）、同年 4月に 3回に渡っ
て反論を展開した22）。サン＝サーンスからの再反論の書簡が新聞紙上で公開された
ことによって、これら一連の評論はドイツ音楽をめぐる論争の感を呈したのだっ
た。ポール・スーデーによるドイツ音楽擁護論に共鳴したプルーストは、同人に
その的確さと勇気を称賛する手紙を書いている23）。当時パリ音楽院の学生だった作
曲家オネゲルが両親に宛てた手紙によると、多くの音楽家たちはサン＝サーンス
の反ワーグナー論に反対していたようだが 24）、大戦中はワーグナーやリヒャルト・
シュトラウスなどのドイツ現代音楽がパリで演奏されることはなかった。

18） Frédéric Masson, «L’Art sans patrie», L’Écho de Paris, 27 septembre 1914. フレデリック・マソ
ンは『ゴーロワ』紙にも 2篇の反ワーグナー論を掲載している（«Richard Wagner et les 

Blessés», Le Gaulois, 20 octobre 1914 ; «Les Deux Magnard», Le Gaulois, 9 janvier 1915）。
19） Correspondance de Marcel Proust（以下 Corr.と略す）, éd. de Philip Kolb, Plon, 1970-1993, XIII, 

p. 351.
20） «Une bonne leçon», Le Temps, 10 janvier 1915 ; «Une bonne leçon», Le Temps, 12 janvier 1915. 

音楽評論家ジャン・マルノルドも 1915 年 5 月から翌年 10 月にかけて『メルキュール・ド・
フランス』誌においてサン＝サーンスの反ワーグナー、反ゲルマン主義的言説への反論を展
開した。これらの論考は 1917 年に『ワーグナーの場合―大戦間の音楽』という表題のもと
著作として出版された（Jean Marnold, Le Cas Wagner. La Musique pendant la Guerre, Éditions 

Bossard, 1917）。
21） Miguel Zamacoïs, «On liquide... », Le Figaro, 7 avril 1915.
22） Paul Souday, «Rien de trop... », Le Temps, 10, 12 et 14 avril 1915.
23） 1915 年 4 月 11 日頃のポール・スーデー宛書簡（Corr., XIV, p. 99）。
24） 1915 年 1 月 10 日付オネゲルの両親宛書簡―「今日トロカデロのコンサートに行きました。
サン＝サーンスのハ長調交響曲が演奏されていました（すべての音楽家たちは彼の反ワーグ
ナー的な論考に反対しています）」（Arthur Honegger, Lettres à ses parents, 1914-1922, 

Genève, Papillon, 2005）。Charlotte Segond-Genovesi, op. cit., p. 234 を参照のこと。



149

大戦下のプルーストの小説創作 ― ワーグナーの場合
『見出された時』の草稿帳カイエ 57 は 1911 年初め頃に書かれたものであるが、
大戦中に戦争に関わる挿話が数多く加筆されている。覚書として書かれた以下の
文は、上述したワーグナーをめぐる論争を反映している―

これに付け加えること。それからワーグナー主義のあとを反ワーグナー主義
が引き継いだのだ。それは二つの勢力に分かれながらも互いに支え合おうと
していた。一方ではドビュッシー主義やストラヴィンスキー主義があり、他
方ではワーグナーをドイツの危険な平和的侵入、戦前の密やかな侵略と見な
す反ゲルマン主義がある。ああ、これらはすべて過ぎ去った時代を表してい
た（あるいはのちに私が「時間」を話題にするときの表徴である）。なぜなら
20 年ごとにあらゆる言葉上の論争は更新されるのだが、常にそれにとらわれ
ているのは同じ精神の人々、つまり知性的ではあるがいささか愚かな人々な
のだ 25）。

ポスト・ワーグナーを標榜するドビュッシーやストラヴィンスキーによる音楽
上の変革とは別に、大戦中の反ワーグナー主義の背後に反ゲルマン主義があるこ
とに注目するとき、プルーストはサン＝サーンスの一連の論考を思い浮かべてい
たにちがいない。ワーグナーを戦前の「平和的侵入」« la pénétration pacifique»と
表現したのはまさしくサン＝サーンスだった26）。ドレフュス主義と反ドレフュス主
義の対立と同様に、ワーグナー主義と反ワーグナー主義の交代のようなイデオロ
ギーの変容は、プルーストにとってまさしく時間の表徴として、『見出された時』
の大団円を準備する小説上の大事件ともなる。
75 冊の草稿帳において、ワーグナーへの言及数は他の音楽家を大きく引き離し
て最も多い27）。ワーグナー作品の上演が描かれる場面も二つある。1910年春頃に作
成されたカイエ 49 では、パリ・オペラ座でワーグナー楽劇が上演される。曲名は
«W»とのみイニシャルで示され（f

o
 42 r

o）、おそらく『ワルキューレ』を指して
いると思われるが、この断章では観客席で居眠りをするギュルシー男爵（後のシャ
ルリュス男爵）の女性的な表情から同性愛者であることが判明するという出来事
に主眼が置かれ、ワーグナー楽劇は背景としての役割しか担っていないように見
える。しかし、加筆のためのスペースとして使われた草稿帳の左ページで、19 世
紀の偉大な作品の特徴として、未完成であることと統一性があとから付与される
ことを挙げ、バルザックやミシュレとともにワーグナーの四部作がその例として

25） Cahier 57, fo
 15 ro

 ; Marcel Proust, Matinée chez la princesse de Guermantes, édition établie par 

Henri Bonnet en collaboration avec Bernard Brun, Paris, Gallimard, 1982, p. 320 を参照のこ
と。

26） サン＝サーンスはこの表現を 2度使っている（L’Écho de Paris, 21 novembre 1914, Le Figaro, 

31 décembre 1915）。Camille Saint-Saëns, op. cit., p. 910, p. 942.
27） Akio Wada, Index général des Cahiers de brouillon de Marcel Proust, Osaka University, 2009, p. 

xii. 1 位のワーグナーは 51 回、2位のショパンは 18 回の頻度数である。この場合の頻度数
は、名前が現れるフォリオの数のことである。



150

論じられる。この段階では、オペラ座で四部作のひとつが上演されている折に批
評が展開される―「そして音楽を聴きながら、私はあの偉大で不完全な 19 世紀
の特異性について考えた 28）。」次の段階でワーグナーについての考察が行われるの
は『囚われの女』の草稿帳であるカイエ 73 においてである。もはやオペラ座の上
演場面ではなく、「ピアノラ」（自動ピアノ）でワーグナーを聴きながら 19 世紀の
偉大な芸術作品に思いを馳せる。この草稿が第一次世界大戦勃発後の 1915 年頃に
作成されたことに注目しよう 29）。
もう一つのワーグナー楽劇の上演場面は、1910 年末から 1911 年初め頃にかけ

て作成された『見出された時』の草稿帳カイエ 58 およびカイエ 57 に見出される。
長い療養期間のあと、久しぶりにパリに戻った「私」がゲルマント大公妃邸の午
餐会に出かけ、一連の無意志的記憶の現象によって文学と芸術についての啓示を
得る場面であるが、「私」の訪問の主な目的はワーグナーの最後の作品『パルジ
ファル』を聴くことであった。

私は数日前にパリに到着した。長い間禁じられていたパリ居住を医者がよう
やく許可してくれたのだ。母から聞いたところによると、祖母の姉妹である
伯母が田舎から数日だけやってきており、母に会いにきて、『パルジファル』
の第二幕のパリ初演が翌々日ゲルマント大公妃邸で行われると言ったそう
だ 30）。

『パルジファル』は作者の遺志によってバイロイト祝祭劇場以外での上演は禁じ
られていたが、ドイツの法律によってその禁止は 30 年で解除されることになって
いた。しかるに 1914 年 1 月にヨーロッパ各地で同曲の上演が行われたのだった。
もっともそれ以前でも抜粋演奏は可能だったようで、パリでも「小バイロイト」
と称される愛好家の集まりやサロンでとりわけ『パルジファル』の抜粋が演奏さ
れていた。そのような例にならって、ゲルマント大公妃邸で同作の第 2幕が初演
されるという設定になっていた。ところが、第 1篇『スワン家のほうへ』が 1913
年 11 月に刊行されたあと、翌年から 4年間におよぶ戦争のためにそれ以後の巻の
出版が大幅に遅れることになる。しかも戦争勃発直前の 1914 年 1 月には『パルジ
ファル』全曲がパリ・オペラ座で初演されている。最終場面を形成するゲルマン
ト大公妃邸の午餐会は戦後に移行することになり、『パルジファル』第 2幕初演と
いう設定は時代錯誤を免れない。最終的にこの午餐会で演奏される曲は匿名のも
のとなり、この場面の主眼はもっぱら連続して起こる無意志的記憶による啓示に
置かれるようになる 31）。
ただし、『パルジファル』から匿名の作品への移行が一挙になされたわけではな

28） Cahier 49, fo
 43 vo

.

29） ワーグナー批評が展開される場の変遷については、拙著『プルースト 受容と創造』p.  206-
212 を参照のこと。

30） Cahier 58, fo
 5 vo

 ; Matinée chez la princesse de Guermantes, éd. citée, p. 114.
31） 拙著『プルースト 受容と創造』p. 222-227 を参照のこと。



151

い。『見出された時』の草稿帳カイエ 57 には戦争中の加筆が多く含まれている。
この時期に架空の音楽家ヴァントゥイユの「四重奏曲」がゲルマント大公妃邸の
午餐会で演奏されるという設定が見られるのだ。「ピアノとヴァイオリンのための
ソナタ」の作曲家として登場したヴァントゥイユの遺作「七重奏曲」は最終的に
は『囚われの女』に移され、ヴェルデュラン家のサロンで演奏されることになる
が 32）、この段階ではヴァントゥイユ作「四重奏曲」が『パルジファル』に代わるも
のとしてゲルマント大公妃（再婚したヴェルデュラン夫人）の午餐会で演奏され
る設定であった―「私は扉越しにヴァントゥイユの四重奏曲を聴く（午餐会は
彼の作品に捧げられることになるだろう）」33）。
「四重奏曲」といっても弦楽四重奏曲ではない。プルーストは確かにベートー
ヴェンの後期弦楽四重奏曲を好んでいたが、ヴァントゥイユの「四重奏曲」に関
しては、フォーレのピアノ四重奏曲 1番を思い浮かべていたという 34）。1916 年 4月
14 日の「フォーレ・フェスティバル」で名ヴァイオリン奏者リュシヤン・カペー
たちによる同曲の演奏を聴き感銘を受けたのだった。しかもこの後、プーレ弦楽
四重奏団を自宅に呼び、ベートーヴェンやフランクの弦楽四重奏曲に加えて、
フォーレのピアノ四重奏曲の演奏を注文している35）。これらの聴取がヴァントゥイ
ユの「四重奏曲」の描写のためであったことは間違いないであろう。
オペラ座でのワーグナー楽劇上演場面が削除されたのも、『パルジファル』から
ヴァントゥイユの架空の四重奏曲への変更が行われたのも戦争の最中であったこ
とにあらためて注目したい。現実のパリの音楽舞台からワーグナーが排斥された
と同様に、プルーストの小説からもワーグナー楽劇の上演場面は消されたのだ。
プルーストは狭隘な愛国主義や反ゲルマン主義に基づくワーグナー排斥の動きに
批判的であったはずだ。『見出された時』において前線から休暇でパリに戻ってき
たサン＝ルーがシューマンのリートを話題にするとともに、戦後にワーグナー四
部作の第 3作『ジークフリード』を聴けることを期待していると言うように、敵
国の音楽に対する偏見のなさが語られているが 36）、戦後にもワーグナーに対する抵
抗感はしばらく続いた。コンサートでワーグナー作品が取り上げられるのにも 1
年を要し、オペラ座でワーグナーが復活するには 2 年半の歳月を要したのだっ
た 37）。1891 年の『ローエングリン』上演から 1914 年の『パルジファル』初演に至
るまで全曲がパリ・オペラ座のレパートリーとなった全盛時代の直後に、ワーグ

32） ヴァントゥイユおよび「七重奏曲」の生成過程については、Kazuyoshi Yoshikawa, «Vinteuil 

ou la genèse du septuor», Études proustiennes III, Gallimard, 1979, p. 289-347 を参照のこと。
33） Cahier 57, fo

 3 ro
 ; Matinée chez la princesse de Guermantes, éd. citée, p. 293.

34） 「ヴァントゥイユの四重奏曲を初めて聴いたとき（現実には私がここで思い浮かべたのは、
フォーレの四重奏曲 1番ハ短調におけるカペーによって演奏されたヴァイオリンの断章）
（多分 3部の高音のハ音―ハ音）」（Carnet 3, fo

 43 vo
 ; Marcel Proust, Carnets, éd. de Florence 

Callu et Antoine Compagnon, Gallimard, 2002, p. 319）。
35） Corr., XV, p. 77.
36） Marcel Proust, À la recherche du temps perdu, Gallimard, «Bibliothèque de la Pléiade», 1987-

1989, IV, p, 334.
37） コンセール・コロンヌとコンセール・ラムルーは 1919 年 12 月 7 日同日にそれぞれ『パルジ
ファル』の抜粋と序曲を取り上げた。1921 年 1 月 5 日にパリ・オペラ座でようやく『ワル
キューレ』、次いで同年 3月 14 日に『ジークフリード』が再演された。



152

ナー楽劇は戦争によってパリから完全に排斥されるという運命の急激な暗転を被
る。確かにワーグナー音楽はもはや流行の先端にはなかったし、アクチュアルな
出来事でもなかった。
にもかかわらず、ワーグナーはプルーストの小説の中に厳然と存在している。

『パルジファル』がヴァントゥイユの「四重奏曲」に変更されるというように、実
在の作品が虚構の作品に置き換えられることは、確かに小説の普遍性を高めるこ
とに貢献するだろう。それよりも興味深いのは、現実と虚構が交錯することであ
る。上で見たように、ワーグナー批評が展開される場はオペラ座の場面から語り
手の部屋に移ったのだが、その際「ピアノラ」でワーグナーの演奏をするという
設定がさらに訂正され、最終段階の清書原稿カイエ IXのパプロール（糊付けされ
た紙片）において、語り手がピアノでヴァントゥイユの「ソナタ」を弾いている
とき、『トリスタンとイゾルデ』との深い類似に気づく。

この楽節を弾きながら、ヴァントゥイユがワーグナーとはまったく無縁の夢
想を表現しているところだったにもかかわらず、ちょうどある家族の友人が
先祖のことを知らない孫の口調や仕草に先祖と同じ何かを見つけて微笑むよ
うに、私は思わず「トリスタン！」とささやかざるをえなかった。そしてそ
ういう時に類似を確認するために写真を見ると同じように、私は譜面台のヴァ
ントゥイユのソナタの上に『トリスタン』の楽譜を置いた。まさに今日の午
後にコンセール・ラムルーでその抜粋が演奏されていたのだ 38）。

このような状況の中で、ワーグナーを含む 19 世紀の偉大な作品をめぐる考察が展
開される。虚構の音楽家ヴァントゥイユが実在のワーグナーと同じ系譜に属する
芸術家と見なされることによって、小説と現実が交錯する。ここでワーグナーは
アクチュアルな音楽事象としてではなく、芸術上の「レフェランス」として機能
している。ワーグナー楽劇の上演場面が小説中に描かれることはもはやないが、
ヴァントゥイユは精神的系譜の中でワーグナーと深い絆で結ばれる。
小説中のワーグナーの位置のこのようなラディカルな変容が起こったのが、ワー
グナーが完全にフランスから排斥された第一次世界大戦中だった。サン＝サーン
スやフレデリック・マソンのような愛国主義的な論者は、ワーグナーのゲルマン
的性格を退け、フランス音楽のラテン的性格を取り戻そうとした。そのような戦
争中の偏狭な芸術観に対抗してプルーストは、コンブレーという田舎町の住人ヴァ
ントゥイユをドイツ人音楽家ワーグナーとの深い類縁関係の中に置くことによっ
て、虚構と現実の境界を超えるとともに、民族や国籍の境界を超える芸術の普遍
性を示唆したのではないだろうか 39）。

（大阪大学名誉教授）

38） Marcel Proust, À la recherche du temps perdu, éd. citée, III, p. 664-665.
39） プルーストは第一次世界大戦中のキーワードであった「祖国」（la patrie）という言葉を芸術

家が表現しようとする「深い自我」という意味に転換している（ibid, p. 761-762）。


