
Title ポンジュ絵画論の力線としてのレアリスム ： ポーラ
ン、シャルボニエ、マルローとの対話を中心に

Author(s) 太田, 晋介

Citation Gallia. 2025, 64, p. 175-190

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/102159

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



175

ポンジュ絵画論の力線としてのレアリスム：
ポーラン、シャルボニエ、マルローとの対話を中心に

太田　晋介

大戦後、絵画を語ることを求められたフランシス・ポンジュ 1）がすぐさま行き
当たった問題とは、絵画を前にした言葉の無価値であった。彼が論じることを求
められた絵画とは、いくら言説を積み上げても本質が語られぬように、むしろそ
こにこそ尽きせぬ魅力があるように彼には思われてならない。絵画を語ることの
困難が意識された理由としてはさらに、彼が生きた時代がすでに写真複製技術が
美術の領野に浸透し切った時代であったことが大きいだろう。彼の評論文の多く
は、実物の作品や写真図版と肩を並べる運命にある展覧会やカタログ図版の序文
として執筆されたものであった。したがって、今日の美術評論の読者たちは、お
よそゾラの時代まではその骨頂とされてきた絵

エク フ ラ シ ス

画活写をさして期待していない、
という事実に詩人は否が応でも向き合わねばならなかったのである。
結果、現代において絵画を語ろうとすると、「私は某氏の作品が好きである」と
いう趣味・嗜好の告白、あるいは絵画を語ることの不可能を語るという陽否陰述
の修辞に頼る他ない、という認識にポンジュは早々に辿り着く。この批評の袋小
路から彼を抜け出させ、絵画について何かを「報告する」ことを可能にしたもの
とは一体何だったのだろうか。ブラック論の以下の一節がこうした問いを考える
足がかりとなるだろう―

　おそらく作家や画家とは殆どの点で他の人たちと同じなのだ。彼らはちょっ
とばかり敏感なだけ、つまり少しばかり現

レ ア リ ス ト

実主義者（この語の意を良く汲ま
れたい、お望みならば物

マ テ リ ア リ ス ト

質主義者と言おうか）なだけなのだ。彼らは感知可
能なもの、其処にあるものだけを感じる者なのだ。彼らは、全霊を以て存在
しており、こう言って良ければそこに完全に存在し、留まる者なのだ。俺は
ここにいる、俺はずっとここにいる、そう彼らは記すのである 2）。

ランボーの詩句から言葉が引かれながら、画家と詩人という芸術家存在が、その
感受性の明敏さと繊細さを以て定義されている。少し言葉を補うが、芸術家たち

1） 特に断らないかぎり、ポンジュ作品からの引用は 2巻本プレイアッド版『全集』（Francis 

Ponge, Œuvres complètes, 2  vol., édition sous la direction de Bernard Beugnot, Paris  : 

Gallimard, coll. «Bibliothèque de la pléiade», 1999-2002）に拠り、各巻をそれぞれをŒC  I、
ŒC  IIと略記し、頁数とともに出典を示す。引用にあたっては、既訳があるものについては
それを参照しつつ、筆者が新たに訳出した。

2） «Braque ou Un méditatif à l’œuvre», L’Atelier contemporain, ŒC II, p. 713.



176

は、通常の人よりもはるかに鋭敏なかたちで目の前の現実、「其処にあるもの」を
捉えてしまうため、そのままでは周囲の理解が得られず、社会から孤立し、疎外
されてしまう。それを避けるため、彼らは創作を行い、自己の鋭敏な感性、〈個〉
なる部分を他者に伝達しようとするのである。作家が画家について語る意義はこ
の同胞性の内に認められる。すなわち、詩人の言葉は絵画を常に語り損ねるもの
であるが、画家と同じく鋭敏な感受性を宿しているというその一点において、彼
が書くものは、それ以外の者たち―これには画家当人も含まれる―が書くも
のよりも優れたものになり得る。こうした認識は絵画作品を前に直観されたもの
でもあるが、それ以上に、詩人が、親しく交際する画家たちの画房の扉を叩き、
実際に彼らの創作プロセスを目にすることで感得されたことである。ポンジュの
およそ三十年に及ぶ絵画批評活動をまとめた『同時代のアトリエ』（1977）におい
て試みられているのは、この特殊な芸術経験の発生する空間の言語的再現である。
テクスト空間を訪ねる私たち彼の読者は、アトリエの内部で詩人が目の当たりし
た画家という現

フ ェ ノ メ ヌ

象＝英傑を追体験するよう誘われているのである。
他方、上の引用において、ポンジュが感受性の鋭さを以て画家を定義するとき、
ここには既に一つの価値判断、あるいは詩人自身の好みが語られていることに気
をつけたい。それはレアリスムの判断、すなわち同時代画家は皆、〈現実〉を敏感
に感じ取り、それを作品として表現している、という考えである。絵画とは外界
を表象・再現するものである、という認識そのものはベーシックな考え方である
が、あらゆる絵画に当てはめてよい訳ではない。詩人が活動の舞台とした二十世
紀においてはなおさらである。表象・ミメーシスの伝統を疑うことで成立したの
が西洋近代絵画であり、ポンジュが美術評論家として活躍した時代には、既にそ
うした非具象的な絵画を描く画家たちとそれを擁護する者たちが画壇を賑わせて
いたと言える。事実、ポンジュが論じた画家たち―あるいは論じる準備ができ
ていたがその好

カイロス

機が訪れなかった画家たち 3）―の何人かは、具象絵画であるこ
との確信がすぐに得られないような画風の持ち主である。加えて、彼らの中には、
網膜像の再現という意味での写

レ ア リ ス ム

実主義の美学を追求した者は一人もいない。なら
ば、ポンジュが同時代画家たちの作品内にレアリスムを主張するとき、彼の中で
は一体何が捉えられているのだろうか。我々の考えでは、そこでは単なる直観や
感覚には収まらないひとつの思考、それも複数の他者との対話から練り上げられ
た思想が展開されているように思われる。以下、我々は受容論的観点からポンジュ
の批評テクストを読むことで、彼の絵画論で力線として語られているレアリスム
思想の実体と射程を明らかにしたい 4）。

3） 具体的に名を挙げると、セザンヌ、マックス・エルンスト、ホアン・グリス、フェルナン・
レジェ、ドラ・マール、アンドレ・マッソン、アルフレ・ソレル、スーラである（Voir la 

notice de «Prière d’insérer pour Le Peintre à l’étude», ŒC II, p. 1567, note n
o
 2）。

4） 「レアリスム／リアリズム」とその周辺概念については、近ごろ、松井裕美によって編纂さ
れた以下の論考集の中でその諸相と動態が多角的に論じられている―『レアリスム再
考：諸芸術における〈現実〉概念の交差と横断』三元社、2023 年。「レアリスム」という用
語表記の問題も含めて、本稿は、この書のなかで諸氏によって示された議論と知見から多く
の教示を得ていることを予め記しておきたい。



177

ポーランのキュビスム／近代絵画論
ポンジュ美術評論内で示されているレアリスムを捉えるためには、同時代画家
たちの美学とその作品の受容を考えるだけでは十分ではない。加えて、ジャン・
ポーランとの思想交流を検討すべきである。ポンジュが、ブラックやフォートリ
エといった現代画家の多くと知遇を得たのは、友人であるこの編集者・批評家を
介してであった。そのように顔をつないだポーラン自身もまた美術評論家として
の顔を持っている。ポンジュとほぼ同じ時期から手がけられ始め、ブラックを中
心に戦後フランスで活躍した新しい画家たちを独自の視点から論じてみせたポー
ランの美術批評言説を繙くと、詩人の場合と同じくそこでは特異なレアリスムが
基調低音となっていることに気付かされる。
ポーランの絵画論で特権的に語られるのは近代絵画が与える神秘の感覚である。
流派や傾向が異なろうとも、現代絵画は一様に観る者に「神

サク レ

秘」や「秘
スク レ

密」の印
象を与えるものであると彼には直観され、画家や作品についての考察を通じてこ
の現象の解明が試みられている。かかる神秘の感覚はまずブラックを論じた著作
内で報告され、その後の『キュビスム絵画』（1970）においてより大きなスケール
から論じられている。本論では、絵画をめぐるポーランの思考の集大成といえる
後者の著作を取り上げることで、彼の美術論の要諦をつかみたい。
複数の雑誌発表論評を纏めることで書き上げられた本書は、ひとつの断絶の報
告から始められる―

近代の画家たちは、彼ら以前の絵画が見せるあらゆるものを拒否することか
ら始める。彼らは使命をも共有していて、皆が共謀しているかのようだ。拒
否とは彼らにあって一つの機能であり、そこから活力を得ているのだ。彼ら
は古い絵画の様々な特徴に次々と人の注意を向けさせるが、そうするのはま
るで、それらを拒絶あるいは嘲弄するためであるかのようである 5）。

絵画的近代とは、ポーランの中では、既存の絵画技法の拒否から始まる。引用箇
所の周辺では、セザンヌと共に「塊の幻想」が、ゴーギャンからマティスにかけ
て「立体感」が、ゴヤからゴッホにかけて「解剖学的正確さ」が放棄されたこと
が報告される。近代の画家たちが放棄したものとはこうした絵画技法ばかりでな
ない。彼らの出現とともに、伝統的な絵画主題もまた画布から消え去ったことが
続けて報告される。
こうした全面的な「拒絶」は何を意味するか。問いに答えるためには、ポーラ
ンの中で絵画芸術とは約定として理解されていることを見る必要がある。ところ
で、我々が絵画を目にするとき、そこにひとつの世界や何らかのものが表現され
ていると考えがちである。しかし立ち止まって考えると、この判断には不合理な

5） Jean Paulhan, La Peinture cubiste, éd. Jean-Claude Zylberstein, Gallimard, coll. «Folio / Essai», 

1990, p. 15. 以降、本論ではこの作品からの引用については PCの略号とともに、普及版であ
る上記エディションの頁数のみを記す。



178

側面がないわけではない。なぜならば、絵画に描かれているものとは、どれほど
精巧に描かれていようとも、人がそこに見たと信じるものとは別のもの、平面上
に線や色彩で再現された形

フィギュ―ル

象だからである。「それらの間には、一致する部分はほ
んの僅かしかない」（PC, 112）、ポーランはそう言ってみせる。であるにもかかわ
らず、多くの人々が形象を実在物と取り違えることに一切の違和感も覚えていな
いとすれば、それは、そうした誤認が人々の間で「慣習」（PC, 113）として受け
入れているからである。したがってポーランにとって、絵画芸術の本質とは「目
の誤り／騙し絵（trompe-l’œil）」（PC, 110）にあり、種々の絵画技法とはそうした
誤認を手際よく引き起こすためのいわば詐欺の手口なのである。
こうした詐術の代表例として挙げられているのが、遠近法である。遠近法とは
空間を表現するためにルネサンス期に考案された画法として一般には認知されて
いるが、ポーランはそこには真の意味で空間が描かれていないと主張する。遠近
法的絵画で示されるものとは、「人間には近くあるものは大きく見え、遠くのもの
は小さく見える」（PC, 89）という空間についての幻想ないし「理

イ デ

念」なのであり、
ゆえにそれは、実際に我々を包みこんでいる現実空間とは全くの別物なのである。
実際、遠近法が考案された当初、中世の時代おいては、この二つは別物としてはっ
きり識別されていた。しかし西洋においてはあまりにも長い間、空間を活写する
ための技法として遠近法が採用され続けた結果、いつしか当の画家をふくむ人々
は遠近法的空間のなかに透明性を見るように、すなわち〈現実〉の空間がそこ描
かれていると無邪気にも信じ込むようになってしまったのである。
近代に至り、ようやくこうした遠近法による現実＝空間の隠蔽が画家たちに意
識されるようになった。ポーランによれば、その結果、二つの絵画潮流が成立し
たという。一方で、自らに感じられたままに外界を描くことで、嘘を付かないよ
う努める画家たちが現れた。彼らの絵画においては奥行き・立体感が取り去られ、
ただ色彩や明暗だけが「真理」としてそこに残る。その一方、新しい画家たちの
なかには、絵画芸術の本質とは、遠近法が彼らに教えたように、〈現実〉を歪めて
でもそれを美しく描くことにある、と捉える者たちもいた。彼らは絵画に内在す
る嘘を隠蔽するのではなくそれを誇張する方向へ、すなわち、それが美や感動を
創出するための操作であることが一目瞭然であるように極端な歪曲を以て描く方
向へと進む。「印象主義」と「表現主義」というこれら二つの絵画潮流を統合した
のがセザンヌ、そして彼に続いたキュビスムの画家たちである。ピカソとブラッ
クが考案した、パピエ・コレやキュビスムの技法によって、遠近法的空間は徹底
的に解体され、「生の空間（espace brut）」が画布に招き入れられた。他方、彼ら
は直方体や立方体という「単純な、呆れるほど単純化されたイマージュ」（PC, 

53）に還元して自然や人物を描くことで、彼らの絵画において問題となっている
ものとは外界の写実ではなく芸術表現であること、すなわち「絵を描くとは描写
ではない（peindre n’est pas dépeindre）」（ブラック）ことを見事に示した。
こうした絵画史観の下、現代絵画に固有の「神秘」についてが記述される。さ
て、遠近法を以て描かれる空間がまやかしだからといって、我々が普段、目にし



179

ている空間の方が真の空間であるという保証はない。それもまた「深さ」を欠い
た空間の「観

イデ ー

念」（PC, 105）にすぎず、人が真に空間を知るためにはまずその目
を閉ざさなければならない。ポーランはそのことを本書第三章において自身の経
験談を元に語る―。ある晩、深夜遅くに彼は帰宅し、眠っている妻を起こさな
いよう、灯りをつけずに寝室まで行こうとする。しかしそのとき、慣れ親しんだ
住居空間が別の空間に変貌してしまう。すなわち、闇夜を手探りで進んでいるう
ちに、空間の遠近が消え去り、全てが「すぐ隣に」にあるように思われたのであ
る。そうした空間の内部では、ものの姿が崩れ去り、キュビスム絵画で描かれる
ように、裏や奥など、もののあらゆる面が露わになり、前のめりに迫ってくるよ
うであった。彼が味わった不思議はそれだけではない。ものが「外観」を失い、
バラバラの破片となったこの空間では、ものの存在、「あ

イ リ ヤ

ること」が、かつてない
ほど強く感じ取られる。そのことをポーランは以下のように報告する―

しかしながら、私はこうしたバラバラになったものについて、遺憾に思いな
がらも、それがあることを信じた。私はそれに身を捧げた。煉瓦や機械や箪
笥がこうも私にのしかかってきたこと、存在が感じられたことはこれまでな
かった。私はそれらに優雅だったり新しかったり刻まれていたりすることを
求めていたわけではない。そうではなく、ただ彼らの存在―こう言って良
ければ彼らの人格―が私を満たしたのだ。（PC, 71）

エピソードは視覚的空間とは別の空間が存在し、其処においてこそ、ものの真の
姿、〈現実〉が開示されることを物語っていると言えよう。この世には、「見られ
ることに耐えられず、イデーになってしまうと、その価値、さらにはその意味さ
えもが失われてしまうような本性自体が秘密であるような出来事」（PC, 49）が存
在するのである。ポーランにとって近代絵画の価値とは、視覚や観念に逆らって
描くことで、こうした別の世界の存在を仄めかすことにある。かかる方向性の絵
画を極めた存在こそが、パピエ・コレの技法によって遠近法空間を解体し、事物
を多面的に描いたキュビスムの画家たちであることは言を俟たない。ポーランは、
彼らの作品においては「より広く、自由で、風通しが良く、感動的で、一瞥して
直ちに感じ取られる空間」（PC、133）が表現されているとして絶賛する。ポーラ
ンの中ではゆえに、「近現代（moderne）」という語は「立体派（cubisme）」とい
う語と交換可能な語とみなされる 6）。
大戦後、美術批評の仕事に着手し始めたとき、こうしたポーランの絵画思想の
全てをポンジュが知り得たわけではない 7）。しかしポーランは 1945 年にブラック

6） 「近代
0 0

という語が読者諸氏を当惑させるならば、代わりに立体派
0 0 0

と私は言おう。なぜならば、
私たちの絵画が、百年に渡る多くの試行錯誤を経て発見

0 0

（la découverte）を為したのは彼ら
と共にだからだ」（PC, p. 13）。

7） ポンジュとポーラン両者の美術批評をめぐる思想交流の書誌的事項については以下も参照
―Frédéric Mandon, Francis Ponge et Georges Braque : convergences et réciprocité de 
pratiques, Lille, Atelier national de reproduction des thèses, 2009, p. 118, note n

o 2.



180

を論じた小著『庇護者ブラック』を刊行しており、そこで示された近代絵画につ
いてのポーランの理解が、ポンジュ絵画論の血肉となっていることは、実証的な
裏付けと共に観察されることである 8）。次節で我々はある画家に捧げられた評論文
を読むことで、二人のレアリスム美学をめぐる共鳴を示したい。

シャルボニエ絵画が見せる〈明証〉
1946 年、ポンジュは、人間が不在の都市や自然風景を静謐に描いたその独特の
画風ならびにシャールなど多くの現代詩人たちとの合作で知られるシャルボニエ
とその作品に論評を捧げる。「鏡の破片への反射的小瞑想」と題されたこの作品は、
ポンジュの根本的な絵画思想ならびに前節で確認したポーランのレアリスム思想
との重なりを教えてくれるように思われる。シャルボニエの絵画を論じるにあたっ
て、ポンジュはそれを鏡に準えることから始める―

シャルボニエは控えめだ。彼は自然に対してただ鏡を提供しているだけのよ
うに思われる。写真や「馬鹿げた絵画」がうんざりするほど過剰に持つもの
を取り除く場合を除いて、彼が作品内に顔を出すことはない。
　しかし断片として見られた自然について私は何を感じるというのか？まさ
しく自然が私を問い正す、ということをである。そのとき明

エヴィダンス

証あるいは私が
澄
リュシディテ

明さと呼ぶものと奇妙に混ざり合った不条理のゆたかな香気がそこに発散
されるのである 9）。

引用部では、特殊なレアリスムの考えが語られている。シャルボニエの絵画は自
然を反射する鏡であって、そこには芸術家の気質や個性などは一切描かれてはい
ない。だからといって、それは写真や一部の絵画がそうであるように、視覚的現
実の再現からその芸術性を引き出しているわけでもない。ここで問題となってい
るのはイロニーのレアリスム、すなわち目に映る世界と同一のものを絵画として
複製することで、視覚的世界を現実と捉えることを我々に強いるものがあること
の開示をめざす、〈現実〉をめぐる我々の認識批判の操作である。シャルボニエ絵
画において炙り出されたそれをポンジュは「明証」ないし「澄明さ」と呼ぶ。後
で詳しく見るが、これらの術語を以てポンジュは、存在理由を一切私たちに明か
さない現実の有する根本的な「不条理」、ものが存在することの無根拠を言おうと
している。そして、視界的世界の中にかかる違和の念、「不条理」を覚えたとき、
鏡の外つまり視覚とは異なる別の〈現実〉の存在が我々に実感される。続く箇所
はこう書かれる―

　鏡の外の自然（La nature hors-les-miroirs）、私が毎時、身を投げ出すこの世
界、つまりブラックが復元したような触覚的空間、ああ！それは同一のもの

8） 註 10 番で示される引用ならびに註 20 番を参照。
9） «Courte méditation réflexe aux fragments de miroir», Le Peintre à l’étude, ŒC I, p. 125.



181

ではないのだ…それは目そのものにとっても、散策し、開拓すべき場、手で
触り、抱擁し、問いかけるべき対象なのである 10）。

しかしながら、こうした「鏡の外にある自然」つまり真の〈現実〉の存在が直
感されたまさにその瞬間、視覚とそれがもたらす「澄明さ」によってそれが覆い
隠されてしまうことが語られる―「しかし、すぐさま鏡の破片のなかに同一の
ものが現れる。おおいこっちだ（coucou）！私がそこに何かを味わえるとすれば、
もはやこの（阿呆らしい）「澄明さ」だけである 11）」。視覚とは我々に本当の〈現
実〉への接近を許す窓であると同時に、その完全な開示を妨げる遮蔽物であるこ
とが語られていると言えよう。ならばいっそのこと思い切って、視覚を捨て去っ
て描くべきではないか。ポンジュはそうした姿勢に対して首を縦に振らない。な
ぜならば、画家たちにとって可視的なものとは、それを通して彼ら自身が世界を
理解し、表現するための所与、すなわち彼らの「言語」12）であるからだ。詩人が言
葉の意味によって己の心意が歪められてしまうことを知りながらも、なお言葉を
捨て去ることが不可能なように、画家は「可

ヴ ィ ジ ブ ル

視的なもの」が彼に課す不自由を知
りながらも、それを用いることで、不可視のものを表現せねばならない。それこ
そが、画家たちの捕らえられた牢獄、彼らに課せられた刑罰なのである―「絵
画芸術が受けている劫

ダナシオン

罰でありおそらく同時にその利
メリット

潤でもあるものとは、それ
が、私たちの視線を見る（regarder notre regard）ものだということにある。さら
には、それを固定し、試練あるいは修行を受けさせ、怖気づかせ、禁じる

0 0 0

という
ことにある 13）。」
よって、シャルボニエ絵画に描かれているものとは「鏡の外にある自然」では
ない。そこでは飽くまでも「視線」を描きながらも、それを審問に付し、最終的
にそれに裏切らせることが問題となっている。こうした離れ業を具体的にシャル
ボニエがどのように成し遂げたのかについては、49 年に書かれた別のシャルボニ
エ論に詳しい。そこでは、まず、一般の絵画では、観る者の心を動かすさまざま
な主題・題材が描かれる、という素朴な事実の確認が為される。そう断った上で、
ポンジュは、シャルボニエ絵画においては、そうした従来的な意味での〈主題〉
が問題とされておらず、別のものが問題ないし主題となっていると報告する―

しかし、それが不条理
0 0 0

であると同時に明証
0 0

であるという事実、完全に解答不
能であると同時に完全に解決されてしまったものでもあるという事実、それ
こそが私たちが常に感じていることであり、私たちを常に捕えているもので
ある。驚きつつも了解され、了解しつつも驚かされるもの。その度ごと（つ

10） Idem.
11） Idem.

12） この比喩はポンジュの絵画論に頻出する。例えば以下を参照―«Au lecteur», L’Atelier 
contemporain, ŒC II, p. 566 ; «Note hâtive à l’éloge d’Ébiche», L’Atelier contemporain, ŒC II, 

p. 743.
13） «Pour Roger Dérieux», L’Atelier contemporain, ŒC II, p. 693.



182

まり各オブジェ、各モチーフあるいは各景色ごとに）明晰な言葉でもって投
げかけられるこの問いはあきらかに答えがない。だから、それは配置
（agencement）の問題である。それこそが目に飛び込んでくるものである 14）。

先と同じくここでも「形
メ タ フ ィ ジ ッ ク

而上的な 15）」問いが語られている。シャルボニエの絵画
空間を観る詩人の眼に飛び込んでくるもの、それは、描かれたものがそれ以外の
在り方が想像できないほど整然と存在し、位置を占める様子である。ポンジュは
そうした描かれたものが絵画空間を満たす様を「配置」という語をもって指し示
す。こうしたごくありふれたものが、なぜ彼の心を打つのか―そこには既にひ
とつの「問い」が溶け込んでいるからである。すなわち、なぜ絵画に描かれたも
のたちがそこに存在し、空間を満たし、そして、互いに適切な距離を保ち合って
いるのか？絵画を見る我々にとって、こうした問いは一切の原因の究明が不可能
な「回答なき問い」として存在することは明らかである。我々に許されているの
は、その理由も知らぬまま、ものたちがそう存在しているという自明を受け入れ
た上で、その奇跡に驚くこと、ただそれだけである。原理的にはあらゆる絵画の
なかに見出されてもおかしくはないこうした現前の感覚がシャルボニエの絵画に
おいて特権的に見出されるとすれば、それは、鋭敏な感受性を備えたこの画家が、
現実を前に同様の問いを発し、それを画布の中で再現しようとしたからだろう。
ポンジュが「シャルボニエは単に

0 0

問いを再現している
0 0 0 0 0 0

だけである 16）」と語るとき、
第一に見抜かれているのは、こうした画家自身の生きた経験の分有と再生産の構
造に外ならない。
他方、シャルボニエが「問いを再生産している」という表現は、上述の絵画芸
術のジレンマに対する回答という意味も持たせられている。すなわち上で確認し
たように画家とは、不可視のものを覆い隠す視覚の罠を自覚したとて、それを画
布から取り除くことはできない。シャルボニエはこの問題を深く理解していたの
で、自然の再現つまり表象絵画に踏み留まった、ということをこの表現は言って
いるのである。無論だからといって、シャルボニエ絵画において写実的ミメーシ
スが展開されている、と詩人の中で理解されているわけではない。シャルボニエ
の作品では、視覚が我々に与える〈現実〉についての違和感、「明証」や「澄明さ」
が、実際よりも、かさ増しして描かれているのだとポンジュは説明する。そして、
そうした本質的な部分が「付け加えられ」た分だけ、非本質的な面が「引かれて」、
対象が描かれているのだ、と続けられる―

自身を取り除くために
0 0 0

（除いた結果
0 0

）、無駄なもの、逸話を取り除くために、
彼、シャルボニエは付け加えることを強制されている。何を付け加えるのか？

14） «Pierre Charbonnier», L’Atelier contemporain, ŒC II, p. 572.
15） 「もっぱらあなたの内面の要求が、シャルボニエ、あなたを形而上的な画家にしたのだ」
（«Pour Pierre Charbonnier», L’Atelier contemporain, ŒC II, p. 639）。«Métaphysique»の語は
ポーランの絵画批評でも 語として用いられる（Voir La Peinture cubiste, op. cit., p. 78）。

16） «Pierre Charbonnier», L’Atelier contemporain, ŒC II, p. 572.



183

本質をだ。本質を強化すること、デッサンをその厳格さへと、何よりも色彩
をその強度へと押し上げることを彼は強制されている 17）。

ポンジュ絵画論におけるレアリスムの拡がりについて
ところで、直前に引いた引用にある「強度（intensité）」の語は、シャルボニエ
論だけでなく他の画家を論じた文章においても頻出するポンジュ絵画論の 語の
一つである。こうした語の遍在は、シャルボニエとその絵画について語られたこ
とがポンジュが論じた画家たち全てに全般的にあてはまるものであることを示唆
している。この文脈においてとくに重要なのは、抽象的な画風の画家についてポ
ンジュが下した評価であるだろう。すなわち、フォートリエやドゥブレといった、
作品の抽象度の高さで知られる画家たちの作品のなかであってさえも、詩人は、
シャルボニエ絵画を前にしたときと同様に、「本質的なもの」だけを抽出・強調す
るために、残余を切り捨てた絵画であるとして読み解くのである―

　ドゥブレとはその本質において風景画家であると想定しよう。
　彼のあらゆる努力（彼が専念し成功したこと）とは、私たちに一つの
形
フィギュラシオン

象 を押し付けることにある（絵画に関してそれ以外のことがあり得るだ
ろうか？）。ただし、それは一種の逆さまの形象であり、それは私たちの視線
をとらえ、それが正しく見ることを妨げ、場所と季節の優しくてかくも特別
な風だけを感じ取ることができるよう導くのだ 18）。

したがって、ポンジュにおいては抽象絵画と呼ばれるものは存在しない。抽象
に見えるものとは全てレアリスムの美学を延長させたもの、「 昇

シュブリマシオン

華 19）」の意志
に外ならない。同時代画家たちの画業をレアリスムによって一括りに捉えるこう
したフラットな目線の中には、ポーラン批評言説の影響とくに『庇護者ブラック』
で「亡霊」の語と共に語られた抽象的レアリスムの理念の継承が透かし見える 20）。
詩人のこうした主張の裏には、他方、〈否定〉や〈自律〉の美学を声高に叫ぶ戦後
絵画潮流への批判の念もまた読み取られる。この傾向は国外とくにアメリカから
持ち込まれたものであり、彼の美術評論の中ではこの海の向こうからやってきた
「冷たい抽象」が冷たくあしらわれながら、本質の抽出を行う抽象的具象に踏み止
まった画家たちの裡に、「フランス流の抽象」が見出され、礼賛されている―

17） Ibid., p. 573.
18） «Pour Olivier Debré», L’Atelier contemporain, ŒC II, p. 660.
19） この語は以下で用いられる―«Braque-Argenteuil », L’Atelier contemporain, ŒC II, p. 660.
20） 以下を参照―「おそらく、われわれは秘かに自分自身を皮を剥がれた人体標本として見て

いるのではないだろうか。［...］われわれが考えている自分自身とは、はっきりと捕らえら
れないくせに同時に実に、鮮明であるもの、つまりあの亡霊と呼ばれているものにちがいな
い。こうして、終始われわれが亡霊を念頭においている以上、結局、亡霊はわれわれの身近
な存在と言える。亡霊はかたつむりやレモン同様、現実の次元のものなのである。」（『ブラッ
ク：様式と独創』宗左近訳、美術公論社、1980 年、17-18 頁）。ポンジュはブラック論の一
つでこの一節を実際に参照している（Voir la notice de «Braque le réconcilateur», ŒC I, p. 947, 
note n

o 13）。



184

「想いが強ければ強いほど、抽象は大胆なものとなる。／これこそ私が思うに一世
紀につき二、三人を数えるだけの重要な画家たちが用いるフランス流の

0 0 0 0 0 0

抽象であ
る 21）」22）。
しかし、こうした具象を尊ぶフランス絵画伝統とは別に、画家たちが現実を描
いていることをポンジュに確信させたものがあると思う。同時代画家たちの作品
にみられる物質主義である。フォートリエやデュビュッフェといった戦後フラン
スで頭角を現した画家たちの絵画的特徴のひとつが、「厚塗り」の技法を始めとす
る、絵画の物質性の強調にあることは今日よく知られている。他方、詩人として
のポンジュは、シュルレアリストたちと同じく「現実の僅少」、より正確に書くと
「現実（réalité）」の大元である「もの（res）」の欠乏、すなわち「人間精神におけ
る事物の僅少 23）」を強く意識し、詩を以てその回復を試みた存在である。そのため
に採られた手段こそが「物の味方」とよばれる詩学であり、そこでは〈もの〉の
持つ不透明さ・厚みが言語のもつ不透明さ・厚みによって模倣されていることは
彼の読者にはよく知られている。ならば、同時代の画家たちによって絵画の物質
性が強調されることもまた、詩人の中では同じ文脈におかれて理解されたのでは
あるまいか。事実、フォートリエ論の中で、ポンジュは《人質》の画家の作品を
「記号よりも花に近く、そして精神よりも物質に近い言葉 24）」と評している。この
言葉は、画家の作品が、指

レフ ェ ラ ン ス

示対象を物質的な面でも模倣することで、分節言語を
超えた表現力を持つ絵画言語であることを語ってはいないだろうか25）。こうした見
解を裏書きするものとして、さらに、「強度」と並んでポンジュ絵画論に頻出する
語彙である「謙虚（modestie）」の理念が挙げられるだろう。ポンジュ絵画論でこ
の語が用いられる場合、その道徳的な意味に加えて、作品としての規模・大きさ、
そしてその語根的意味、すなわちラテン語 «modus»が含意する「物体に緊密に結
びついている様 26）」の意味が問題になっている。この語はジョルジュ・ブラック論
で特に用いられるが、その場合、この画家の作品においては、気質や人格といっ
たものの表現が問題とされておらず、ひたすら描かれた対象とマチエールとして
の絵画作品との合一が追求されていることが言われているのである。
このように物質主義とレアリスムとが組み合わさることで、ポンジュの絵画言
説では具象と抽象の間にあるような絵画が高く評価される。こうした彼の造形芸
術思想が、個々の画家たちと彼らの作品の観察から引き出されたものであること
については疑いを容れない。ただし、―本論冒頭に引いた言葉が示すように

21） «À la gloire de Fautrier», L’Atelier contemporain, ŒC II, p. 644.
22） ポンジュの抽象絵画観については綾部麻美によっても具に論じられている。例えば以下を参
照―«Francis Ponge et les arts plastiques : autour de “ Pour Olivier Debré ” »『フランス語
フランス文学研究』108 号、2016 年、55-72 頁。

23） « Introduction au ‟galet ” », Proêmes, ŒC I, p. 202.
24） «Paroles à propos de nus de Fautrier», L’Atelier contemporain, ŒC II, p. 660.
25） この点については、たとえば、以下の文献で示される議論も参照― Marie Frisson, «La 

critique d’art de Francis Ponge : façon（s） d’écrire. Heur et bonheur d’expression dans Matière 
et Mémoire», in La Critique d’art des poètes, éd. Corinne Bayle, Phlippe Kaenel et Serge Linarès, 

Kimé, 2002, p. 171-192.
26） «Braque-Argenteuil », Nouveau nouveau recueil, III, ŒC II, p. 1323.



185

―ポンジュの美術評論においては、画家たちについてのミクロな観察と並行し
て、彼らが生きる〈近

モデルヌ

代〉という時代に特有の精神風土のなかにおかれて作品や
美学が解釈されていることを忘れるべきではないと思う。かかる意味での〈現代
性〉はポンジュの中できわめて大きなスケールで捉えられているため、本論でそ
の全容を記すことはできない 27）。ここでは、それが十九世紀後半に生じた諸事象の
変化についての反省を元に着想されたものであることを確認するに留めたい。す
なわち、非ユークリッド幾何学の登場や、修辞教育の消失といった事象のなかに
その兆候が読み取られるように、およそ 1870 年代において世界そのものが劇的に
様変わりした結果、人々の内面にも「感性の激変 28）」が引き起こされた。これらの
諸変化が、鋭敏な感受性の持ち主である芸術家たち

0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

によって感知された結果、マ
ネやセザンヌあるいはランボーやマラルメに見られるような新しい美学や価値観
がこの時期に一斉に成立したのである。およそ以上が、〈近代〉についてのポン
ジュの基本的な考えである。
こうした近代観を背景に、ポンジュ絵画論においては、同時代芸術家のレアリ
スムについて、美学的価値と同じほどにその社会的役割、倫理性が強調されるこ
とになる。すなわち、近代画家たちは、それぞれのやり方で、いまや人知の及ば
ぬ混

カオ ス

沌と化してしまった世界に、その姿や形、秩
コスモス

序を与えようと取り組む者たち
であり、彼らは世界の「修理者」である、と声高に主張されるのである―

　芸術家の役割はきわめて明確である。彼はアトリエを開き、そこで、断片
的にそして思いつくままに、世界の修理に携わるのである 29）。

他方、この引用が示唆するように、ポンジュの中で同時代芸術作品は、「断片」と
して、すなわちそれぞれが単体で自足した存在でありつつも、複数が組み合わさ
ることでより大きな意味や価値を得るものとして捉えられている。こうしたモナ
ド的な作品理念もまたレアリスムという問題系と共鳴していると言えるだろう。
すなわち、シャルボニエ論で語られていたように、視覚という限界に留まり続け
る限り、画家による世界・現実の再現は相対的なもの、現実の「断片」にとどま
り続ける。しかし、「詩は万人によって作られる」というデュカス（ロートレアモ
ン）の言葉―ポンジュはこの言葉を好んで引く―にあるように、こうした真
理の相対性は、芸術家が個ではなく、集団の単位で創作することでいつかは乗り
越えられるかもしれない。ポンジュの最初期の美術評論において共産主義との同
調が認められ 30）、さらに党から彼が離脱した後も、近代芸術家たちの心理的連帯、

27） 以下の拙論において我々はこの問題についてのアプローチを試みた。我々はそこでポンジュ
的近代の根幹には〈他者性〉の問題があるという見解を示した―「もう一つの啓蒙の詩
学：科学、進歩、近代、他者：電気を語るポンジュ」『フランス語フランス文学研究』123
号、2023 年 8 月、85-101 頁。

28） «Braque ou Un méditatif à l’œuvre», L’Atelier contemporain, ŒC II, p. 710.
29） «Le Murmure», Méthodes, ŒC I p. 627.
30） この問題については以下が詳しい―「フランシス・ポンジュの「調停者ブラック」：ヴァ
リアントがはらむ諸問題をめぐって」『フランス文学論集』第 31 号、1996 年、9-23 頁。



186

すなわち一つの精神的共同体の存在が評論内で説かれ続けるのはその理由が大き
い。

これまでの議論を通して、ポンジュ絵画論にみられるレアリスムとポーランの
それとの類似の具体相が浮かび上がったように思われる。以下の三点である―
①それが目・視覚の与える現実性を疑い、批判するレアリスムであること②それ
が〈近代〉の理念に積極的に結びつけられるものであること③それが、視覚の外
にある高次の〈現実〉との接触から生まれる神秘の感覚を強調するものであるこ
と。よって、ポンジュの美術評論の核となる部分とは、ポーランが引いた線をな
ぞり延長させたものである、と書いても決して間違いとはならない 31）。こうした二
番煎じの側面が詩人に意識されていなかったとは思えない。ならば、ポンジュに
とってこの問題は、批評対象である画家たちを正しく語ることに比べれば、二次
的な問題にすぎぬと判断されたのだろうか。そう取る場合、気になることが二つ
ある。一つ目は、草稿資料の言葉である。すなわち 46 年に書かれたブラック論の
草稿において彼は、「ポーランが立ち止まった地点から 32）」出発し、書くことを決
意しているのである。二つ目は、ポンジュが己の美術評論に対して抱く自負心で
ある。以下に引く『南方手帖』の編集者に宛てられた書簡の言葉にあるように、
ポンジュは自身の美術評論を、少なくとも彼の詩に比肩するものとして高く評価
しているのである―「あなたもご存知でしょうが、私はこの種の作品［…］に
たいへん高い、少なくとも私のいわゆる詩的

0 0

テクストと同等の価値を与えている
のです 33）」。ポーランの署名の下に自分の名を副署して書いたような作品に、詩人
がそうした高い評価を下すとは到底思えない。よって、素直に読むならば、ポン
ジュは自らの絵画論で、ポーランのレアリスムを受け継ぎながらも、それに回収
されない決定的に新しい着眼、独自の美学地平を切り開いたと見るべきだろう。
ならば、それは具体的にどのような美学であるか。それもまたレアリスムの問題
系にかかわるように我々には思われる。

「再産力」の理念あるいはブラックは何と何を和解させたのか
1965 年、ソレルスと行ったラジオ放送の席で、ポンジュは自身の絵画批評活動

を回顧しながら、同時代絵画の何が彼の心を打つのか、別言すれば、絵画芸術の
何に「価値」を認めているのかについて次のように語っている―

画家たちは確かに、世界の表現を変えようと努めていますが、しかしそうし

31） 以下の論考でも、ポンジュとポーラン、二人の絵画言説の重なりが論じられている―
François Demont, «Entre littérature et peinture, la modernité comme “ effet de discours ” chez 

Ponge et Paulhan», in La Modernité en art, éd. Audrey Rieber, Baptiste Tochon-Danguy, 

Classiques Garnier, 2022, p. 249-270.ただし、本論考で示されるポーラン絵画論の読みや〈現
代性〉の概念理解については、我々のものとの間に径庭があることを断っておく。

32） «Extraits du dossier manuscrit de ‟Braque le réconciliateur”», ŒC I, p. 118. 
33） Archives de la ville de Marseille, fonds des Cahiers du Sud : cité par Robert Melançon, «Notice 

de L’Atelier contemporain», ŒC II, note n
o
 2, p. 1541. 



187

たものを描く彼らの仕事ぶりの方に比重が置かれています。そこでは表現の
手段である絵画がより重要性を持ち、描かれた対象はもちろんのことイマー
ジュそれ自体よりもはるかに栄光の座に置かれているのです。仕事ぶりは感
じられ、存在していなければなりません。そこにこそ価値

0 0

はあるのですか
ら 34）。

絵画においてポンジュの心を打つもの、それは絵画に「描かれた対象」ではなく、
それを表象するために用いられた「方法＝手段」すなわち「絵画」それ自体であ
ると語られている。こうした主張を前にすると、我々はそれをモダニスムの文脈
の中で捉えたくなる。すなわち詩人はここで、彼にとって描かれたものとはただ
の口実にすぎず、線や色彩といったメディウム・支持体の提示のなかに純粋な絵
画性を見ているのだ、と。しかし、ここで語られているものとはそうしたモダニ
スム的な〈自律〉とは似て非なる考えである。そのことは、52 年に書かれた手記
の中で、ひとりの美術評論家の名が引かれながら語られている―

　私の最も独自な考えとは、自然
0 0

を（芸術的に）作り変える
0 0 0 0 0

能力とこれを用
いることで得られる喜びが、自然に対する劣等感から私たちを解放するに違
いない、ということに尽きる。こうして私は［…］、マルローが最近、表明し
た考えの中の一つである、近代的であるとは芸術が新しい価値（それ自体が
価値）であることだ、という考えに接近するだろう。
　（彼曰く、［近代においては］表すべき価値を芸術が探求するのでも、価値
がもはや存在しないのでもなく…この不在を補う価値、すなわち芸術自体

0 0 0 0

が、
価値
0 0

として存在しているのだという）。この考えが、彼が考えるほど新しいも
のであるかについては、私は確信が持てない 35）。

芸術家の行う創造とは神・造物主の行う創造の縮小再生産にすぎず、前者の生み
出した自然に比べれば後者の生み出す芸術作品は価値を持たない―引用内では、
まず、こうした悲観主義に対する反 が試みられている。芸術家の生み出す作品
とは神が生み出したものには何ら見劣りしない。それどころか、芸術的創造のみ
が父たる造物主に対して我々が抱くエディプス的劣等感を取り去るための唯一有
効な解答である。己の創作信念をそのように確認しながら、ポンジュは、自らの
芸術的立ち位置がアンドレ・マルローのそれと近しいものであることを告白して
いる。周知のように当時、マルローは、写真図版技術の反省から得られた「想像
の美術館」の理念を考案することで、時代や国境の枠を超えて、人類全体の芸術
的発展を捉えるような全く新しい芸術史観を打ち出すことに成功していた。壮大
な眺望の下、絵画史を辿り直す彼の筆において強調されるものとは、近代芸術に

34） Entretiens de Francis Ponge avec Philippe Sollers, Gallimard / Seuil, coll. «Points Essais», 2001, 
p. 90-91.

35） «Après lecture de ‟L’Anxiété de Lucrèce ” du Dr Logre», Pratiques d’écritures, ŒC II, p. 1008.



188

おける宗教的主題の喪失である。およそ中世の時代までは、絵画とはもっぱら神
話的表象を主題として描くものであった。しかし近代に至るとそうした宗教的題
材を描く作品は減じ、かわって明確な主題が見いだされず、絵を描く行為そのも
のが目的であるかのような作品がその数を殖やす。こうした現象の中にマルロー
は芸術をめぐる人間心理の変化を読み取る。すなわち、かつてあれほど盛んであっ
た宗教的主題が今日描かれなくなったとすれば、それは、近代人の中では絵画そ
のものが神に匹敵する〈価値〉を持つようになったからである。かくしてマルロー
的近代において絵画は、何かを表象代理するものであることを已め、〈価値〉であ
る自らのために自らを顕現する自律したものとなる 36）。
ポンジュもまたマルローと同じく、近代においては神に代わり芸術自体が〈価
値〉を持つのだと考えていることが上の引用から読み取られる。しかしながら、
彼はマルローのように自然・〈現実〉から切り離されて存在する芸術に価値を認め
ている訳ではない。続く箇所でそのことが語られる―

　マルローが彼の思想で人間主義にアクセントを置くとき、私はマルローか
ら離れる。／［彼曰く］芸術とは人間の存在理由である。／違う。私はそう
取らない。私の考えでは、人間の中で

0 0 0 0 0

彼を支配するのが自然であるときにこ
0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0

そ、芸術は成立する
0  0 0 0 0 0 0 0 37）。

引用部を解釈するにあたって、 となるのは疑いなく「自然（nature）」の語であ
る。西洋語圏においてこの語は、自然と本性、これら二つの意味を持つことはこ
とわるまでもないが、芸術創作においてこれら二つの間にどのような関係が切り
結ばれるべきかが、ここで議論されているのである。マルロー美学において芸術
とは、儚い存在である人間が本性・天才を働かせて作品を作り、自然―死の運
命―を超克する行為として捉えられる。引用においてポンジュはそうした自然
と人間の本性とを対立させるマルロー的芸術理解を拒み、かわって、人間が自然
の征服を受け入れることで自らの内なる本性を「作

ル フ ェ ー ル

り直す」行為として芸術を定
義している―「具体的なものの波、すなわち事物たちによる新たな人間への侵
略が必要である 38）」。
ポンジュがこのようにマルローの「人間主義」を斥け、「脱人間主義 39）」を唱え
るのは、自然と本性、これら二つは唯物論的な目線から捉えられた場合、同一の
ものと彼の中で捉えられているからである。こうした独特の感性は「草原」詩篇

36） マルローの美術論については、中田光雄『諸文明の対話―マルローの美術論研究』（みす
ず書房、1986 年）を一次文献を読む際、座右に置き参照した。またバタイユのマネ論の訳
者である江澤健一郎による同書に付された解題からも示唆に富む教示を多く賜った―「も
うひとつの近代絵画論『マネ』」（ジョルジュ・バタイユ『マネ』月曜社、2016 年、125-169
頁）。

37） «Après lecture de ‟L’Anxiété de Lucrèce ” du Dr Logre», Pratiques d’écritures, ŒC II, p. 1008.
38） Idem. 本引用箇所は原文では全て斜字体表記。
39） この言葉は『早春』の次の一節に見つかる―「新しい人間主義：哲学の哲学。芸術の心理
学。美術館。古代に対する嗜好。芸術家の脱人間主義（abhumanisme）」（Nioque de l’avant-
printemps, ŒC II, p. 982）。



189

で特に掘り下げられている。そこでは、人間の本性とは「草原」という自然物と
同じく意識が覚醒したときに既に目の前にある「所

ド ネ

与 40）」であり、よって、それ
は外部の自然が与える様々な刺激を感覚として増幅させるための「チェンバロ 41）」
楽器に似たものであることが語られている。そして、ポンジュにとっての芸術の
存在意義、価値とは、かつては一つであったと直感されるが、今や多くの人々の
中で別物と捉えられている、自然と本性、これら二つを結び直し、そうすること
で、それぞれに本来の姿を取り戻させることにある。ソレルスとの対談での発言
もまた、この文脈から理解されなくてはならない。近現代画家の仕事が彼を感動
させるのは、作品が〈現実〉から自律しているからではない。芸術家が自らの本
性を自然に溶け込ませることで、新たな世界、〈現実〉をそこに「作り直して」い
るからである。したがって、近代絵画において描かれるもの・表象とは、目に映
るもの・世界とは常にすれ違い続けるだろう。しかし、それは同時にいつまでも
〈現実〉との密な結びつきを持ち続けるだろう。
こうした「再産力」の理念は、ポンジュ絵画批評言説の生成を探るにあたって
も重要だろう。我々は先に彼の絵画論がポーランのそれとレアリスムという枠組
みを共有していることを確認した。そのことに鑑みると、詩人がこれを評して
「もっとも独自の考え」と語っていることは興味深い。つまり、こうは考えられな
いだろうか―この理念が彼の中で着想されたとき、ポーランが本質的なことを
言ったあとでなお近代絵画について語ることの意義、ひいては自身の絵画論の決
定的な価値が詩人の中で確信された、と。
そう考えてよいならば、52 年の手稿において顕在的に語られているこの「再産

力」の理念はいったいつ頃、どのようにして、ポンジュの中で胚胎されたのだろ
うか。問いについては様々な回答が可能だろう。たとえば、終戦直後、拷問にか
けられた上で殺された人質という凄惨な〈現実〉を敢えて美しく描いてみせた
フォートリエ作品との対話をここに見てよいだろう。あるいは、画家とは造物主
などではなく素材という〈他者・自然〉との対話を行う存在であることをその芸
術論で自ら説いたデュビュッフェ作品の受容を読むこともまた可能と思われる。
しかし、彼ら詩人と同世代の画家たちの持つ固有の引力を考慮に入れた上で、「再
産力」の理念については、年長の画家であるジョルジュ・ブラックの影響をまず
は見るべきだと思う。我々がそう判断するのは、ポンジュがこの画家に、生涯変
わらぬ格別の鍾愛と尊敬の念を抱き続けたからだけではない。キュビスムの巨匠
に捧げられた彼の評論文においては常に何らかのかたちで、「再産力」の理念の根
幹にある特異なレアリスム的価値観、すなわち芸術創作が果たす内的自然と外的
自然との一体化というテーゼが強調されているからである。この点を証言するも
のとして、例えば 46 年に書かれた「調停者ブラック」の次の一節―

40） 「ときに自然は目が覚めたとき、私たちがするつもりでいたものを与えてくれることがある。
その瞬間、喉の奥で賛美が膨らむ。」（«Le Pré», Nouveau recueil, ŒC II, p. 340）。

41） Voir La Fabrique du près, ŒC II, p. 441-443.



190

［…］ブラックが完璧に達したのは、この種の現代的な芸術においてである。
というのも、もっとも深い混乱を目にしながらも、彼はその行動によって

0 0 0 0 0 0 0 0

自
然の事物たちと和解しながら、それを解決してみせたからだ―あまりに見

0

事
0

であるために、その成功はもはや貴
オネット・オム

紳ではなく人間のものとみなさなけれ
ばならない 42）。

大戦後の荒廃した世界において、日常的な事物を静謐に描いたブラックの姿は、
ポンジュの目には、人間に大文字の自然、ゆたかな〈現実〉を取り戻す救済活動
を行っているように捉えられたのである。聖なる場とみなされたブラックの絵画
空間は、別の論評内では、神殿（temple）の語の語源的意味である「古代ローマ
の鳥卜官が天空に描く四角形の聖域（templa）」に準えられ、言祝がれている。

結語
議論を通じて、ポンジュ絵画論を牽引するレアリスム思想とは、芸術作品、批
評言説といった〈複数〉との対話を通して形成されたものであること、そこでは
この詩人に固有の〈現代性〉思想が作動していることを示せたと思う。ところで、
『同時代のアトリエ』の序文でポンジュはゴーギャンの絵画のタイトル《私たちは
どこから来たのか？私たちは何者か？私たちはどこへ行くのか？》をおそらく下
敷きに、こう書いている―「私たちは何者か？私たちはどこへ行くのか？私た
ちは何を行っているのか？畢竟、現代のアトリエにおいて何が起こっているの
か？ 43）」。この問いの言葉に対して、「彼ら」はレアリストであり、〈現実〉を描い
ている、と返してしまって良いだろうか。そうした答えはまだ不完全であるよう
に思われる。というのも、ポンジュの絵画論の力線がレアリスムであることは疑
いないが、別の大きな問題系がそこに読み取られるからである。それは、近代画
家たちの創作の根底にある系譜の感覚、すなわち、自分たちはもはや先行する絵
画とその技法を無視して描くことはできぬ、という〈遅れ〉の時間意識である。
こちらもまた〈現代性〉と呼ばれるこの問題系については、ピカソ、ジャコメッ
ティ、ケルマデックそしてエビシュに捧げられた美術評論の中で詳しく論じられ
ている。「彼ら」のことをもっとよく知るためには、私たちもまたこの問いをくぐ
らねばならない。

（大阪大学非常勤講師）

42） «Braque le réconciliateur», Le Peintre à l’étude, ŒC I, p. 133.
43） «Au lecteur», L’Atelier contemporain, ŒC II, p. 565. 本引用箇所は原文では全て斜字体表記。


