
Title Le mouvement de la persuasion dans les
Provinciales et dans les Pensées

Author(s) Régent-Susini, Anne

Citation Gallia. 2025, 64, p. 217-227

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/102164

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



217

Le mouvement de la persuasion dans les Provinciales 
et dans les Pensées

Anne Régent-Susini

Dans son célèbre Dieu caché
1 ）

, Lucien Goldmann défendait puissamment 

l’idée d’une « rupture idéologique» entre Provinciales et Pensées, que séparerait 

une crise majeure vécue par Pascal et ayant abouti à une montée en puissance 

d’un pessimisme radical. Pourtant, le philosophe Henri Gouhier (qui avait dirigé 

la thèse de Goldmann) souligne au contraire que les Pensées se situent à 

l’intersection de deux entreprises  : la controverse contre les catholiques 

relâchés (dans la lignée des Provinciales) et la controverse contre les 

libertins
2 ）

, rencontre qu’objectiveraient en quelque sorte, au plan matériel, les 

grandes feuilles qu’utilise Pascal à la fois pour rédiger les «petites lettres» et, en 

1657, pour noter des pensées portant aussi bien sur les penseurs pyrrhoniens 

que sur les erreurs des jésuites et sur les miracles. Or si certaines «pensées» 

sont ainsi directement et explicitement liées à la controverse contre les jésuites, 

et si beaucoup sont contemporaines des Provinciales ou des Écrits des Curés de 

Paris qui continuent le même combat, une simple lecture suffit à révéler des 

points de divergence entre ces deux ensembles textuels.

Invitée à explorer la rhétorique mise en œuvre dans les Provinciales et 

dans les Pensées
3 ）

, je souhaiterais m’arrêter sur quelques points de tension, tout 

en tenant à distance le double effet de lecture que cette comparaison pourrait 

produire. Surauctorial d’abord  : faire comme si Pascal était l’auteur unique des 

Provinciales
4 ） 

comme des Pensées. Téléologique ensuite, orienté vers cette 

«œuvre» canonique entre toutes, en dépit de son instabilité foncière, que sont 

les Pensées-de-Pascal  ; le risque serait de lire les Provinciales en fonction de la 

manière dont elles ont «préparé» les Pensées. Sans prétendre échapper 

complètement à ce double écueil, je propose de faire un double pas de côté. 

D’une part, ma perspective restera centrée sur Pascal, non comme auteur 

1 ） L. Goldmann, Le Dieu caché. Étude sur la vision tragique dans les Pensées de Pascal et dans le 

théâtre de Racine, Paris, Gallimard, 1959.
2 ） H. Gouhier, Blaise Pascal. Conversion et apologétique, Paris, Vrin, 2000.
3 ） Cet article se fonde sur la communication donnée à l'Université d'Osaka grâce au généreux 

soutien du projet de Kakenhi (JSPS) de Shintaro Suzuki (24K16029).

4 ） Voir, pour les Provinciales, P. Kuentz, «Un discours nommé Montalte», Revue d'Histoire 

littéraire de la France, 71e
 année, n°2 (Mars-Avril 1971), p. 195-206 ; ainsi que la communication 

récente de Yasushi Noro, «Les Provinciales et le rôle de Pascal dans la polémique janséniste» 

(https://sites.google.com/view/grihl-ce-que-jaurais-dit/toutes-les-contributions/yasushi-noro)



218

unique, mais comme «configurateur »
5 ） 

principal des Provinciales et à plus forte 

raison des Pensées, quelle que soit l’histoire éditoriale complexe de ces écrits. 

D’autre part, j’espère mettre à distance le risque téléologique en proposant non 

pas de reconstituer l’élaboration progressive d’une pensée, mais plutôt de saisir 

les mouvements d’une pensée au travers des diverses configurations 

argumentatives par lesquelles elle nous parvient, configurations argumentatives 

qui visent à agir de telle ou telle manière, à tel ou tel moment, sur tel ou tel type 

de lecteur.

La reconfiguration de certains thèmes

Il ne s’agira évidemment pas pour moi, dans les limites de cet article, de 

prétendre à une quelconque exhaustivité  : je me concentrerai sur trois thèmes, 

liés entre eux et présents dans les Provinciales comme dans les Pensées, qui me 

paraissent particulièrement sensibles pour le premier public de ces textes, à 

savoir les milieux mondains et robins.

La visibilité de la vérité

Le premier, la question de la visibilité de la vérité dans le monde, n’est pas 

seulement soulevé par le surgissement des miracles. Il se trouve également 

amené par d’autres motifs liés eux aussi à la défense de Port-Royal, comme en 

témoigne la pensée 956-791, proche d’un passage de la 3e
 «petite lettre» : «Cette 

proposition serait catholique dans une autre bouche, ce n'est que dans M. 

Arnauld que la Sorbonne l'a condamnée.»
6 ） 

La formulation qu’on trouve dans 

les Pensées est plus générale  : «Une proposition est bonne dans un auteur et 

méchante dans un autre»
7 ）

. Elle est aussi plus paradoxale, même accompagnée 

de la précision qui suit  : «Oui, mais il y a donc d'autres mauvaises 

propositions»  ; elle peut ainsi rejoindre le thème de l’instabilité de la vérité, ou 

du moins de sa formulation, et suggérer à sa manière le caractère insaisissable 

des critères du vrai (voir aussi plus loin sur le même feuillet : « Je croyais qu’il y 

avait une opinion contre une opinion.»
8 ）

).

5 ） Je risque ce néologisme pour désigner la part sans doute centrale prise par Pascal dans la mise 

en forme stratégique des matériaux rassemblés par les collaborateurs, sans pour autant 

chercher à aplanir les complexes opérations de coauctorialité qui caractérisent toute la genèse 

au sens large, c’est-à-dire incluant aussi ce qu’on nomme désormais «genèse éditoriale», voire 

«post-éditoriale», des Provinciales. Voir A. Réach-Ngô, «Peut-on parler de «genèse éditoriale» 

au XVI
e
 siècle ? Présentation», Seizième Siècle, N°10, 2014, p. 7-14  ; ainsi que R. Mahrer, «La 

genèse post-éditoriale : un champ de recherches ouvert par la philologie numérique», Revue 

d'histoire littéraire de la France, Vol. 116(3), 2016, p. 573-594.
6 ） B. Pascal, Les Provinciales, éd. L.  Cognet et G. Ferreyrolles, Paris, Classiques Garnier, 2010 

[désormais Pr], p. 164.
7 ） L956-S791. Les références aux Pensées sont données d’après le site https://www.

penseesdepascal.fr/, consulté le 15 octobre 2024  ; le premier chiffre correspond à la 

numérotation de l’édition Lafuma, le second à la numérotation de l’édition Sellier.

8 ） Voir https://www.penseesdepascal.fr/Hors/Hors41-moderne.php.



219

Le thème des miracles
9 ）

, travaillé d’abord dans le sillage de la Sainte-

Épine, permet lui aussi de poser cette question de la visibilité du vrai dans l’état 

postlapsaire. En effet, dans une lettre écrite à M
lle

 de Roannez, l’approbation 

officielle du miracle de la «Sainte Épine», jusque là demeuré caché tout comme 

la vérité de la foi de Port-Royal demeurait méconnue, donne lieu à une vaste 

méditation sur le verset XLV, 15 d’Isaïe, «Véritablement tu es un Dieu caché»  : 

Dieu ne se fait paraître qu’à «peu de personnes» par des «coups extraordinaires», 

mais le plus souvent se retire dans un «étrange secret», « impénétrable à la vue 

des hommes», de même que la divinité du Christ, ou encore sa présence dans le 

pain et le vin de l’Eucharistie, sont indécelables pour beaucoup
10）

. Or comme on 

sait, les Pensées vont reprendre cet argument proprement polémique pour 

l’élargir en un argument apologétique : dans l’état postlapsaire, la vérité ne peut 

apparaître à l’homme que mêlée parmi les faussetés. Si même le miracle, qui 

devrait précisément constituer le signe divin le plus manifeste, défend en vain la 

vérité aux yeux des hommes aveuglés
11）

, a fortiori les vérités d’ordre humain 

sont condamnées à demeurer ambivalentes, sans que l’homme puisse percevoir 

avec certitude si ce sont ou non des vérités. D’où, sur un grand feuillet recto-

verso, «multidirectionnel» et presque entièrement autographe, qui selon 

l’enquête génétique de Pol Ernst
12）

 appartient à la première strate rédactionnelle 

des Pensées (même s’il est visiblement écrit en au moins deux phases), 

l’apparition du thème du pyrrhonisme. Cette apparition pourrait paraître 

paradoxale, puisqu’à la même époque les Provinciales luttent précisément contre 

une forme de relativisme moral dont relèvent selon elles les casuistes laxistes  ; 

sur le feuillet évoqué plus haut figurent du reste plusieurs pensées qui visent 

manifestement les jésuites et leur laxisme moral. Or on trouvera sous ce titre 

«Pyrrhonisme» apparemment si éloigné du cadre moral des «petites lettres» la 

reprise d’un motif très saillant dans les Provinciales, celui de l’homicide :

Pyrrhonisme.

Chaque chose est ici vraie en partie, fausse en partie. La vérité essentielle 

n’est point ainsi, elle est toute pure et toute vraie. Ce mélange la déshonore 

et l’anéantit. Rien n’est purement vrai, et ainsi rien n’est vrai en l’entendant 

du pur vrai. On dira qu’il est vrai que l’homicide est mauvais. Oui, car nous 

connaissons bien le mal et le faux. Mais que dira-t-on qui soit bon  ? La 

chasteté  ? Je dis que non, car le monde finirait. Le mariage  ? Non, la 

9 ） Voir sur cette question la magistrale étude de T. Shiokawa, Pascal et les miracles, Paris, Nizet, 

1978.
10） Voir Pascal, Œuvres complètes, éd. J. Mesnard, Paris, Desclée de Brouwer, 1992, t. III, p. 1035-

1036.
11） Sur ce qu’engage chez Pascal, le fait de «ne pas voir» les miracles, voir H. Kawakami, «Voir 

autre chose que ce que je vois. La vision chez Pascal», thèse de doctorat dactylographiée, 

Université Lumière - Lyon 2, 2024, p. 111-113.
12） P. Ernst, Les Pensées de pascal : géologie et stratigraphie, Oxford, Voltaire Foundation, 1996.



220

continence vaut mieux. De ne point tuer ? Non, car les désordres seraient 

horribles, et les méchants tueraient tous les bons. De tuer ? Non, car cela 

détruit la nature. Nous n’avons ni vrai ni bien qu’en partie, et mêlé de mal 

et de faux.
13）

D’un côté, le meurtre représente par excellence le mal que la loi naturelle 

inscrite en chaque homme lui permet de connaître pour tel – savoir purement 

négatif, mais opératoire, et même déterminant dans les Provinciales. C’est en 

effet sur lui que se fondait leur auteur pour vilipender des casuistes ayant perdu 

contact même avec cet interdit minimal, dans le cadre d’un argument a fortiori 

là encore ; si les jésuites n’ont même plus conscience de ce savoir moral minimal, 

à plus forte raison ils n’ont plus conscience d’aucun autre savoir moral :

Les permissions de tuer, que vous accordez en tant de rencontres, font 

paraître qu’en cette matière vous avez tellement oublié la loi de Dieu, et 

tellement éteint les lumières naturelles, que vous avez besoin qu’on vous 

remette dans les principes les plus simples de la religion et du sens 

commun ; car qu’y a-t-il de plus naturel que ce sentiment qu’un particulier 

n’a pas droit sur la vie d’un autre ?
14）

Pourtant, dans la pensée précédemment citée, vraisemblablement contemporaine 

des Provinciales, Pascal fait place à l’argument inverse  : il doit être permis de 

tuer, quand certains individus menacent trop gravement l’ordre social. En réalité 

la contradiction n’est qu’apparente, car dans ce second cas, c’est la collectivité, 

représentée par l’institution judiciaire, qui peut légitimement mettre à mort, en 

aucun cas les individus comme tels. Cette exception à l’interdit de tuer était 

d’ailleurs déjà présente dans la 14e
 lettre citée à l’instant, puisque celle-ci 

ajoutait :

Mais parce qu’il a plu à sa providence de conserver les sociétés des 

hommes, et de punir les méchants qui les troublent, il a établi lui-même 

des lois pour ôter la vie aux criminels ; et ainsi ces meurtres, qui seraient 

des attentats punissables sans son ordre, deviennent des punitions 

louables par son ordre, hors duquel il n’y a rien que d’injuste.
15）

C’est donc dès le départ que la pensée pascalienne se révèle dialectique, tenant 

toujours, dans les Provinciales comme dans les Pensées, « les deux bouts de la 

chaîne», ici proscription et légitimation de la mise à mort.

L’institution judiciaire

Toutefois, la convergence entre les Provinciales et les Pensées est loin 

d’être totale concernant le traitement de l’institution judiciaire. Celle-ci, en effet, 

13） L729-S611.
14） Pr., 14e

 lettre, p. 369-370.
15） Ibid., p. 370-371.



221

est évoquée très dif féremment dans certaines des plus célèbres pensées. 

Comme en témoigne le passage de la 14e
 Provinciale cité ci-dessus, les «petites 

lettres» présentent en effet les tribunaux civils comme un recours contre les 

désordres en général, et contre les abus des jésuites et de leurs alliés, 

ecclésiastiques en particulier. Ce sont bien eux qui se dressent contre les abus 

d’un Jean d’Alba, des simoniaques, des duellistes. De même, la 8e
 lettre souligne 

la probité et la clairvoyance des juges : « Je trouve bien étrange qu’ils [les juges] 

s’opposent à vos probabilités […] puisqu’elles leur sont si favorables. »
16） 

Mieux 

encore, la 14e
 lettre évoque ainsi ces « juges chrétiens» qui ont «proportionné 

les lois civiles à celles de l’Évangile, de peur que la pratique extérieure de la 

justice ne fût contraire aux sentiments intérieurs que des Chrétiens doivent 

avoir»
17）

. Il faut prendre au sérieux ce terme de proportion, qui devait pour un 

mathématicien comme Pascal conserver un sens précis  : si la valeur des lois 

humaines n’est nullement absolue, elles constituent non seulement un «garde-

fou» (certes imparfait mais adapté à la condition déchue de l’homme), mais 

encore une figuration de la justice divine, dont elles respectent fidèlement la 

proportion
18）

.

Les Pensées, au contraire, dressent des juges un portrait volontiers ridicule 

et dérisoire, tout particulièrement – et cela est bien sûr significatif – dans la 

célèbre pensée L44-45/S78 intitulée « Imagination», avec son impitoyable 

description de la pompe des juges et des médecins, qui reprend la critique 

montagnienne des fausses grandeurs. On connaît également la saynète du 

magistrat pouffant de rire au sermon :

Ne diriez-vous pas que ce magistrat dont la vieillesse vénérable impose le 

respect à tout un peuple se gouverne par une raison pure et sublime et 

qu’il juge des choses par leur nature sans s’arrêter à ces vaines 

circonstances qui ne blessent que l’imagination des faibles ? Voyez-le 

entrer dans un sermon où il apporte un zèle tout dévot, renforçant la 

solidité de sa raison par l’ardeur de sa charité. Le voilà prêt à l’ouïr avec un 

respect exemplaire. Que le prédicateur vienne à paraître, si la nature lui a 

donné une voix enrouée et un tour de visage bizarre, que son barbier l’ait 

mal rasé, si le hasard l’a encore barbouillé de surcroît, quelques grandes 

vérités qu’il annonce, je parie la perte de la gravité de notre sénateur. (L44-
45/S78)

Comment le magistrat jugerait-il une cause avec rigueur si, alors même qu’il 

16） Pr., 8e
 lettre, p. 249.

17） Pr., 14e
 lettre, p. 382.

18） Voir J. Mesnard, «Valeurs absolues et valeurs relatives chez Pascal», dans Pascal, Port-Royal, 

Orient, Occident. Actes du colloque de l’Université de Tokyo, 27-29 septembre 1988, Paris, 

Klincksieck, 1991, p. 364.



222

était arrivé avec « la solidité de sa raison» et « l’ardeur de sa charité», il laisse 

son esprit, voire son âme, démissionner devant une apparence marquée par des 

défauts en eux-mêmes insignifiants  ? Et si un magistrat aussi expérimenté que 

respecté, dont l’intelligence et la morale semblent exemplaires, se montre ainsi 

vulnérable à la puissance disruptive de l’imagination, qu’en sera-ce pour ses 

collègues plus jeunes et moins solides (au plan intellectuel, moral, spirituel) ?

Quand ce n’est pas l’imagination, c’est l’intérêt qui vient grever la justice 

humaine – du côté des avocats cette fois :

Et combien un avocat bien payé par avance trouve-t-il plus juste la cause 

qu’il plaide ! Combien son geste hardi la fait-il paraître meilleure aux juges 

dupés par cette apparence ! Plaisante raison qu'un vent manie et à tout 

sens ! (L44-45/S78)
On notera que pas plus que chez Montaigne (qui fournit l’intertexte principal 

ici), l’avocat n’est ici à proprement parler hypocrite  : l’intérêt aveugle sa raison 

au point qu’il se trompe lui-même, et par là trompe les juges, les principaux 

acteurs de l’institution judiciaire se trouvant ainsi dessaisis de la faculté de 

jugement qui est au cœur de leur mission.

Y a-t-il, là encore, contradiction  ? À un moment où Port-Royal, persécuté 

par les tribunaux ecclésiastiques, confie sa défense aux autorités politiques et 

compte sur le Parlement pour le défendre contre les décisions prises par 

l’Assemblée du Clergé, attribuer fiabilité et probité aux juges civils vaut 

déclaration de confiance qui appuie la demande de soutien et valorise les alliés 

potentiels, sans impliquer que les Provinciales n’«absolutisent» d’une 

quelconque manière la justice civile.

Du reste, dès les Provinciales se trouvait suggérée une possible faiblesse 

des juges  : la 8e
 lettre mentionne l’existence de « juges corrompus»

19） 
; la 13e

 

admet qu’en certaines circonstances « la vigilance des magistrats» a pu être 

« trompée» par les jésuites
20）

. La 14e
 expose les multiples précautions prises 

dans le cas d’un tribunal susceptible de prononcer une condamnation à mort : ils 

doivent être au moins sept, dont «aucun qui n’ait été offensé par le criminel, de 

peur que la passion n’altère ou ne corrompe son jugement»
21）

 – tant les passions 

guettent même les juges pourtant choisis pour leur «probité» et leur 

«suffisance», tant le corps peut à tout moment venir tyranniser l’esprit. La 

composante pyrrhonienne des Pensées est donc déjà en germe dans les 

Provinciales, même au sujet de cette figure apparemment si révélatrice du 

contraste entre les deux œuvres qu’est la figure du juge.

19） Pr., 8e
 lettre, p. 248.

20） Pr., 13e
 lettre, p. 364.

21） Pr., 14e lettre, p. 383.



223

Par ailleurs, dans les Pensées, la dénonciation de la faiblesse de l’avocat ne 

valait pas dénonciation de la corruption des magistrats : s’il y a corruption, c’est 

celle de la raison humaine elle-même, et elle n’est pas due à la somme versée, 

mais à la Chute – car c’est bien la Chute qui a subverti la hiérarchie de nos 

facultés. La faille n’est pas éthique, elle est épistémique  ; elle n’est pas liée à la 

faiblesse de la volonté, mais à la faiblesse de la raison – en sorte que se trouve 

ici conduit le procès de l’homme et non pas celui de l’institution judiciaire. De ce 

point de vue, les perspectives de Pascal ne sont pas sans rapport avec celles de 

La Bruyère. Toutefois, même si leurs anthropologies sont toutes deux largement 

augustiniennes, elles ne sont pas totalement superposables  : là où le juge 

Sannion de La Bruyère (qui passe son temps à produire des signes extérieurs de 

noblesse, au lieu de prendre le temps de juger correctement) manifeste sa 

faiblesse par un mouvement centrifuge de projection incessante vers 

l’extérieur
22）

, vers le paraître, vers la production de signes sociaux, le juge des 

Pensées manifeste sa faiblesse par un mouvement centripète qui fausse le 

rapport intérieur qu’il entretient avec son propre jugement  : sous l’ef fet de 

facteurs extérieurs (la somme reçue), il s’en remet à sa raison pour qu’elle 

justifie une décision motivée en fait par son intérêt.

L’honneur

Le motif de l’honneur fournira un dernier exemple de la manière dont 

certains thèmes se trouvent reconfigurés en fonction des situations et des 

dispositifs argumentatifs expérimentés dans les Provinciales et dans les Pensées. 

Dans le lexique du XXI
e 

siècle, cette notion renvoie à une vertu individuelle 

sous-tendue par une forme d’intégrité et de fidélité à soi et à sa parole  ; or, au 

XVII
e
 siècle, l’honneur désigne d’abord le soin mis à ne pas ternir son rang et sa 

lignée – ce qui peut impliquer, notamment, de tuer des gens en duel. L’honneur 

est donc moins le nom d’une exigence morale personnelle que le nom d’une 

représentation collective qui vaut engagement au nom de ce groupe qu’est la 

famille, et en vertu de laquelle (mais est-ce vertu ?) on accomplit, ou on se sent 

tenu de donner, ou de subir, la mort. L’honneur se trouve donc assez souvent lié 

à l’idée d’une violence légitime, et c’est pourquoi cette notion, en apparence si 

positive, se révèle comme une valeur si problématique dans les textes 

pascaliens.

Déjà très présent dans les Provinciales, en particulier dans la 7e
 lettre, 

l’honneur reparaît tout au long des Pensées. Rien d’étonnant à cela, si l’on 

considère qu’étant au centre de l’éthique aristocratique, il constitue un sujet 

nodal dans les manuels de casuistique de l’époque. Dans les Provinciales, il est 

22） J. de La Bruyère, Les Caractères, Paris, Librairie générale française, 1995, «De la Ville», 10, 
p. 296-298.



224

essentiellement assimilé au «point d’honneur »  : certaines pensées liées 

directement aux «petites lettres » reprennent cette association, en envisageant 

l’honneur du point de vue de la casuistique du duel (voir L722-S602). D’autres, 

cependant, lui donnent une portée plus ample. Ainsi, les pensées correspondant 

à ce que Pol Ernst identifie comme la première strate rédactionnelle en font un 

exemple particulièrement représentatif de la tendance de l’homme au 

divertissement. L’honneur, lié à un système éducatif qui est en fait une éducation 

à l’illusion, par lequel les hommes se transmettent des valeurs imaginaires, n’est 

plus associé à la violence et à l’homicide  ; il se trouve au contraire vidé de sa 

substance, voire de sa gravité et assimilé à une fiction sociale, presque à un 

conte pour enfants – ce n’est pas un hasard si cette pensée s’ouvre sur 

l’évocation de l’enfance et se clôt sur celle du jeu :

Divertissement.

On charge les hommes, dès l’enfance, du soin de leur honneur, de leur 

bien, de leurs amis, et encore du bien et de l’honneur de leurs amis. On les 

accable d’affaires, de l’apprentissage des langues et d’exercices. Et on leur 

fait entendre qu’ils ne sauraient être heureux sans que leur santé, leur 

honneur, leur fortune et celles de leurs amis soient en bon état, et qu’une 

seule chose qui manque les rendra malheureux. Ainsi on leur donne des 

charges et des affaires qui les font tracasser dès la pointe du jour. Voilà, 

direz-vous, une étrange manière de les rendre heureux. Que pourrait-on 

faire de mieux pour les rendre malheureux ? Comment, ce qu’on pourrait 

faire ? Il ne faudrait que leur ôter tous ces soins, car alors ils se verraient, 

ils penseraient à ce qu’ils sont, d’où ils viennent, où ils vont. Et ainsi on ne 

peut trop les occuper et les détourner, et c’est pourquoi, après leur avoir 

tant préparé d’affaires, s’ils ont quelque temps de relâche, on leur conseille 

de l’employer à se divertir, à jouer et à s’occuper toujours tout entiers. 

(L139-S171)
Si la poursuite de l’honneur est un mal, ce n’est plus parce qu’elle peut mener à 

ce péché capital qu’est l’homicide  : c’est parce qu’elle empêche l’homme de 

contempler sa misère pour se tourner véritablement vers Dieu. Elle est un mal 

tourné exclusivement vers soi-même. L’honneur, qui se voulait précisément 

distinction, perd tout caractère distinctif  : non seulement il ne distingue 

personne, mais il n’est plus qu’un des multiples divertissements humains, il 

correspond à une tendance qui n’a rien de spécifiquement aristocratique, mais 

au contraire se manifeste au cœur de tout homme, quel que soit sa condition 

sociale. À ce titre, cette thématique est susceptible de toucher tout homme, qu’il 

soit ou non issu de la noblesse.

Cependant, les pensées les plus saillantes concernant l’honneur (L89-S123, 



225

L90-S124 et L92-S126) n’ont pas été rangées dans la liasse «Divertissement», 

mais dans la liasse «Raison des effets» (et correspondent selon Pol Ernst à une 

strate de rédaction plus tardive). L’honneur se trouve alors inséré dans la 

dynamique herméneutique progressant de l’opinion du peuple à celle des 

chrétiens parfaits, en passant par celles des demi-habiles, des habiles et des 

dévots
23）

. Il ne s’agit plus ici de préserver son propre honneur ou celui de ses 

amis, mais de s’interroger sur les pratiques honorifiques envers un tiers  : 

honneur de l’autre et non honneur de soi. Là encore, il n’est donc plus 

nécessaire d’être aristocrate pour être concerné par le problème de l’honneur  ; 

ce déplacement permet là encore au thème de l’honneur de toucher un public 

sociologiquement bien plus large que le public prioritairement visé par la 

querelle des Provinciales :

Raison des effets.

Cela est admirable : on ne veut pas que j’honore un homme vêtu de 

brocatelle, et suivi de sept ou huit laquais. Et quoi, il me fera donner les 

étrivières, si je ne le salue. Cet habit, c’est une force. C’est bien de même 

qu’un cheval bien enharnaché à l’égard d’un autre. Montaigne est plaisant 

de ne pas voir quelle dif férence il y a, et d’admirer qu’on y en trouve, et 

d’en demander la raison. De vrai, dit-il, d’où vient, etc. (L89-S123).

«Fantôme»
24） 

dans la 14e
 Provinciale, l’honneur, dès lors, se trouve « re-

substantialisé», non plus parce que ses conséquences peuvent être graves et 

même fatales (dans le duel né du «point d’honneur»), mais parce que, intégré 

dans une chaîne de causalité socio-politique plus complexe, il y trouve une 

forme de justification – au moins partielle  : non seulement l’«habit » est «une 

force», mais surtout « les chrétiens parfaits » honorent « les personnes de grande 

naissance» «par une autre lumière supérieure», parce que l’ordre humain, dans 

toute son imperfection et son arbitraire, est voulu par Dieu comme convenant à 

l’état de l’homme déchu et permettant une forme de bien public – ce que 

développeront les Discours sur la condition des Grands. L’argument moral de la 

polémique contre les jésuites est devenu apologétique : même comme exigence 

collective, l’honneur est réhabilité (on passe du prestige du nom et la lignée, 

valeur illusoire, au bien public, valeur réelle), et il apparaît en outre comme 

exigence morale individuelle
25）

 – d’où l’emploi du terme en bonne part dans la 

pensée L714-S592, pourtant liée aux Provinciales  : «Gens sans parole, sans foi, 

sans honneur, sans vérité, doubles de cœur…».

23） Voir H. Yamajo, «La critique de l’apparence chez Pascal», p. 70-71. DOI : https://www.jstage.jst.

go.jp/article/littera/6/0/6_61/_pdf/-char/ja. Consulté le 9 juin 2024.
24） Pr., 14e

 lettre, p. 386.
25） Sur “cette grandeur phénoménologique manifestée par l’inaliénable besoin de la 

reconnaissance de l’estime d’autrui”, voir P. Lyraud, «Les fantômes de l’honneur. Pascal, 

lecteur du Cid», Courrier Blaise Pascal, 44 | 2022, p. 50.



226

Conclusion

On le voit  : en envisageant ces motifs non comme des thèmes ou des 

éléments constitutifs d’une vision du monde (qui pourrait parfois sembler se 

dérober sous les contradictions), mais comme des objets de pensée pris dans 

des stratégies argumentatives diverses, la question de la cohérence d’ensemble 

de la Weltanschauung pascalienne se pose un peu dif féremment.

D’une part en raison de la coauctorialité qui caractérise assurément les 

Provinciales, et qui n’est pas absente des Pensées telles qu’elles nous sont 

parvenues (même si les Provinciales relèvent plus d’une pensée de groupe que 

les Pensées, dont on peut considérer qu’elles relèvent principalement d’une 

pensée individuelle). On notera qu’au plan méthodologique, cette coauctorialité 

n’empêche pas de s’interroger sur la manière dont certaines thématiques se 

trouvent configurées dans l’un et l’autre ensembles d’écrits  : Pascal rédigeant 

les écrits qu’on appellera Pensées non seulement se rappelle l’entreprise 

collective des Provinciales, mais y est encore, bien souvent, engagé et y puise 

donc au moins en partie son inspiration.

D’autre part, en ne séparant pas le traitement de tel ou tel thème du 

dispositif argumentatif dans lequel il s’insère ou semble destiné à s’insérer (ce 

second cas réclamant naturellement plus de prudence), on s’autorise à assouplir 

même l’approche plus traditionnellement auctoriale qui a souvent été adoptée 

envers ces écrits et de mettre en perspective, sans les annuler, les tensions à 

l’œuvre entre les Provinciales et les Pensées, voire à l’intérieur de chacun de ces 

ensembles.

Certes, la dif ficulté à cerner le public auquel s’adresse Pascal, ou encore 

l’hétérogénéité de ce public (les Provinciales s’adressent aux jésuites, mais 

surtout à ce que nous appellerions le «grand public cultivé» ; un certain nombre 

de Pensées s’adressent à l’incroyant, mais aussi au chrétien tiède, etc.), ainsi que 

l’incertitude foncière concernant la destination précise de ces «papiers d’un 

mort» que sont les Pensées  : tout cela ne facilite pas l’interprétation proprement 

rhétorique de ces écrits. Par ailleurs, les Provinciales et les Pensées ne sont pas 

«adressées» de la même manière : si les premières ont une visée communicative 

et agissante immédiate, à qui s’adressent les écrits réunis sous le nom de 

Pensées  ? Il n’y a sans doute pas de réponse unique à cette question, tant les 

Pensées peuvent être envisagées comme une sorte de laboratoire de relations au 

lecteur beaucoup plus diversifiées que celles que construisent les Provinciales. 

Bien des pensées préparent très vraisemblablement un dispositif textuel 

puissamment adressé, mais sans doute certaines, en elles-mêmes, ne 

s’adressent-elles à personne – interrogeant alors la notion même de rhétorique, 

ou invitant à l’élargir.



227

Mais dans l’ensemble, il paraît indéniable que cette dimension 

argumentative est centrale dans les Pensées comme dans les Provinciales. Or elle 

semble parfois minorée lorsqu’on cherche, en particulier dans les Pensées, « la» 

pensée de Pascal  – désir compréhensible et même nécessaire, mais qui peut 

nous porter à faire comme si la pensée de Pascal était exposée pour elle-même, 

de manière arhétorique, dans ces écrits, alors que nous avons accès à cette 

pensée par l’intermédiaire d’écrits qui sont pour la plupart des dispositifs 

persuasifs ou des préparations de dispositifs persuasifs se caractérisant, comme 

on sait, par une forte polyphonie. En dépit des zones de fragilité ou des points 

aveugles que recèle inévitablement l’approche «stratigraphique» de Pol Ernst, 

celle-ci invite à penser la manière dont, à une certaine époque de la vie de 

Pascal, plusieurs entreprises argumentatives s’entremêlent, la réflexion se 

développant alors non pas dans une sorte d’autonomie souveraine, mais dans le 

cadre d’engagements rhétoriques partiellement simultanés mais distincts, et par 

là propices à déployer pleinement le caractère foncièrement dialogique de la 

pensée pascalienne  : le juge est à la fois respectable et dérisoire, parce qu’il 

s’agit de s’adresser d’un côté aux juges civils comme juges, au cœur d’une 

institution figurant une justice plus haute, de l’autre aux hommes qu’on vise à 

déprendre de toutes les grandeurs et certitudes terrestres ; l’importance sociale 

de l’honneur est à la fois illusoire (ou nocive) et justifiée, parce qu’il s’agit à la 

fois de relativiser l’importance de l’honneur pour les aristocrates et de le 

réinscrire, à l’intention de tous, dans l’ordre voulu par Dieu pour le monde 

d’après la Chute, etc. En somme, si Pascal « tient les deux bouts de la chaîne», 

c’est aussi parce que ce dialogisme foncier se nourrit d’une pensée qui s’élabore 

et se précise dans des dialogues polémiques avec des interlocuteurs très variés, 

dans des perspectives ou avec des objectifs argumentatifs eux-mêmes dif férents. 

Si la mort a figé en quasi-reliques les pensées de Pascal, la pensée de Pascal, 

elle, est toujours en mouvement, dans ce mouvement par lequel elle s’adresse 

constamment à l’autre pour le mettre lui-même en mouvement
26）

.

(Université Sorbonne nouvelle, EA174 (FIRL))

26） Comme le montre L. Thirouin à partir de l’opuscule «Sur la conversion du pécheur», la 

conversion selon Pascal est continue et progressive. En ce sens, la mise en mouvement du 

public des Provinciales n’est pas de nature foncièrement différente de la mise en mouvement 

du chrétien tiède ou de l’incroyant auxquels s’adressent certaines pensées. Voir L. Thirouin, 

«Pascal ou les continuels commencements de la conversion», Communio, n° 290(6), 2023, 
p. 17-31. https://doi.org/10.3917/commun.290.0017. Consulté le 12 février 2025.


