|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Le mouvement de la persuasion dans les

Title Provinciales et dans les Pensées

Author(s) |Régent-Susini, Anne

Citation |[Gallia. 2025, 64, p. 217-227

Version Type|VoR

URL https://hdl. handle.net/11094/102164

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



217

Le mouvement de la persuasion dans les Provinciales
et dans les Pensées

Anne Régent-Susini

Dans son célébre Dieu caché”, Lucien Goldmann défendait puissamment
I'idée d’'une «rupture idéologique» entre Provinciales et Pensées, que séparerait
une crise majeure vécue par Pascal et ayant abouti a une montée en puissance
d’un pessimisme radical. Pourtant, le philosophe Henri Gouhier (qui avait dirigé
la thése de Goldmann) souligne au contraire que les Pensées se situent a
I'intersection de deux entreprises : la controverse contre les catholiques
relaichés (dans la lignée des Provinciales) et la controverse contre les
libertins?’, rencontre qu’objectiveraient en quelque sorte, au plan matériel, les
grandes feuilles qu’utilise Pascal a la fois pour rédiger les «petites lettres» et, en
1657, pour noter des pensées portant aussi bien sur les penseurs pyrrhoniens
que sur les erreurs des jésuites et sur les miracles. Or si certaines «pensées»
sont ainsi directement et explicitement liées a la controverse contre les jésuites,
et si beaucoup sont contemporaines des Provinciales ou des Ecrits des Curés de
Paris qui continuent le méme combat, une simple lecture suffit a révéler des
points de divergence entre ces deux ensembles textuels.

Invitée a explorer la rhétorique mise en ceuvre dans les Provinciales et
dans les PenséeSS), je souhaiterais m’arréter sur quelques points de tension, tout
en tenant a distance le double effet de lecture que cette comparaison pourrait
produire. Surauctorial d’abord : faire comme si Pascal était 'auteur unique des
Provinciales*’ comme des Pensées. Téléologique ensuite, orienté vers cette
«ceuvre» canonique entre toutes, en dépit de son instabilité fonciére, que sont
les Pensées-de-Pascal ; le risque serait de lire les Provinciales en fonction de la
maniére dont elles ont «préparé» les Pensées. Sans prétendre échapper
completement a ce double écueil, je propose de faire un double pas de coté.
D’une part, ma perspective restera centrée sur Pascal, non comme auteur

1) L. Goldmann, Le Dieu caché. Etude sur la vision tragique dans les Pensées de Pascal et dans le
thédtre de Racine, Paris, Gallimard, 1959.

2) H. Gouhier, Blaise Pascal. Conversion et apologétique, Paris, Vrin, 2000.

3) Cet article se fonde sur la communication donnée a 1'Université d'Osaka grace au généreux
soutien du projet de Kakenhi (JSPS) de Shintaro Suzuki (24K16029).

4) Voir, pour les Provinciales, P. Kuentz, «Un discours nommé Montalte», Revue d'Histoire
littéraire de la France, 71° année, n° 2 (Mars-Avril 1971), p. 195-206 ; ainsi que la communication
récente de Yasushi Noro, «Les Provinciales et le role de Pascal dans la polémique janséniste »
(https://sites.google.com/view/grihl-ce-que-jaurais-dit/toutes-les-contributions/yasushi-noro)



218

unique, mais comme « configurateur»‘%) principal des Provinciales et a plus forte
raison des Pensées, quelle que soit I'histoire éditoriale complexe de ces écrits.
D’autre part, jespére mettre a distance le risque téléologique en proposant non
pas de reconstituer I’élaboration progressive d’une pensée, mais plutot de saisir
les mouvements d'une pensée au travers des diverses configurations
argumentatives par lesquelles elle nous parvient, configurations argumentatives
qui visent a agir de telle ou telle maniere, a tel ou tel moment, sur tel ou tel type
de lecteur.

La reconfiguration de certains thémes

Il ne s’agira évidemment pas pour moi, dans les limites de cet article, de
prétendre a une quelconque exhaustivité : je me concentrerai sur trois thémes,
liés entre eux et présents dans les Provinciales comme dans les Pensées, qui me
paraissent particuliéerement sensibles pour le premier public de ces textes, a
savoir les milieux mondains et robins.

La visibilité de la vérité

Le premier, la question de la visibilité de la vérité dans le monde, n’est pas
seulement soulevé par le surgissement des miracles. Il se trouve également
amené par d’autres motifs liés eux aussi a la défense de Port-Royal, comme en
témoigne la pensée 956-791, proche d’un passage de la 3° «petite lettre» : «Cette
proposition serait catholique dans une autre bouche, ce n'est que dans M.
Arnauld que la Sorbonne I'a condamnée.»®’ La formulation qu’on trouve dans
les Pensées est plus générale : «Une proposition est bonne dans un auteur et
méchante dans un autre»’ . Elle est aussi plus paradoxale, méme accompagnée
de la précision qui suit : «QOui, mais il y a donc d'autres mauvaises
propositions» ; elle peut ainsi rejoindre le theme de I'instabilité de la vérité, ou
du moins de sa formulation, et suggérer a sa maniére le caractere insaisissable
des critéres du vrai (voir aussi plus loin sur le méme feuillet : «Je croyais qu’il y
avait une opinion contre une opinion.»®’).

5) Je risque ce néologisme pour désigner la part sans doute centrale prise par Pascal dans la mise
en forme stratégique des matériaux rassemblés par les collaborateurs, sans pour autant
chercher a aplanir les complexes opérations de coauctorialité qui caractérisent toute la genése
au sens large, c’est-a-dire incluant aussi ce qu’on nomme désormais «genese éditoriale », voire
«post-éditoriale », des Provinciales. Voir A. Réach-Ng6, « Peut-on parler de «geneése éditoriale »
au XVI° siécle ? Présentation », Seizieme Siecle, N° 10, 2014, p. 7-14 ; ainsi que R. Mahrer, «La
geneése post-éditoriale : un champ de recherches ouvert par la philologie numérique », Revue
d'histoire littéraire de la France, Vol. 116(3), 2016, p. 573-594.

6) B. Pascal, Les Provinciales, éd. L. Cognet et G. Ferreyrolles, Paris, Classiques Garnier, 2010
[désormais Pr], p. 164.
7) 1956-S791. Les références aux Pensées sont données d’aprés le site https://www.

penseesdepascal.fr/, consulté le 15 octobre 2024 ; le premier chiffre correspond a la
numérotation de I'édition Lafuma, le second a la numérotation de I'édition Sellier.
8) Voir https://www.penseesdepascal.fr/Hors/Hors41-moderne.php.



219

Le théme des miracles®’, travaillé d’abord dans le sillage de la Sainte-
Epine, permet lui aussi de poser cette question de la visibilité du vrai dans l'état
postlapsaire. En effet, dans une lettre écrite 4 M"™ de Roannez, I'approbation
officielle du miracle de la «Sainte Epine », jusque la demeuré caché tout comme
la vérité de la foi de Port-Royal demeurait méconnue, donne lieu a une vaste
méditation sur le verset XLV, 15 d’Isaie, « Véritablement tu es un Dieu caché» :
Dieu ne se fait paraitre qu’a «peu de personnes» par des «coups extraordinaires»,
mais le plus souvent se retire dans un «étrange secret», «<impénétrable a la vue
des hommes», de méme que la divinité du Christ, ou encore sa présence dans le
pain et le vin de I’Eucharistie, sont indécelables pour beaucoupw). Or comme on
sait, les Pensées vont reprendre cet argument proprement polémique pour
I’élargir en un argument apologétique : dans I'état postlapsaire, la vérité ne peut
apparaitre a 'homme que mélée parmi les faussetés. Si méme le miracle, qui
devrait précisément constituer le signe divin le plus manifeste, défend en vain la
vérité aux yeux des hommes aveuglésm, a fortiori les vérités d’ordre humain
sont condamnées a demeurer ambivalentes, sans que 'homme puisse percevoir
avec certitude si ce sont ou non des vérités. D’oti, sur un grand feuillet recto-
verso, «multidirectionnel» et presque entiérement autographe, qui selon
I'enquéte génétique de Pol Ernst'? appartient a la premieére strate rédactionnelle
des Pensées (méme ¢’il est visiblement écrit en au moins deux phases),
l'apparition du théme du pyrrhonisme. Cette apparition pourrait paraitre
paradoxale, puisqu’a la méme époque les Provinciales luttent précisément contre
une forme de relativisme moral dont relevent selon elles les casuistes laxistes ;
sur le feuillet évoqué plus haut figurent du reste plusieurs pensées qui visent
manifestement les jésuites et leur laxisme moral. Or on trouvera sous ce titre
«Pyrrhonisme» apparemment si éloigné du cadre moral des «petites lettres» la
reprise d’un motif trés saillant dans les Provinciales, celui de 'homicide :

Pyrrhonisme.

Chaque chose est ici vraie en partie, fausse en partie. La vérité essentielle

n’est point ainsi, elle est toute pure et toute vraie. Ce mélange la déshonore

et anéantit. Rien n’est purement vrai, et ainsi rien n’est vrai en I'’entendant
du pur vrai. On dira qu’il est vrai que 'homicide est mauvais. Oui, car nous
connaissons bien le mal et le faux. Mais que dira-t-on qui soit bon ? La
chasteté ? Je dis que non, car le monde finirait. Le mariage ? Non, la

9) Voir sur cette question la magistrale étude de T. Shiokawa, Pascal et les miracles, Paris, Nizet,
1978.

10) Voir Pascal, (Euvres complétes, éd. J. Mesnard, Paris, Desclée de Brouwer, 1992, t. III, p. 1035
1036.

11) Sur ce qu'engage chez Pascal, le fait de «ne pas voir» les miracles, voir H. Kawakami, « Voir
autre chose que ce que je vois. La vision chez Pascal», thése de doctorat dactylographiée,
Université Lumiére - Lyon 2, 2024, p. 111-113.

12) P.Ernst, Les Pensées de pascal : géologie et stratigraphie, Oxford, Voltaire Foundation, 1996.



220

continence vaut mieux. De ne point tuer ? Non, car les désordres seraient
horribles, et les méchants tueraient tous les bons. De tuer ? Non, car cela
détruit la nature. Nous n’avons ni vrai ni bien qu’en partie, et mélé de mal
et de faux."”
D’un coté, le meurtre représente par excellence le mal que la loi naturelle
inscrite en chaque homme lui permet de connaitre pour tel — savoir purement
négatif, mais opératoire, et méme déterminant dans les Provinciales. C’est en
effet sur lui que se fondait leur auteur pour vilipender des casuistes ayant perdu
contact méme avec cet interdit minimal, dans le cadre d’un argument a fortiori
l1a encore ; si les jésuites n’ont méme plus conscience de ce savoir moral minimal,
a plus forte raison ils n’ont plus conscience d’aucun autre savoir moral :
Les permissions de tuer, que vous accordez en tant de rencontres, font
paraitre qu’en cette matiére vous avez tellement oublié la loi de Dieu, et
tellement éteint les lumiéres naturelles, que vous avez besoin qu’on vous
remette dans les principes les plus simples de la religion et du sens
commun ; car qu’y a-t-il de plus naturel que ce sentiment qu’un particulier
n’a pas droit sur la vie d’un autre P10
Pourtant, dans la pensée précédemment citée, vraisemblablement contemporaine
des Provinciales, Pascal fait place a 'argument inverse : il doit étre permis de
tuer, quand certains individus menacent trop gravement l'ordre social. En réalité
la contradiction n’est qu’apparente, car dans ce second cas, c’est la collectivité,
représentée par l'institution judiciaire, qui peut légitimement mettre a mort, en
aucun cas les individus comme tels. Cette exception a linterdit de tuer était
d’ailleurs déja présente dans la 14° lettre citée a linstant, puisque celle-ci
ajoutait :
Mais parce qu'il a plu a sa providence de conserver les sociétés des
hommes, et de punir les méchants qui les troublent, il a établi lui-méme
des lois pour oter la vie aux criminels ; et ainsi ces meurtres, qui seraient
des attentats punissables sans son ordre, deviennent des punitions
louables par son ordre, hors duquel il n’y a rien que d’injuste.m
C’est donc deés le départ que la pensée pascalienne se révele dialectique, tenant
toujours, dans les Provinciales comme dans les Pensées, «les deux bouts de la
chaine», ici proscription et légitimation de la mise a mort.

Linstitution judiciaire
Toutefois, la convergence entre les Provinciales et les Pensées est loin
d’étre totale concernant le traitement de I'institution judiciaire. Celle-ci, en effet,

13) L729-S611.
14) Pr, 14° lettre, p. 369-370.
15) Ibid., p. 370-371.



221

est évoquée tres différemment dans certaines des plus célébres pensées.
Comme en témoigne le passage de la 14° Provinciale cité ci-dessus, les «petites
lettres» présentent en effet les tribunaux civils comme un recours contre les
désordres en général, et contre les abus des jésuites et de leurs alliés,
ecclésiastiques en particulier. Ce sont bien eux qui se dressent contre les abus
d’un Jean d’Alba, des simoniaques, des duellistes. De méme, la 8° lettre souligne
la probité et la clairvoyance des juges : «Je trouve bien étrange qu’ils [les juges]
s'opposent & vos probabilités [...] puisqu’elles leur sont si favorables.»'® Mieux
encore, la 14° lettre évoque ainsi ces «juges chrétiens» qui ont «proportionné
les lois civiles a celles de I'Evangile, de peur que la pratique extérieure de la
justice ne f(t contraire aux sentiments intérieurs que des Chrétiens doivent
avoir»'". 11 faut prendre au sérieux ce terme de proportion, qui devait pour un
mathématicien comme Pascal conserver un sens précis : si la valeur des lois
humaines n’est nullement absolue, elles constituent non seulement un «garde-
fou» (certes imparfait mais adapté a la condition déchue de ’homme), mais
encore une figuration de la justice divine, dont elles respectent fidélement la

proportionw).

Les Pensées, au contraire, dressent des juges un portrait volontiers ridicule
et dérisoire, tout particuliéerement — et cela est bien sar significatif — dans la
célebre pensée 144-45/S78 intitulée «Imagination», avec son impitoyable
description de la pompe des juges et des médecins, qui reprend la critique
montagnienne des fausses grandeurs. On connait également la saynéte du
magistrat pouffant de rire au sermon :

Ne diriez-vous pas que ce magistrat dont la vieillesse vénérable impose le

respect a tout un peuple se gouverne par une raison pure et sublime et

qu’il juge des choses par leur nature sans s’arréter a ces vaines
circonstances qui ne blessent que l'imagination des faibles ? Voyez-le
entrer dans un sermon ou il apporte un zele tout dévot, renforcant la
solidité de sa raison par I'ardeur de sa charité. Le voila prét a 'ouir avec un

respect exemplaire. Que le prédicateur vienne a paraitre, si la nature lui a

donné une voix enrouée et un tour de visage bizarre, que son barbier I'ait

mal rasé, si le hasard I'a encore barbouillé de surcroit, quelques grandes
vérités qu’il annonce, je parie la perte de la gravité de notre sénateur. (L44-
45/S78)

Comment le magistrat jugerait-il une cause avec rigueur si, alors méme qu’il

16) Pr, 8§ lettre, p. 249.

17) Pr, 14° lettre, p. 382.

18) Voir J. Mesnard, «Valeurs absolues et valeurs relatives chez Pascal», dans Pascal, Port-Royal,
Orient, Occident. Actes du colloque de I'Université de Tokyo, 27-29 septembre 1988, Paris,
Klincksieck, 1991, p. 364.



222

était arrivé avec «la solidité de sa raison» et «l'ardeur de sa charité», il laisse
son esprit, voire son 4me, démissionner devant une apparence marquée par des
défauts en eux-mémes insignifiants ? Et si un magistrat aussi expérimenté que
respecté, dont l'intelligence et la morale semblent exemplaires, se montre ainsi
vulnérable a la puissance disruptive de I'imagination, qu’en sera-ce pour ses
collegues plus jeunes et moins solides (au plan intellectuel, moral, spirituel) ?
Quand ce n’est pas l'imagination, c’est 'intérét qui vient grever la justice
humaine — du c6té des avocats cette fois :
Et combien un avocat bien payé par avance trouve-t-il plus juste la cause
qu’il plaide ! Combien son geste hardi la fait-il paraitre meilleure aux juges
dupés par cette apparence ! Plaisante raison qu'un vent manie et a tout
sens ! (1.44-45/S78)
On notera que pas plus que chez Montaigne (qui fournit I'intertexte principal
ici), 'avocat n’est ici a proprement parler hypocrite : I'intérét aveugle sa raison
au point qu’il se trompe lui-méme, et par la trompe les juges, les principaux
acteurs de linstitution judiciaire se trouvant ainsi dessaisis de la faculté de
jugement qui est au ceeur de leur mission.

Y a-t-il, 1a encore, contradiction ? A un moment ot Port-Royal, persécuté
par les tribunaux ecclésiastiques, confie sa défense aux autorités politiques et
compte sur le Parlement pour le défendre contre les décisions prises par
I’Assemblée du Clergé, attribuer fiabilité et probité aux juges civils vaut
déclaration de confiance qui appuie la demande de soutien et valorise les alliés
potentiels, sans impliquer que les Provinciales n’«absolutisent» d’une
quelconque maniére la justice civile.

Du reste, dés les Provinciales se trouvait suggérée une possible faiblesse
des juges : la 8 lettre mentionne l'existence de «juges corrompus»m ;la 13°
admet qu’en certaines circonstances «la vigilance des magistrats» a pu étre
«trompée» par les jésuiteszm. La 14° expose les multiples précautions prises
dans le cas d’un tribunal susceptible de prononcer une condamnation a mort : ils
doivent étre au moins sept, dont «aucun qui n’ait été offensé par le criminel, de
peur que la passion n’altére ou ne corrompe son jugement»w — tant les passions
guettent méme les juges pourtant choisis pour leur «probité» et leur
«suffisance», tant le corps peut a tout moment venir tyranniser 'esprit. La
composante pyrrhonienne des Pensées est donc déja en germe dans les
Provinciales, méme au sujet de cette figure apparemment si révélatrice du
contraste entre les deux ceuvres qu’est la figure du juge.

19) Pr, 8§ lettre, p. 248.
20) Pr, 13 lettre, p. 364.
21) Pr, 14e lettre, p. 383.



223

Par ailleurs, dans les Pensées, la dénonciation de la faiblesse de I'avocat ne
valait pas dénonciation de la corruption des magistrats : §’il y a corruption, c’est
celle de la raison humaine elle-méme, et elle n’est pas due a la somme versée,
mais a la Chute — car c’est bien la Chute qui a subverti la hiérarchie de nos
facultés. La faille n’est pas éthique, elle est épistémique ; elle n’est pas liée a la
faiblesse de la volonté, mais a la faiblesse de la raison — en sorte que se trouve
ici conduit le procés de 'homme et non pas celui de I'institution judiciaire. De ce
point de vue, les perspectives de Pascal ne sont pas sans rapport avec celles de
La Bruyere. Toutefois, méme si leurs anthropologies sont toutes deux largement
augustiniennes, elles ne sont pas totalement superposables : la ou le juge
Sannion de La Bruyere (qui passe son temps a produire des signes extérieurs de
noblesse, au lieu de prendre le temps de juger correctement) manifeste sa
faiblesse par un mouvement centrifuge de projection incessante vers
lextérieur®™, vers le paraitre, vers la production de signes sociaux, le juge des
Pensées manifeste sa faiblesse par un mouvement centripete qui fausse le
rapport intérieur qu’il entretient avec son propre jugement : sous l'effet de
facteurs extérieurs (la somme recue), il s’en remet a sa raison pour qu’elle
justifie une décision motivée en fait par son intérét.

L’honneur

Le motif de I'honneur fournira un dernier exemple de la maniére dont
certains thémes se trouvent reconfigurés en fonction des situations et des
dispositifs argumentatifs expérimentés dans les Provinciales et dans les Pensées.
Dans le lexique du XXI® siécle, cette notion renvoie a une vertu individuelle
sous-tendue par une forme d’intégrité et de fidélité a soi et a sa parole ; or, au
XVII® siecle, lhonneur désigne d’abord le soin mis a ne pas ternir son rang et sa
lignée — ce qui peut impliquer, notamment, de tuer des gens en duel. Lhonneur
est donc moins le nom d’une exigence morale personnelle que le nom d’une
représentation collective qui vaut engagement au nom de ce groupe qu’est la
famille, et en vertu de laquelle (mais est-ce vertu ?) on accomplit, ou on se sent
tenu de donner, ou de subir, la mort. Lhonneur se trouve donc assez souvent lié
a I'idée d’une violence légitime, et c’est pourquoi cette notion, en apparence si
positive, se révele comme une valeur si problématique dans les textes
pascaliens.

Déja trés présent dans les Provinciales, en particulier dans la 7° lettre,
I'honneur reparait tout au long des Pensées. Rien d’étonnant a cela, si l'on
considére qu’étant au centre de I'éthique aristocratique, il constitue un sujet
nodal dans les manuels de casuistique de ’époque. Dans les Provinciales, il est

22) ]. de La Bruyere, Les Caractéres, Paris, Librairie générale francaise, 1995, «De la Ville», 10,
p. 296-298.



224

essentiellement assimilé au «point d’honneur» : certaines pensées liées
directement aux «petites lettres» reprennent cette association, en envisageant
I'honneur du point de vue de la casuistique du duel (voir L722-S602). D’autres,
cependant, lui donnent une portée plus ample. Ainsi, les pensées correspondant
a ce que Pol Ernst identifie comme la premiére strate rédactionnelle en font un
exemple particulierement représentatif de la tendance de I'homme au
divertissement. L’honneur, lié a un systeme éducatif qui est en fait une éducation
a I'illusion, par lequel les hommes se transmettent des valeurs imaginaires, n’est
plus associé a la violence et a I’homicide ; il se trouve au contraire vidé de sa
substance, voire de sa gravité et assimilé a une fiction sociale, presque a un
conte pour enfants — ce n’est pas un hasard si cette pensée s’ouvre sur
I’évocation de 'enfance et se clot sur celle du jeu :
Divertissement.
On charge les hommes, dés I'enfance, du soin de leur honneur, de leur
bien, de leurs amis, et encore du bien et de ’honneur de leurs amis. On les
accable d’affaires, de 'apprentissage des langues et d’exercices. Et on leur
fait entendre qu’ils ne sauraient étre heureux sans que leur santé, leur
honneur, leur fortune et celles de leurs amis soient en bon état, et qu'une
seule chose qui manque les rendra malheureux. Ainsi on leur donne des
charges et des affaires qui les font tracasser dés la pointe du jour. Voila,
direz-vous, une étrange maniére de les rendre heureux. Que pourrait-on
faire de mieux pour les rendre malheureux ? Comment, ce qu'on pourrait
faire ? Il ne faudrait que leur 6ter tous ces soins, car alors ils se verraient,
ils penseraient a ce qu’ils sont, d’ot ils viennent, ou ils vont. Et ainsi on ne
peut trop les occuper et les détourner, et c’est pourquoi, apres leur avoir
tant préparé d’affaires, s’ils ont quelque temps de relache, on leur conseille
de I'employer a se divertir, a jouer et a s’occuper toujours tout entiers.
(L139-S171)
Si la poursuite de 'honneur est un mal, ce n’est plus parce qu’elle peut mener a
ce péché capital qu’est I'homicide : c’est parce qu’elle empéche 'homme de
contempler sa misere pour se tourner véritablement vers Dieu. Elle est un mal
tourné exclusivement vers soi-méme. L'honneur, qui se voulait précisément
distinction, perd tout caractére distinctif : non seulement il ne distingue
personne, mais il n’est plus qu’'un des multiples divertissements humains, il
correspond a une tendance qui n’a rien de spécifiquement aristocratique, mais
au contraire se manifeste au coeur de tout homme, quel que soit sa condition
sociale. A ce titre, cette thématique est susceptible de toucher tout homme, qu'’il
soit ou non issu de la noblesse.

Cependant, les pensées les plus saillantes concernant ’honneur (L.89-S123,



225

L90-S124 et 1.92-S126) n’ont pas été rangées dans la liasse «Divertissement»,
mais dans la liasse «Raison des effets» (et correspondent selon Pol Ernst a une
strate de rédaction plus tardive). L’honneur se trouve alors inséré dans la
dynamique herméneutique progressant de l'opinion du peuple a celle des
chrétiens parfaits, en passant par celles des demi-habiles, des habiles et des
dévots®. 1l ne s’agit plus ici de préserver son propre honneur ou celui de ses
amis, mais de s’interroger sur les pratiques honorifiques envers un tiers :
honneur de lautre et non honneur de soi. La encore, il n’est donc plus
nécessaire d’étre aristocrate pour étre concerné par le probléeme de 'honneur ;
ce déplacement permet la encore au théme de I'honneur de toucher un public
sociologiquement bien plus large que le public prioritairement visé par la
querelle des Provinciales :
Raison des effets.
Cela est admirable : on ne veut pas que jhonore un homme vétu de
brocatelle, et suivi de sept ou huit laquais. Et quoi, il me fera donner les
étriviéres, si je ne le salue. Cet habit, c’est une force. C’est bien de méme
qu’un cheval bien enharnaché a I’égard d’un autre. Montaigne est plaisant
de ne pas voir quelle différence il y a, et d’admirer qu’on y en trouve, et
d’en demander la raison. De vrai, dit-il, d’ou vient, etc. (L89-S123).
«Fantéme»>" dans la 14° Provinciale, 'honneur, dés lors, se trouve «re-
substantialisé», non plus parce que ses conséquences peuvent étre graves et
méme fatales (dans le duel né du «point d’honneur»), mais parce que, intégré
dans une chaine de causalité socio-politique plus complexe, il y trouve une
forme de justification — au moins partielle : non seulement I'<habit» est «une
force», mais surtout «les chrétiens parfaits» honorent «les personnes de grande
naissance» «par une autre lumiére supérieure», parce que l'ordre humain, dans
toute son imperfection et son arbitraire, est voulu par Dieu comme convenant a
I'état de 'homme déchu et permettant une forme de bien public — ce que
développeront les Discours sur la condition des Grands. I’argument moral de la
polémique contre les jésuites est devenu apologétique : méme comme exigence
collective, 'honneur est réhabilité (on passe du prestige du nom et la lignée,
valeur illusoire, au bien public, valeur réelle), et il apparait en outre comme
exigence morale individuelle® - d’ou I'emploi du terme en bonne part dans la
pensée L714-S592, pourtant liée aux Provinciales : «Gens sans parole, sans foi,
sans honneur, sans vérité, doubles de cceur... ».

23) Voir H. Yamajo, «La critique de 'apparence chez Pascal », p. 70-71. DOI : https://www.jstage.jst.
go.jp/article/littera/6,/0/6_61/_pdf/-char/ja. Consulté le 9 juin 2024.

24) Pr., 14° lettre, p. 386.

25) Sur “cette grandeur phénoménologique manifestée par [linaliénable besoin de la
reconnaissance de l'estime d’autrui”, voir P. Lyraud, «Les fantdmes de T'honneur. Pascal,
lecteur du Cid», Courrier Blaise Pascal, 44 | 2022, p. 50.



226

Conclusion

On le voit : en envisageant ces motifs non comme des thémes ou des
éléments constitutifs d’'une vision du monde (qui pourrait parfois sembler se
dérober sous les contradictions), mais comme des objets de pensée pris dans
des stratégies argumentatives diverses, la question de la cohérence d’ensemble
de la Weltanschauung pascalienne se pose un peu différemment.

D’une part en raison de la coauctorialité qui caractérise assurément les
Provinciales, et qui n’est pas absente des Pensées telles qu’elles nous sont
parvenues (méme si les Provinciales relévent plus d’'une pensée de groupe que
les Pensées, dont on peut considérer qu’elles relévent principalement d’une
pensée individuelle). On notera qu’au plan méthodologique, cette coauctorialité
n’empéche pas de s’interroger sur la maniére dont certaines thématiques se
trouvent configurées dans l'un et l'autre ensembles d’écrits : Pascal rédigeant
les écrits qu’'on appellera Pensées non seulement se rappelle 'entreprise
collective des Provinciales, mais y est encore, bien souvent, engagé et y puise
donc au moins en partie son inspiration.

D’autre part, en ne séparant pas le traitement de tel ou tel theme du
dispositif argumentatif dans lequel il s’insére ou semble destiné a s’insérer (ce
second cas réclamant naturellement plus de prudence), on s’autorise a assouplir
méme l'approche plus traditionnellement auctoriale qui a souvent été adoptée
envers ces écrits et de mettre en perspective, sans les annuler, les tensions a
I'ccuvre entre les Provinciales et les Pensées, voire a I'intérieur de chacun de ces
ensembles.

Certes, la difficulté a cerner le public auquel s’adresse Pascal, ou encore
I'hétérogénéité de ce public (les Provinciales s’adressent aux jésuites, mais
surtout a ce que nous appellerions le «grand public cultivé» ; un certain nombre
de Pensées s’adressent a I'incroyant, mais aussi au chrétien tiede, etc.), ainsi que
I'incertitude fonciere concernant la destination précise de ces «papiers d'un
mort» que sont les Pensées : tout cela ne facilite pas l'interprétation proprement
rhétorique de ces écrits. Par ailleurs, les Provinciales et les Pensées ne sont pas
«adressées» de la méme manieére : si les premiéres ont une visée communicative
et agissante immédiate, a qui s’adressent les écrits réunis sous le nom de
Pensées ? 11 n’y a sans doute pas de réponse unique a cette question, tant les
Pensées peuvent étre envisagées comme une sorte de laboratoire de relations au
lecteur beaucoup plus diversifiées que celles que construisent les Provinciales.
Bien des pensées préparent trés vraisemblablement un dispositif textuel
puissamment adressé, mais sans doute certaines, en elless-mémes, ne
s’adressent-elles a personne — interrogeant alors la notion méme de rhétorique,
ou invitant a 1’élargir.



227

Mais dans l’ensemble, il parait indéniable que cette dimension
argumentative est centrale dans les Pensées comme dans les Provinciales. Or elle
semble parfois minorée lorsqu’on cherche, en particulier dans les Pensées, «la»
pensée de Pascal — désir compréhensible et méme nécessaire, mais qui peut
nous porter a faire comme si la pensée de Pascal était exposée pour elle-méme,
de maniére arhétorique, dans ces écrits, alors que nous avons acces a cette
pensée par lintermédiaire d’écrits qui sont pour la plupart des dispositifs
persuasifs ou des préparations de dispositifs persuasifs se caractérisant, comme
on sait, par une forte polyphonie. En dépit des zones de fragilité ou des points
aveugles que recele inévitablement 'approche «stratigraphique» de Pol Ernst,
celle-ci invite a penser la maniere dont, a une certaine époque de la vie de
Pascal, plusieurs entreprises argumentatives s’entremélent, la réflexion se
développant alors non pas dans une sorte d’autonomie souveraine, mais dans le
cadre d’engagements rhétoriques partiellement simultanés mais distincts, et par
la propices a déployer pleinement le caractere foncierement dialogique de la
pensée pascalienne : le juge est a la fois respectable et dérisoire, parce qu’il
s’agit de s’adresser d’'un c6té aux juges civils comme juges, au ceceur d’une
institution figurant une justice plus haute, de 'autre aux hommes qu’on vise a
déprendre de toutes les grandeurs et certitudes terrestres ; I'importance sociale
de 'honneur est a la fois illusoire (ou nocive) et justifiée, parce qu’il s’agit a la
fois de relativiser I'importance de I'honneur pour les aristocrates et de le
réinscrire, a l'intention de tous, dans l'ordre voulu par Dieu pour le monde
d’apres la Chute, etc. En somme, si Pascal «tient les deux bouts de la chaine»,
c’est aussi parce que ce dialogisme foncier se nourrit d’'une pensée qui s’élabore
et se précise dans des dialogues polémiques avec des interlocuteurs tres variés,
dans des perspectives ou avec des objectifs argumentatifs eux-mémes différents.
Si la mort a figé en quasi-reliques les pensées de Pascal, la pensée de Pascal,
elle, est toujours en mouvement, dans ce mouvement par lequel elle s’adresse
constamment a I'autre pour le mettre lui-méme en mouvement®™ .

(Université Sorbonne nouvelle, EA174 (FIRL))

26) Comme le montre L. Thirouin a partir de I'opuscule «Sur la conversion du pécheur», la
conversion selon Pascal est continue et progressive. En ce sens, la mise en mouvement du
public des Provinciales n’est pas de nature foncierement différente de la mise en mouvement
du chrétien tiede ou de l'incroyant auxquels s’adressent certaines pensées. Voir L. Thirouin,
«Pascal ou les continuels commencements de la conversion», Communio, n° 290(6), 2023,
p. 17-31. https://doi.org/10.3917/commun.290.0017. Consulté le 12 février 2025.



