
Title アルホルチン旗におけるモンゴル族と満洲族のオボー
崇拝

Author(s) サインチョクト

Citation モンゴル研究. 2007, 24, p. 10-19

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/102329

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



はじめに

ノトク（故郷）という言葉はモンゴル人の心に

大きな響きをもたらす言葉であろう。モンゴル人

の間で常に語られる「ノトクを命のように愛する」

という言い方は、彼らの「ノトクに命がある」と

いう自然観と深い関係があると思われる。モンゴ

ル人にとって、自分たちの生活の舞台となる自然

環境、つまり森林、草原、山水であるが、こうし

たノトクにおける自然観はオボー崇拝にもっとも

よく表現されているのである。本稿は、モンゴル

人のノトクにおける価値観を明らかにすることを

目的とし、内モンゴル東部のアルホルチン旗にお

けるモンゴル族とモンゴル化した満洲族のオボー

崇拝についての試論である。

モンゴル族の中の一部族であるホルチンは主

に内モンゴル自治区の哲里木盟（Jirim aimag）、

興安盟（HingGan aimag）と赤峰市（Ulaanhad 

hot）に分布している。

アルホルチンはさらにその一部で、清朝初期の

1546年に、大興安嶺の北、額爾古納（Ergune）

河の流域から今の赤峰市のアルホルチン地域に移

住してきた。アルホルチン部族はモンゴル族の伝

統的な風俗習慣を保っていることが知られてい

る。哲里木盟と興安盟に分布するホルチン部族は

アルホルチン部族より百年前に当地に移住してき

た。ホルチン部族はそのため長い間満洲族と隣接

して暮らし、現在はほとんどの者が農業を生業と

しているが、アルホルチン部族は未だ定住型牧畜

アルホルチン旗におけるモンゴル族と
満洲族のオボー崇拝

サインチョクト

生活を営んでいる。しかしアルホルチン・モンゴ

ル族が満洲族と雑居し牧畜業を営んできたことも

また事実である。そのため満洲族と共通する文化

を持つようになっている。そのような現状をふま

えて、本稿ではアルホルチン旗におけるモンゴル

族と満洲族が共有する文化的側面の一つであるオ

ボー崇拝について比較文化論的視点から考察を行

いたい。

まずアルホルチン旗の風俗習慣に関する先行研

究を概観する。

アルホルチン旗出身の HuturangG-a 氏は長年

アルホルチン旗で実地調査を行って、『アルホルチ

ンの山水』（1997）という本を出版した。本書で氏

は、アルホルチン旗の地名の由来、山水に関する

伝説とオボー祀りに関する風俗習慣を記録してい

る。また『アルホルチン旗誌』（1994）という著書

では、アルホルチンの風俗習慣が住宅、服装、飲食、

出産、婚姻、葬式、信仰、禁忌の各項目にわたっ

て記述されている。また、Buyan-ulji 氏の整理

した『アルホルチンの口承文学』（1986）もアルホ

ルチン旗の風俗習慣の研究に貴重な資料を提供し

ている。Buyan-ulji 氏は『アルホルチンの満洲族』

（1992）で満洲族の氏族の由来を考察している。

Damdinsureng 氏（満洲族）は『アルホルチン旗の

sumu について』（1990）において、モンゴル族と

満洲族の村が形成された経緯に触れている。しか

し、アルホルチン旗におけるモンゴル族と満洲族

のオボー祀りに関する先行研究は見られない。

10

《論　文》



２　アルホルチン旗の概要

現在中華人民共和国に属する内モンゴル自治

区赤峰市（元昭烏達盟）のアルホルチン旗はモン

ゴル族、漢族、満洲族が雑居している牧畜旗であ

る。アルホルチン旗は東経119°2' ～120°1'、北

緯43°23' ～45°25'、大興安嶺山脈南部の東に位

置し、旗面積は1万4千平方キロメートルである。

地勢は西高東低で、総面積の26.44％が山地、丘

陵は35.40％、平原は14.36％、砂漠は23.80％

をそれぞれ占めている（『内蒙古自治区地図冊』－

1996）。総面積の約80％を占める地域に10万人

のモンゴル族が定住型牧畜生活をしており、その

中に満洲族の村が三つある。そのうち2千人あま

りの満洲族が定住型牧畜生活をしている。旗内の

約20％の地域に17万人の漢民族が集中し、農耕

に従事しているほか、また5千人あまりのモンゴ

ル族が農耕を生業としている。

『アルホルチン旗誌』によると、アルホルチン

とは「北の弓矢を持つ人々」という意味であり、

チンギスハーンの弟ハサルを祖先とする部族で

ある。アルホルチン旗を流れるハハリンゴル川

（Qaharin gol）（長さ2552キロメートル）の名の

由来はハサリンゴル（ハサルの川）である。1425

年、呼倫貝爾盟（kulunbuir aimag）の北部を流

れるエルグネ川（Ergune gol）流域に遊牧してい

たホルチン部族はオイラト部族に打ち破られ、一

部のホルチンは、南の方へ移動していった。それ

が、後の哲里木盟のホルチンである。当地に残っ

た一部のホルチンはアルホルチンと自称した。し

かし1546年、ハサルの15代目の子孫であるフン

デレンダイチンがアルホルチン部族を率いて現在

の地域に移動した。

1630年、アルホルチン部族は清朝に帰順する。

1636年、即ち清朝の崇徳元年、ムザン（満洲語）

というモンゴル人がアルホルチン旗の王になり、

1642年清の皇帝の親族の女性と結婚した。1669

年に二代目の旗王バダマも清の皇族の女性と結婚

し、それをきっかけに一部の満洲族がアルホルチ

ン旗に移住しはじめ、モンゴル族と雑居するよう

になったのである。

1669年、満洲族の官吏ウィフィズはアルホル

チン・モンゴル族のオンドルナという女性と結婚

して、男の子十人をもうけた。そのうち五人がラ

マ僧になったが、残りの五人はモンゴル女性と結

婚し、各々が五つの部族の祖となった。長男はハ

ラチル・アイマグ（黒石部族）の、次男はホヤル

フトク・アイマグ（二つの井戸部族）の、三男は

バルーンボラグ・アイマグ（西の泉部族）の、四

男はズーンボラグ・アイマグ（東の泉）の、五男

はズーンドロット・アイマグ（東の丘陵部族）の

祖となった。

五つの部族の一部はアルホルチン旗内部での移

動を繰り返したが、ウンドルウラーン村、ボマン

ゴル村、ファゲンタル村という三つの村に定住し

てきた。

彼らは部族間の通婚を厳禁し、族外婚を厳守し

てきた。当時は満洲族に税を課さなかったので、

モンゴル族は彼らと婚姻関係を結び、姻戚になる

ことを望んだ。満洲人女性の満洲服も美しいとさ

れ、モンゴル族女性たちが満洲服を真似てモンゴ

ル服を作ることもブームになった。

1690年、アルホルチン旗のタイジ（モンゴル貴

族に対して清朝から与えられた称号）は300人の

兵士を率いて清朝のためにオイラト部族のガルダ

ンと戦い戦死したため、アルホルチン王は「ダラ

ハン王（栄誉ある王）」という称号を与えられ、そ

れ以降世襲が認められた。このためアルホルチン

旗のモンゴル族と満洲族の関係は一段と密接にな

り、モンゴル族と満洲族の生活習慣は互いに影響

しあってきた。

アルホルチン旗のモンゴル族はこの他漢民族の

文化的影響を受けつつも、牧畜生活を保ってきたの

アルホルチン旗におけるモンゴル族と満洲族のオボー崇拝 11



である。

３　モンゴル族のオボー

モンゴル人は自然への崇拝の念を込めてオボー

を作った。

「モンゴル人は山、川、湖、樹、泉、日、月、

天などを祀るためにオボーを建てる。したがっ

て川のオボー、泉のオボー、日のオボー、月の

オボー、天のオボーといろいろ作られている」

（Sampilnorbu－1990：82）と言われるようにそ

の対象は様々であり、すべての自然物が祀られる

と言ってよい。オボーは「心霊のよりしろ」（江上

波夫：1961）とされ、オボーの下に何かを埋める。

オボーの下に埋めるのは、そこに埋められた崇拝

物に新しい命を与えるため、またはその命を甦ら

せるためであると言われている。

昔、オボーを建てるときまず土地を掘って、生

きた人間を埋める風習があったという。埋められ

た人はそのオボーの主になったとされる。たとえ

ば SulfungG-a は次のように述べている。「最初、

バーリン旗のサイハンハン山を祀るとき、白い服

を着て、白い馬に乗ったアルホルチン旗の若い力

士がちょうどそこを通るのを見て、彼を掴まえて

馬に乗ったままの姿でオボーの下に埋め山を祀っ

た。その主は他の旗の人であったため、バーリン

旗のモンゴル相撲の優勝者はときどきバーリン旗

以外の旗の人になるのである」。（SulfungG-a－

1987：61－62）

この儀礼ではモンゴル相撲の優勝者が犠牲に

なっている。

また「オルドスのドガンというオボーの下に灰

色の馬に乗った男を埋めた。その男は埋められる

とき北西の方に向かって大きな声で笑った。灰色

の馬も三回嘶いた。それからこの山の北西の方で

家畜がよく繁殖するようになった」という伝説が

ある。人々の豊かな生活のためにこの男が神に捧

げられたと考えられる。

また、「ザルト旗のガンジョールというオボーの

下に大蔵経を牛車に積んでいくラマをとらえて、

大蔵経と一緒に埋めた」とある。（Nasun－1993：

101）。ここでは仏教を布教するラマが犠牲になっ

ている。

このように生きた人間をオボーの下に埋める風

習はほとんどのモンゴル地域にあった。同様の例

は枚挙にいとまがない。

「ハルハのボグド山（聖なる山）のオボーの下に

ハイタカが埋められている。スニット旗のオボー

の下に蛇が埋められている」（Cagan－1991：61、

93）。

「ハンギン旗のハーギンオボーの下には羊の前

足 が 埋 め ら れ て い る 」（Sonum‚ Aliy-a－1994：

110）。

後には、死者、動物、植物、日用品を埋める

ようになった。「昔、ラバイというタイジが弟と

二人で暮らしていた。ある日、ラバイ・タイジは

精神病になった。弟は仕方がなく兄を山の洞穴に

連れて行き食べ物と飲み物を与えたが、兄が凍死

したので山を掘って兄を埋め、上にオボーを建て

た。そして、毎月三日と旧暦五月十三日にそのオ

ボーを祀ってきた。それが今のラバイ山である」

（Nasun－1993：102-103）。

「チンギス・ハーンはオルドスのボルトルゴイ

というところを通るときそこで持っていた鞭を落

とした。しかし鞭を拾わなかった。私が死んだら

ここに埋葬してくださいと言って鞭を埋めさせ

た」（Sonum‚ Aliy-a－1994：21）。ここで鞭を埋

めることは人を埋葬する儀礼の象徴的行為になっ

ている。

日常的に頻繁に使われる馬の頭、羊の前足な

どをオボーの下に埋める風習はもっと一般的であ

る。ネズ、白檀などの植物をオボーの下に埋める

例も多く見られる。

日、月、星、山、川、天などの自然崇拝物と崇

モンゴル研究　第24号12



拝の対象となる人、動植物はオボーを祀る儀礼に

よって守護神になって、オボーに棲息していくも

のと考えられている。「埋められた守護神の命を

甦らせるためにオボーの祀りが続けられてきた」

（Sainchogt－1998：420）のであろう。

オボーを建てるプロセスは、まず期日を決め、

それを主催者が皆に知らせる。皆はオボーに供え

るものなどを準備する。そして競走馬を選ぶ。オ

ボーを祀る前日には場所を選んで印をつけ、ヨ

ロール（祝詞）を詠む。そして翌朝からオボーを

建てはじめる。石を拾って積み上げるのである。

積み上げてからオボーに供え物をささげる。オ

ボーを三回回り、聖化された馬の飾り物を代えて

オボーのナーダムが始まる。最後にオボーに供

えた食べ物をみんなで分けて食べる。オボー祭

りに来なかった人の分を残して配る」（CaGan－

1992：78－80）。オボーを建てた場所は聖地とな

り、オボーは集団の共通の命になる。集団の人々

は共に自分たちのオボーを祀っていると考える。

オボーの供え物を必ず皆で分けて食べるのは神と

共食するという行為であろう。

モンゴルのオボーは3、7、13の数から成るも

のが多い。中心以外のオボーをシャビ（弟子）オ

ボーという」（Mansang－1990：146-147）。つま

り、モンゴルのオボーは一つの中心のオボーと2、

6、12のシャビオボーからなるのが一般的である。

それを「3、7、13のオボー」と呼ぶ。

要するに、モンゴルのオボーの本質はその鎮め

物にある。つまりオボーは供え物の場である。そ

の場を介して、人と超自然的な存在が交流する。

オボーを祀る儀礼は集団の共通の命を甦らせるた

めの行為である。オボーの供え物を神と人間が共

食しなければならない。オボーをシャビオボーと

ともに3、7、13という数で建てるのは基本的な特

徴である。この基本的な特徴は13の天神の恵みを

受けることを良しとする天神に対するモンゴル人

のシャマニズム的世界観を表していると言えよう。

４　アルホルチン旗におけるモンゴル族

のノトクのオボー祀りと満洲族の墓祀り

アルホルチン旗におけるモンゴル族のオボー

祀りは全モンゴル族の習慣と共通点を持っている

が、異なる特徴もある。

「アルホルチン旗のハンオーラ山のオボーを建

てるとき、茶色の馬に乗った人を下に埋めたと

いう。その人は茶色の馬に乗って鹿の群を飼っ

ていた。だからこの山の守護神はときには鹿に

も乗るという。ハンオーラ山の鹿を殺すことは

厳しく禁じられていた。この禁忌のお陰でハン

オーラ山の野生動物は非常に多かったという」

（HuturangG-a－1986：154-155）。「ザルト旗の王

はハンオーラ山の禁忌を破って鹿を狩猟したので

馬から落ちて死亡したという」（HuturangG-a－

155-156）。鹿は北アジア諸民族の神話にトーテ

ムとして登場する例が少なくないが、ここでは天

神として禁忌の対象になっている。アルホルチン・

モンゴル族の場合、このようなオボー崇拝が一般

的であり、全てのモンゴル族のそれと共通するも

のである。

ただし、満洲族が入ってきて、モンゴル族と同

じく牧畜生活をするようになってからはアルホル

チン旗のモンゴル族がオボーを祀る目的は大きく

変わってきた。アルホルチン旗のモンゴル族はゲ

ル型のオボーを祀っている。それは満洲族の家型

のオボーへの対抗であった。アルホルチン旗のダ

ルハという村は満洲族の村と接している。村の人

口の三分の一は満洲族である。満洲族が自分のお

姫様のお墓に家を作って祀ったところ、ダルハ村

のモンゴル族は自分のオボーをゲルの形に作って

祀るようになったというのである。その背景には

土地をめぐる、満洲・モンゴルの争いがあった。

ダルハ村のゲル型のオボーはそれ故ノトクのシン

ボルになった。モンゴル語のノトク（nutug）と

アルホルチン旗におけるモンゴル族と満洲族のオボー崇拝 13



いう言葉は故郷を意味する。「ノトクのオボー」と

は故郷のオボーである。モンゴル族にはノトクの

オボーが少なかった。しかし、アルホルチン旗に

満洲族が入ってきて、満洲・モンゴルの間に土地

をめぐるトラブルが起こったことに起因してダル

ハ村の「ノトクのオボー」が建てられたのである。

この問題を理解するためには満洲族の墓祀りを理

解しなければならない。

満洲人には一族の女性の墓を祀る習慣がある。

1669年、アルホルチン旗のバダマ・タイジと結

婚したウェンチというゲゲ（「お姫様」という語）

の墓がある。ゲゲは子供に恵まれなかった。ゲゲ

の家来となるウィフィズという満洲官吏の子孫た

ちはこの墓を守って、祀ってきたのである。この

墓はマンジン・マンハ即ち「満洲族の砂丘」とよ

ばれる砂漠の中のタルチャクト山の南麓にある。

滑石のこの山の頂上に大きな桑の木があり、四角

のサチ（土で作った小屋）の中に埋葬されている。

その上にゲゲの好きな家を作った。そばに枝いっ

ぱいの楡の木が三本ある。このあたりをオンゴン

タラ（聖なる草原）という。

ゲゲの墓を祀ることによって満洲族の家畜が増

えて、生活が非常に豊かになり、力士も強くなっ

たと言われている。その一例としてアルホルチン

旗のナーダムにおいて満洲族の力士が何回もモン

ゴル相撲の横綱になったことなどが挙げられる。

満洲族の人々はモンゴル語で話しながらも満洲人

としての強いアイデンティティを持っている。ゲ

ゲの墓を祀ることによって満洲族の人々は心と行

動を一にしてきたのである。そして満洲人と姻戚

になったモンゴル族もゲゲの墓を祀ろうとした。

そのため、モンゴル族はゲゲの墓から西南の方

へ3000メートル離れたところに三つのオボーを

建てた。それは真ん中にモンゴル族のタイジ（前

出）アイマグのオボー、西側がモンゴル族のシャ

ラトル部落（実は満洲族と姻戚関係がある）のオ

ボー、東側が満洲族のオボーであった。

三つのオボーは大きさも形もまったく同じな

ので表面的には平等に共存しているように見え

る。しかしながら、モンゴル人の考え方によれば

中央部が最上、西側が上、東側が下になる。モン

ゴル人は西側を「正しい側」、「上の座」と考え、東

側を「間違った側」、「下の座」と考えている。タイ

ジ部落はアルホルチン旗の貴族であるため彼らの

オボーは中央部に建てられている。モンゴル族の

シャラトル部落のオボーは西側にあって、満洲族

のオボーは東側にある。

ところでオボーの本質である鎮め物はどのよう

なものであろうか。

「この三つのオボーを祀るとゲゲの霊魂はもっ

とも喜ぶ」とシャラトル部落の人々が言ったので

満洲人はそれを信じて、モンゴル族に建てても

らったオボーを喜んで祀ったという。しかし、オ

ボーを祀るとき次のような儀礼が行われたのであ

る。

「そのオボーをゲルの形で作った。直径は3メー

トル。オボーの下にゲルの形に作ったサチを埋め

る。サチはノトクの一つの守護神である。モンゴ

ル語のサチ（saca）というのはテントの形をした

土製の像を指す。人間はこのサチを通じて天神と

交流するという。モンゴル人は満洲人のオボーの

下にサチの頭部を逆さまにして置いて、または呪

いの言葉を書いた紙でたくさんの人形を作って、

頭を下にして埋めたが、満洲人は知らなかった」

（筆者の1999年フィールド・ノートより）

ゲゲのお墓の家はドアが一つ、窓が二つある。

それに対抗するために三つのオボーを建てた。ゲ

ゲは実家（皇帝の都、今の北京）のある西南の方

向を向いているので墓の西南3000メートルのと

ころにオボーを建てて、ゲゲの視線を遮った。ゲ

ゲの墓を覆っているサチは満洲族の貴族の住む家

を真似て四角の形に作られている。それに対抗す

るためにモンゴル人はゲルのようなサチとオボー

を作った。満洲人の印璽を祀る習慣に対抗するた

モンゴル研究　第24号14



めにモンゴル族はさらに呪いの言葉を書いた紙で

たくさんの人形を作った。

「印璽とは清の康熙帝から授かったもので、幅

0.5メートル、長さ5メートルの赤い緞子に黄色

の満洲文字をいっぱい刺繍したものである。満洲

族はこれを印璽と言う。印璽を保管している人の

家を「大家」（Yeke ger）と呼ぶ。お正月の一日に

皆が集まって一緒に印璽を祀る。異民族の人には

見せない」。（筆者の1999年フィールド・ノートよ

り）。

モンゴル族はその印璽を見ることができないの

で嫉妬して、大きな紙に咒語をいっぱい書いて人

形を作ったという。そしてモンゴル族は自分のオ

ボーの下にサチを正しく置いて埋めた。しかし、

満洲族のオボーの下に埋められたサチの頭は下に

向けて置かれているので置き方が完全に間違って

いる。その結果、満洲族のオボーの守護神はいつ

も怒っていると言われている。

その後、満洲族の故郷は砂漠化して、家畜がど

んどん減っていったが、満洲族の賢者がある日「三

つのオボーがゲゲの視線を遮っているため満洲族

の生活は悪くなっている」と指摘した。そこで満

洲族はモンゴル族と一緒にオボーを祀るのをやめ

たという。

つまり、アルホルチン旗のオボーの鎮め物、す

なわち幸福と災害をもたらすサチは、その位置を

逆さまに埋めることによって、満洲族に対する強

い対抗意識を表している。言い換えれば、表面的

には満洲族の形式を模倣し、友好的に見せかけ

ながらも、それとは相いれない対抗心が隠されて

いる。このように、共存と対抗という両義的な心

性を持っていることはアルホルチン旗におけるオ

ボー祀りの特徴であると言えよう。

５　山を祀る習慣

アルホルチン旗には山が多い。山にまつわる

伝説も多い。山が多いことはアルホルチン旗の地

理的特徴でもあり、ほとんどの村はいくつかの山

を所有している。人々は自分の所有している山を

一番きれいだと自負する。そのため他人の山を占

領しようとすることはほとんど起こらない。祀っ

ている山に勝手に登ってはならない。木や植物を

切ったり、刈ったりしてはならない。山の守護神

の供え物を盗むと雷が落ちると言われている。

山を祀るとき、山のオボーを建てる。「最初、ア

ルホルチン旗の貴族たちはグリゲルハンという山

を祀っていた。しかしこの山の西側から流れてい

る川が隣のバーリン旗に向いて流れて、アルホル

チン旗の福をバーリン旗へ流していたので、こ

の山を黒呪術で懲らしめ、祀るのをやめて、ゴゴ

スタイという山を祀るようになった。ゴゴスタイ

山のオボーを建てるとき、大きな穴を掘った。ア

ルホルチン旗のオンドラフというメイリン（清朝

の光緒帝によって与えられたモンゴル貴族の軍

職）はその穴に入って一時座ってから出てきた。

メイリンは満洲皇帝の官吏だから埋めてはなら

ない。そのため象徴的な儀礼を行ったのである」

（Buyanulji－1985：176-177）。モンゴルでは人

供犠の風習が次第に捨てられたが、アルホルチン

旗では満洲族の登場がきっかけになっている。

チャガンウンドルという山はアルホルチン旗

の王が祀っていた山であった。1906年の夏、こ

の山を祀るとき王の馬が暴れて、王は馬から落ち

て手に怪我をした。王は怒ってこの山の祭礼を中

止させた。しかし、西ウジムチン旗の王はこの山

を祀った。それから西ウジムチン旗の力士が強く

なってきたので、アルホルチン旗の王はこの山の

祀りを復活させた。そのためこの山にはオボーが

二つある。山を祀るとき、二つの旗の間でトラブ

ルがときどき起こってきた。牧民たちはこの祀り

への参加を誇りにしてきたので、この習慣はよく

保存されてきたと言われている。

モンゴル農民にも山を祀る習慣がある。哲里木

アルホルチン旗におけるモンゴル族と満洲族のオボー崇拝 15



盟のモンゴル農民は五穀で山を祀るのが一般的で

ある。オボーの下に米を埋めて祀る。「哲里木盟の

ボーロという山の西側でひとりのおじいさんが畑

を作ってくらしていた。茄子畑の一つの茄子が杖

のように生えた。夜になるとピカピカと光る。お

じいさんは、それがボーロ山の鍵であることを

知って、その茄子で山のドアを開けてたくさんの

金銀を拾ってきた。ところが、茄子を山の中に忘

れたのでそれから誰もこの山を開けられなかった

という」（Nasun1993：88-89）。このことは、茄

子がこの山のオボーに埋められたということにな

る。茄子はこの山の守護神になったのである。

アルホルチン旗のモンゴル農民もオボーを建て

て山を祀る。

「モンゴル農民が定住しているウンドルファと

いう村がある。彼らは石で庭をつくるために周囲

のほとんどの山を掘っていた。しかし、この村で

祀っていたウンドルファという山だけが掘られて

いない。昔はこの山を家畜で祀っていたという。

今は家畜がいなくなったので、彼らは豚肉と小麦

粉で作った羊などで山を祀っている。牧畜村の

親戚が彼らに羊を貸してあげようと言ったが、彼

らは自分たちの山は自分たちで祀るのだと言って

断ったという」（筆者の1999年フィールド・ノー

トより）。

このように牧畜生活を完全に失った彼らの生活

にも昔の自然崇拝の習慣が多少残っている。小麦

粉で羊を作るのは昔の習慣の残存であろう。その

信仰によりこの山が掘られていないと思われる。

山祀りにはその山を所有している集落（村）の

人々だけの参加が原則であった。牧村のモンゴル

族は農村の山祀りへの参加を恥ずかしく思うと言

う人が多い。しかし、最近、牧村と農村との物的

交流が頻繁になっているので、他の村の山祀りへ

の参加が一般的になっている。また、有名な山祀

りならどこの村の人でも参加が可能である。

「アルホルチン旗のアルスラン（「獅子」の意味）

という山を祀れば、相撲にもっとも強くなる。そ

のためこの山はブヒン・オボー（「力士のオボー」

という意味）とも呼ばれている。この山を祀った

お陰でアルホルチン旗のナムスライという力士が

西ウジムチン旗のナーダムで優勝したという。満

洲族の男たちもこの山を祀った。そして満洲族の

ボムボライという力士はアルホルチン旗のナーダ

ムでモンゴル相撲で優勝した。アルスラン山を祀

る力士は獅子の力をもらうので、満洲族の人がア

ルスラン山を祀るのを止めさせた」（Buyanulji－

1987：8）。アルホルチン旗の横綱テケシという

人がこの山を祀って獅子の力をもらったという。

アルホルチン旗におけるアルスラン山を祀る儀

礼は排他的性質を持っていると思われる。

というのは、満洲族はモンゴル族と一緒にノト

クのオボーを祀って失敗したため、モンゴル族か

ら遠く離れて自分のオボーを祀るようになった。

そしてアルスラン山を祀る儀礼からも排除された

ため馬のオボーを祀ることにした。オナガン・オ

ボー（子馬のオボー）という小山の祀りがそれで

ある。

「昔、千頭の馬を持つジナという満洲族の人が

いた。ある日、一頭の金の子馬が彼の馬群に走っ

て入ってきた。ジナはその子馬を捕まえようとし

たが、彼の馬飼いは金の子馬に絶対触れないで下

さいと忠告したので捕まえるのをやめた。その年

からジナの馬群は増え続けて、数え切れないほど

になった。そのときからアルホルチン旗最上の良

馬はこの群から生まれるようになったので、モン

ゴル族から隣の旗の人々までマンジン・アドー（満

洲族の馬）を求めるようになった。金の子馬はと

きどきある小山に走って登るので満洲族の人々は

この小山にオボーを建てて、サチを埋めて祀った。

それからマンジン・アドーは満洲族の誇りになっ

た。モンゴル族もオナガン・オボーを祀ろうとし

たができなかった。なぜなら「この小山は満洲族

の砂漠の中にあり、異民族は入ってはいけない」

モンゴル研究　第24号16



からである（筆者の1999年フィールド・ノートよ

り）。

満洲族の山祀りの儀礼は排他的である。相撲と

競馬はモンゴル族と満洲族の間でずっと行われて

きた。アルホルチン旗のナーダムでは、モンゴル

相撲に優勝した満洲人が少なかったが、競馬では

満洲族の馬の優勝は多かった。今でも、アルホル

チン旗では優れた馬をマンジン・アドー（満洲族

の馬）と言う人が少なくない。このようにみると、

満洲族の山祀りはモンゴル族との競争を表す行為

の一つになっていることが明らかである。

現在、満洲族の村は三つあるが、彼らは村から

20キロメートル離れているマンジン・マンハと

いう砂漠にある川や山の名で自分たちの村を名付

けている。その砂漠をウリジバヤルという満洲族

の若い人が守っている。満洲族はこの三つの村の

真ん中にあるバヤンチャガン山を祀っている。こ

の山は満洲族の神聖な山なので、山を祀る日は満

洲族の人々の精神統合を行う機会でもある。山祀

りの儀礼が終わると、「バヤンチャガン山のナーダ

ム」が行われる。マンジン・ナーダムとも言われる。

モンゴル族も参加することができる。このナーダ

ムは満洲族の村の真中で行われるので人々と交流

するチャンスにもなっている。満洲族はモンゴル

族の伝統的祭りであるナーダムに自分たちの名を

つけている。そして満洲族のナーダムが一番成功

したという話が一年中話題になる。

アルホルチン旗の山祀りは一般的であり、全モ

ンゴルの山を祀る儀礼とほぼ同じであると思われ

る。ただし、モンゴル族の力士のオボーを祀る儀

礼と満洲族の馬のオボーを祀る儀礼は排他的であ

り、競争や対抗という意味合いを持っている。

６　樹木を祀る習慣

モンゴル人の樹木を祀る習慣について内モンゴ

ル師範大学教授 Buyanbatu 氏の『モンゴル族の

樹の崇拝』（1990）という論文集で論じられてい

る。氏は「樹を祀る習慣はモンゴル人の自然崇拝

における伝統的信仰の一つである」と指摘してい

る。（Buyanbatu－1990：2）。「 モ ン ゴ ル 人 は 単

独に生えている大樹に恐怖の念を抱く。そのため

一本の大樹を祀るようになった」。（Buyanbatu－

1990：4）「モンゴル人は楡、柳、樺、松、白檀等

の樹を祀る習慣がある」（Buyanbatu－1990：30-

47）と実例を挙げて論じている。「モンゴル人の

祀っている樹は母樹、父樹、女性シャーマン樹、

天の樹、シャーマンの樹、祖先の樹、オボーの

樹、大樹と分類される」（Buyanbatu－1990：60-

87）。モンゴル人の大樹崇拝の特徴は葉の密生した

独立樹を祀ることであるというのは氏の主要な論

点である。さらに「文献によれば、モンゴル人は

森を祀る習慣がある」（Buyanbatu－1990：29）

と述べられているものの、実例が挙げられてない。

アルホルチン旗のモンゴル族の場合も大樹を祀

る習慣が認められるが、実は森を祀る習慣が主な

特徴になる。

「アルホルチン・モンゴル族はオンゴン・モド（神

聖な森）、シャンシン・モド（大樹）を祀る。そう

いう樹に登ってはならない、切ってはならない。

切ったら血が出る。切った人の子孫は体から血が

出て死ぬ。そういう樹が二本並んでいる場合、そ

の間を通ってはならない。それは父母樹である」

などという（Buyanulji－1986：8）。アルホルチ

ンのシャーマンの歌に「大地のお臍から生まれた

シャンシン樹だぞ、すべての枝に守り神がいるよ」

という詩がある。シャンシン・モドという樹を祀

るのは雨乞いのための儀礼であるが、主に農民化

したモンゴル族が祀る習慣である。この点では哲

里木盟の農耕生活をしているモンゴル族と似てい

る。つまり Buyanbatu 氏の論じている一本の樹

を祀る習慣と共通点を持っている。ただし、今ま

での調査によればオンゴン・モドという森を祀る

習慣はアルホルチン旗のモンゴル族の樹木を祀る

アルホルチン旗におけるモンゴル族と満洲族のオボー崇拝 17



習慣における独特のものである。

アルホルチン旗王が「オンゴン・モド」と名づ

けた森は三つある。それらは、オンゴン・モド、

フイスィン・モド（臍の森）、エブゲディン・モド

（祖先の森）である。

この三つの森を祀ることはアルホルチン・モン

ゴル族の樹木崇拝における大きな儀礼である。そ

の中の一つはオゥムレンという川の上流にあるバ

ヤンボルラジ（地名）のオンゴン・モドという森

である。

「以前、アルホルチン旗王が全部大樹からなっ

たこの森を祀っていた。オンゴンにはお墓という

意味もある。確かにこの森にアルホルチン王の祖

先の墓が建てられている」（HuturangG-a1996：

8）。ここで祖先のお墓の祭祀とオンゴン森の祭祀

儀礼は一致している。「その森は厳重に守られてい

た。森の中に人は入ってはならない。森の広さは

３平方キロメートルであった。1951年、この森

が全部伐採されてしまった。そのため周りの人々

は北へ10キロメートルのところに移住した。そ

れでも彼らは自分の村をオンゴン・モドと名づけ

た」（HuturangG-a－1996：107-108）。崇拝の対

象物は破壊されたが、その森を祀っていた人々の

信仰は変わらなかったようである。

もう一つはオルト・フブ（長い山谷）村のフイ

スィン・モドという森である。この森は大興安嶺

の森林と繋がっているので虎や豹などの猛獣がい

た。後に、王の命令を受けたアルホルチン旗のウ

ゼドル・アイマグという狩猟民がこの森の虎と豹

を狩猟して森を守ってきた。この森にオボーが二

つある。一つは王の祀るオボーであり、一つはこ

のあたりの牧民と狩猟民の祀るオボーである。地

理的にこの森はアルホルチン旗の真ん中あたりに

あると言われ、フイスィン・モド（臍の森）と名

づけられているのである。人間は臍から生まれる

とモンゴル人が言う。「アルホルチン王はこのフイ

スィン・モドを祖先が誕生した聖地として毎年6

月8日に祀っていた。それはとても荘厳でにぎや

かな祀りだったという」（HuturangG-a－1997：

130-131）。アルホルチン部族の祖先が誕生した

聖地の象徴になったこのフィスィン・モドは今も

密林のまま残っている。

アバガハラ山の南麓にエブゲディン・モド（祖

先の森）という森がある。この森にアルホルチン

旗王と貴族たちの祖先のお墓がたくさんある。つ

まり森を祀ることは祖先のお墓を祀ることになる

のである。

「人間は樹から生まれた」という言い伝えがあ

る。そして人間が亡くなると霊魂は樹に戻ってオ

ンゴン・モドの中に存続するという。アルホルチ

ン旗のモンゴル族は祖先のお墓を祀るためにオン

ゴン・モドという森を祀っている。

要するに、アルホルチン旗のモンゴル族は主に

一本の独立した樹ではなく、複数の木々からなる

森を祀る。その森を祀ることは祖先の墓を祀るこ

とである。つまり「樹木信仰」は「祖先崇拝」を意

味するものである。「祖先崇拝」を通じて、もとも

との「自然環境」を保全しているとも考えられる。

ここで出自の社会的、自然環境的要素が一体化さ

れて、表象化されていると考えられる。

７　むすびに

以上、アルホルチン旗におけるモンゴル族と

満洲族のオボー崇拝に関する若干の考察をしてみ

た。アルホルチン旗のモンゴル族のオボー祀り

はモンゴル全体のオボー祀りと共通点はあるもの

の、自分たちの勢力範囲を示そうとしたアルホル

チン独自の特徴を持っている。その特徴は周辺に

住む異民族との共存と対抗という両義的な行為で

表されている。つまりアルホルチン旗のオボー崇

拝にはアイデンティティの表象という要素が色濃

く見られる。オボーの下にサチを埋める儀礼、森

を祀る儀礼、即ち墓を祀るという祖先崇拝を通じ

モンゴル研究　第24号18



（さいんちょくと）

て、「集団のアイデンティティの確認」が行われて

いる。満洲族は表面的には協調する姿勢を見せて

いるが、事実上自分たちのゲゲのお墓を祀る儀礼、

子馬のオボーを祀る儀礼を通じて集団のアイデン

ティティを強調している。つまりモンゴル族、満

洲族のオボー祀りにおける儀礼の本質は、互いに

競争し、対抗しているということではないだろう

か。

引用文献

阿拉坦（ほか）（1997）、（中国文：『阿魯科爾沁旗

誌』）、内蒙古人民出版社

石川　栄吉（ほか）（1998）、『文化人類学事典』、弘

文堂

江上　波夫（1961）、『騎馬民族国家』、中公新書。

Sampilnorbu（1990）, Mongol-un jang Agali-

yin Toimu（モンゴル文：『モンゴル風俗概要』）、

遼寧民族出版社

Sainchogt（1998 ）Ami-yin Situlge（モンゴル文：

『生命崇拝』）、内蒙古人民出版社

Sonum, Aliy-a（1994） Ordus-un Gajar-un 

Nere-yin Domug （モンゴル文：『オルドスの地

名の伝説』）、内蒙古文化出版社

SulfungG-a（1987 ）Bagarin-u  Jang Uile-

yin Durasumji、（モンゴル文：『巴林風俗民情

録』）、内蒙古人民出版社

CaGan（1992）、Sunid-un  Jang Agali（モン

ゴル文：『蘇尼特風俗民情録）、内蒙古人民出版

社、

Nasun（1993）、Jirim-un Gajar-un  Nere-

yin Domug、（モンゴル文：『哲里木の地名の伝

説』）、内蒙古文化出版社

HuturangG-a（1997）、 Aru Horqin-u Agula 

Usu

( モンゴル文：『アルホルチンの山水』)、内蒙古青

少年出版社

Buyanulji（1986）、 Aru horqin-u Arad-un  

Aman Johiyal（モンゴル文：『阿魯科爾沁旗口

承文学集』）、阿魯科爾沁旗文化局

Mansang（1990）、 Mongol Boge  murgul（モ

ンゴル文：『蒙古薩満教』）、内蒙古人民出版社

アルホルチン旗におけるモンゴル族と満洲族のオボー崇拝 19




