
Title ハイデルベルクにのこる西田幾多郎の書簡から

Author(s) 三谷, 研爾

Citation 独文学報. 2024, 40, p. 51-63

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/102704

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



051

　わたしが大学に入学した1980年前後は、両大戦間のヨーロッパの思想や芸術

や文化を知識社会学的な視角から分野横断的に検証する「1920年代論」がたいへ

ん活発だった。

　いったい戦後の人文・社会科学に突きつけられたもっとも重い課題は、なぜ、

またいかにしてファシズム体制が出現し、国民的支持を集め、あれほどの野蛮と

破壊を内外にもたらしたのかという問いかけであった。それは当然、自分たちは

ファシズムをまえにして、政治的のみならず思想的・文化的になぜかくも無力で

あったかという厳しい自己反省を含む問いでもあった。この問題をドイツに即し

て考える場合、それはまずヒトラー政権成立から第二次世界大戦の破局にいたる

政治的・経済的過程を徹底的に検証し、ナチズム体制の実態を突き止める「1930

年代論」として展開されたのである。

　しかしながらナチズム体制は、先行する1920年代の不安定な政治・経済状況

の帰結であり、つまるところワイマール共和国の社会・文化現象の総体と不可分

である。それどころか19世紀末に淵源する知的地殻変動のうちにも根を張って

いることが明らかとなった。じっさい世紀転換期以降、自由主義ブルジョワが主

導する社会と文化にたいするラディカルな批判がさまざまに提起され、新たな社

会勢力として登場した大衆の政治的・文化的動向が深く影を落とし、また躍進す

る科学とテクノロジーを応用した生活スタイルは激変した。それらを受けてワイ

マール共和国期に噴出した尖鋭で果敢な思想実験、政治と芸術の合作というユー

トピアの夢と幻滅、軽快かつ軽躁な消費文化の氾濫は、伝統的な学問区分によっ

てはとらえきれない巨大なテーマ群だったのである。わたしが学生時代に接した

研究ノート

ハイデルベルクにのこる西田幾多郎の書簡から*

三谷研爾

*  本稿は科研費による国際共同研究（22KK0004）の成果の一部である。またハイデルベ
ルク大学所蔵資料の入手にあたり、ご協力いただいた同大学日本学科のハンス＝マル
ティン・クレーマ教授に深く感謝する。



052

1920年代論の活況は、そうした知的関心の発現にほかならなかった。

　そのなかで、とりわけ目配りの広さにおいて他の追随を許さない書き手が生松

敬三である。わたしは、このすぐれた思想史家の著作を読みふけったが、そのう

ちの一冊に『ハイデルベルク ある大学都市の精神史』があった（※1）。行文は平明

ながら、都市文化史と思想史に関する著者のきわめて該博な知識が惜しみなく盛

り込まれた好著である。そして「ハイデルベルクと日本人」と題されたその最終

章では、1920年代に同地に留学した知識人たちの足跡がスケッチされていた。

　1928年生まれの生松を含む戦後知識人の第一世代にとって、1920年代のドイ

ツでの留学経験をもつ学者たちは恩師の世代である。戦後の混乱のなかで学生時

代を送らざるをえなかった生松たちにすれば、大正期の教養主義的風土に育った

恩師世代のハイデルベルク経験は、神話的な後光を放っていると同時に、完成期

の旧制高校エリートの恵まれたキャリア形成過程を見せつける、どこか縁遠いも

のであったにちがいない。最終章における生松の筆致に混じるいささか苦くノス

タルジックな調子は、そうした屈折した思いのなせるわざだろう。

＊

　1920年代にハイデルベルクに滞在した日本人留学者には、人文学・社会科学

の研究者が多い（※2）。それ以前、とりわけ明治期のドイツ留学者の専門分野は、

法学や国家学なども含まれてはいたものの、医学、生理学、物理学、化学などの

自然科学分野が中心だった。だが明治末年以降、知識人青年のあいだで人格主義

や教養主義への傾斜が強まり、また他方で大学や旧制高校の増設・拡充が図られ

るなかで、人文・社会系分野の研究者の留学は顕著に増加した。その留学はたい

てい官費によるもので、すでに高等教育機関で教職に就いていた30歳代半ばの

学者が、帰国後の昇任や転任を見越して、海外での研究経験も身につけておくた

めに「洋行」したのである。その留学期間はせいぜい1年ないし2年で、しかも英

独仏を中心に複数の滞在先を回る場合も少なくない。漱石がロンドンで、鷗外が

1 生松『ハイデルベルク ある大学都市の精神史』（TBSブリタニカ 1980年）は、1992
年に講談社学術文庫の一冊として再刊された。本稿ではこの講談社版に拠る。

2 Vgl. Mitani, Kenji: Japanische Intellektuellen am Neckar. Zu ihrem Heidelberger Studium 
in den 1920er Jahren. In: Dokubun gakuho [『独文学報』]. Bd. 39 (2023), S. 7-21.



053三谷研爾

ベルリンで体験した留学は、もはや過去のものであった。

　ハイデルベルクは、物情騒然たるワイマール共和国の首都ベルリンから遠く離

れ、眼を奪うような刺激的な大衆消費文化とも無縁の静かな大学都市だから、留

学者たちの生活もまたおのずと、大学を舞台にした研究者ネットワークのなかで

ほぼ完結していた。第一次世界大戦後のドイツを襲った歴史的インフレーション

が、戦時特需で潤った日本からの留学者にきわめて有利に働いたことも、つと

に知られている。そうした彼らの経験は、日記や書簡、探訪記、さらには後年

の回想録からそれなりに再構成できる。北昤吉の『哲学行脚』（※3）、阿部次郎の

『游欧雑記 独逸の巻』（※4）や日記・書簡、石原謙の『学究生活の思い出』（※5）、三

木清の『読書遍歴』（※6）などはかねて参照されてきた情報源である。上述の生松

敬三の著書も、その最終章の下敷きになっている加藤将之『ハイデルベルクの神

話』も（※7）、これらのテクストを素材としている。他方、日本人留学者にかんす

るドイツ側のまとまった証言としては、若い時代を哲学者リッケルトHeinrich 

Rickert（1863-1936）の身近ですごしたヘーゲル研究者グロックナーHermann 

Glockner（1896-1979）の回想録があるのみだった（※8）。

　日独双方とも材料は出尽くしたと思われたところに出現したのが、日本学者ザ

イフェルトの主導によってハイデルベルク大学でおこなわれた共同研究プロジェ

クトである。ザイフェルトたちは日本人留学者の学籍簿などハイデルベルク側に

残る資料をあらたに発掘し、日本側の先行研究を補完するかたちで、1920年代

の日独学術交流の検証を試みた（※9）。なるほど学籍簿や学籍登録時に提出された

3 北昤吉『哲学行脚』、新潮社 1926年。「リッケルトを中心として」「ハイデルベルヒ
の思い出」のふたつの章で、同地での滞在経験が詳述されている。

4 初出は1933年（改造社）、のちに『阿部次郎全集』第7巻（角川書店 1961年）に収録
された。同全集では第14巻と第15巻が日記、第16巻が書簡に当てられている。

5 初出は1959年（石原謙先生文集刊行会）、のちに『石原謙著作集』第11巻（岩波書店 
1979年）に、他の回想とともに収録された。

6 初出は雑誌「文芸」1941年6月号～12月号、本稿では『三木清全集』第1巻（岩波書
店 1966年）に拠る。

7 加藤将之『ハイデルベルクの神話 新カント派時代万華鏡』、短歌新聞社 1972年。未
見だが、同じ著者には『ハイデルベルクの散歩』という随想集もある。

8 Vgl. Glockner, Hermann: Heidelberger Bilderbuch: Erinnerungen. Bonn: Bouvier 1969.
9 Vgl. Wolfgang Seifert (hg.): Japanische Studenten in Heidelberg. Ein Aspekt der deutsch-japani-

schen Wissenschaftsbeziehungen in den 1920er Jahren. Heidelberg: Verlag Regionalkultur 2013.



054

志望動機書などは、留学者ひとりひとりについてみれば僅かな情報を追加するも

のにすぎない。しかし、彼ら留学者のトータルな動向が明らかになれば、これま

で神話化されてきた日本人のハイデルベルク留学をよりリアルに描出できるので

はないか。ザイフェルトの仕事を契機にしてその方向をさらにすすめたのが久野

譲太郎である。日本政治思想史を専門とする久野は、芥川龍之介の親友としても

知られる法学者恒藤恭のハイデルベルク留学を検討したことをきっかけにこの

テーマに着手し、ハイデルベルク大学文書館に残存する正規登録学生資料の系統

的調査に取り組んでいる（※10）。

＊

　コロナ禍が始まる前年の2019年、わたしは交換教授としてハイデルベルク大

学日本学科で授業を担当しながら夏学期をすごした。そこでたまたま久野と知り

合ったわたしは、誘われるままに1920年代にこの大学都市に滞在した日本人留

学者たちについてあらためて考えてみるつもりになった。そのさい、かつて熱心

に読んだ生松敬三の仕事が想起されたのはいうまでもない。そしてコロナ禍がよ

うやく下火になりはじめた2022年夏、わたしたちは日本学科スタッフの協力を

得て共同研究をスタートさせたのである。

　大学文書館に残る学籍簿や授業登録者リストなどの調査は久野の独壇場なの

で、わたしは自分なりのアプローチを工夫しなければならない。そこで思いつい

たのが、当時多くの日本人留学者を惹きつけていた教授たちの遺稿や遺品の探索

である。ヨーロッパの場合、高名な学者の旧蔵書や遺稿などが、大学図書館にま

とめて収蔵されることはよくある。19世紀後半以降、ハイデルベルク大学はド

イツを席捲した新カント派哲学の拠点のひとつであり、その立場が日本における

アカデミックな西洋哲学研究の基盤になったことはよく知られている。三木清の

回想にあるとおり、日本における新カント派哲学は明治末年から大正期にかけて

10 Vgl. 久野譲太郎「ヴァイマール期ハイデルベルク大学への日本からの留学状況と
その歴史的背景」、Bunron. Zeitschrift für literaturwissenschaftliche Japanforschung. Nr. 
8 (2021), S. 230-274.久野はこの論文をさらに補訂し『ヴァイマール期ハイデルベ
ルク大学の日本人留学生 : 在籍者名簿および現存資料目録』（科研費成果報告書、
2022）にまとめている。



055三谷研爾

まさに「全盛時代」を迎えていた（※11）。じっさい、ハイデルベルクをめざした留

学者たちは専門のいかんにかかわらず、この学派の領袖リッケルトの講義室につ

めかけたのである。リッケルトは演習を自宅でおこなっていたので、授業を機縁

にして彼の個人的知遇を得た留学者もすくなくない。また第一次世界大戦後の

経済的混乱のさなか、リッケルトの周囲の若い哲学徒が日本人留学者の個人的

チューターを務めることで糊口をしのいだ事例も多く伝えられている。そういう

状況からして、リッケルトの覚え書きなどが残されていれば、留学者との交流の

痕跡を検出できるかもしれないと考えたわけである。

　オンラインカタログの検索から、リッケルトの遺稿類がハイデルベルク大学に

所蔵されていることは容易に判明した。主たるものは彼の各学期の講義ノートと

思われるが、それ以外に私信も含まれていた。それら私信のうちに、わたしは日

本から届いたものを若干見いだすことができた。差出人の多くは、三木清や北昤

吉などの回想にもその名が見えるハイデルベルク留学経験者である。姓だけでは

誰かわからない人物も含まれている。そこにさらに予期せぬ名前─K. Nishida 

─を見つけたときは驚いた。むろん西田幾多郎にちがいないからだ。

　この西田のリッケルト宛書簡の存在がすでに縄田雄二によって報告されていた

ことにあとから気づいたのは、いかにも事前リサーチ不足だったというほかな

い（※12）。縄田はオンラインカタログの丁寧な検索によりマールバッハ文学資料館

所蔵の森鷗外と山本有三の書簡、さらにハイデルベルク大学所蔵の西田の書簡を

発掘し、とりわけ山本有三についてはキットラーのメディア論と関連づける比較

文学的な知見を提示していた。本稿は彼のこうしたデータ発掘作業の成果もふま

えつつ、1920年代のハイデルベルクにおける日独交流という観点に照らして西田

のリッケルト宛書簡をめぐるコンテクストをあらためて読み解いてみたい（※13）。

日本から届いた手紙の内容は定型的な時候の挨拶、寄贈書への返礼、近況報告が

11 三木『読書遍歴』、398ページ。
12 縄田雄二「マールバッハとハイデルベルクに見出された日独交流資料─森鷗外・
西田幾多郎・山本有三」、『文学』第12巻6号（2011）、岩波書店、171-195ページ参照。

13 ハイデルベルク大学図書館には、リッケルトの同僚だった哲学史家ホフマン Ernst 
Hoffmann (1880-1952)に宛てた西田の書簡も残っている。この書簡については縄
田「西田幾多郎のエルンスト・ホフマン宛ドイツ語書簡」、『点から線へ』第59号
（2012）、石川県西田幾多郎記念哲学館、124-132ページ参照。ホフマン宛の書簡に
は三木清や大峡秀栄などからのものも含まれている。



056

中心なので、むしろ書信をとりまいていた文脈に光を当てることが不可欠と考え

るからである。

＊

　西田からリッケルトに宛てられた書簡は2通残っている。ひとつは1924年9月

22日付の手書き、もうひとつは1930年10月9日付のタイプ打ち、発信地はとも

に京都である。岩波書店刊の新版『西田幾多郎全集』（2002-09）は第19巻から第

23巻までが書簡にあてられているが、欧文のものはフッサール宛の1通しか含ま

れていない（※14）。リッケルト宛の書簡については、西田の日記から1924年9月

22日付は確認されるものの、1930年10月9日付についての言及はない。以下、

西田の書簡本文ならびに私訳を示す（※15）。

a）1924年9月22日付書簡

Kyoto, den 22. Sept. 1924

Sehr verehrter Herr Professor

Empfangen Sie meinen herzlichsten Dank dafür, dass Sie mir Ihre wertvolle Ab-

handlung „Das Eine, die Einheit und die Eins“, die als das erste Heft der Hei-

delberger Abhandlungen erschienen ist, verehrt haben. Diese Abhandlung hat 

mir schon früher viel Nutzen gebracht, wie überhaupt jetzt Ihre Werke von 

meinen Landleuten viel studiert werden und ihre Philo[so]phie bei uns Epoche 

gemacht hat. Besonders aber dankbar ist Ihnen unsere philosophische Welt für 

Ihr Werk „Der Gegenstand der Erkenntnis“, da es dem hier nach und nach mäch-

tig gewordenen Psychologismus den Garaus gemacht hat, und weiter für Ihre 

„Die Grenzen der naturwissenschaftlichen Begriffsbildung“, die in ihrer Tief-

14 『西田幾多郎全集』第20巻、岩波書店 2006年、126ページ。これは1925年5月20
日付のもので、フッサールの往復書簡集からの転載である。Vgl. Husserl, Edmund: 
Briefwechsel. Bd. VI. Hg. v. Karl Schuhmann. Dordrecht: Kluwer Academic Publishers 
1994, S. 307.

15 前掲の縄田論文（2011）にはこれら2通の複写画像が掲載されている。同論文182-
184ページ参照。



057三谷研爾

gründlichkeit eine feste wissenschaftliche Grundlage für die Eigentümlichkeit 

jeder Kultur bedeuten.

　Zum Schlusse möchte ich Sie höflichst bitten, mein „Intuition und Reflexion 

im Selbstbewu[ß]tsein“ als eine bescheidene Gegengabe gütigst annehmen zu 

wollen.

　Indem ich Ihnen und Ihrer werten Familie alles Gute wünsche, bin ich mit 

dem Ausdrucke vollzüglicher Hochachtung

　Ihr

　sehr ergebener

　K. Nishida

親愛なる教授、

　ハイデルベルク論集第1集として刊行された貴論『一者、統一、一』を恵

贈いただき、心よりお礼を申し上げます。わたしにとってこの論文は、つと

にたいへん有益でした。そもそも今日、先生の著作はわが国の同胞たちによっ

て活発に研究されており、そこに示された哲学はわたしたちにとって画期的

なものです。わが国の哲学界は、とりわけご高著『認識の対象』に恩恵をい

ただいています。同書は、当地でしだいに有力になっていた心理主義の息の

根を止めるものだったからです。さらに、『自然科学的概念形成の限界』か

らも恩恵をいただいております。こちらは、それぞれの文化の固有性の確た

る学問的基盤をその根底において明らかにするものであります。

　最後になりましたが、ささやかなお返しに拙著『自覚における直観と反省』

をご高覧いただきたく存じます。

　心からの敬意を込めて先生ならびにご家族のご多幸をお祈り申し上げます。

敬具

西田幾多郎

西田のこの書簡にたいしてはリッケルトからの返信が残っている。来翰は読み捨

てにする習慣だった西田にはきわめて珍しいケースである。同年10月31日付の



058

リッケルトの書簡は、のちに下村寅太郎によって訳出紹介されているので、その

主要部分をあわせて引いておく。

9月22日付貴翰に対し心からのお礼を申し上げます。それによって、私の諸

著作が日本で読まれていることのおそらくまず第一に負うている方と直接に

個人的なつながりをもつに到ったことは幸甚の至りであります。私は、貴下

の弟子の範囲がいかに大であるか、そして貴下が貴下の郷国においていかな

る尊敬を受けていられるかを知っています。多くの貴国の人たち、特にドク

トル三木と天野教授が私にそのことを談っていました。昨日頂戴した貴著

『自覚に於ける直観と反省』に対しても心からのお礼を申し上げます。ただ

私はそれを読むことをできないことが私の最も遺憾とするところでありま

す。そのテーマは私の非常に関心をもつもので、特に貴方がそれを扱われる

仕方を切に知りたいものであります。［……］（※16）

b）1930年10月9日付書簡

Kyoto, den 9. Okt. 1930.

Sehr verehrter Herr Professor !

Nehmen Sie fuer das mir von Ihnen freundlichst gesandte Buch meinen waerm-

sten Dank entgegen! Da ich augenblicklich mit einem Thema, aehnlich dem Ih-

rer hochinteressanten „Logik des Praedikats“, beschaeftigt bin, ist mir Ihr Werk 

doppelt willkommen, und ich hoffe, durch dasselbe viele Anregungen zu emp-

fangen.

　Indem ich Ihnen alles Gute, vor allem weitere volle Schaffenskraft wuensche, 

bin ich mit besten Grue[ß]en immer

　Ihr 

　dankbarer

　K. Nishida

16 『下村寅太郎著作集』第12巻、みすず書房 1990年、283ページ。



059三谷研爾

親愛なる教授、

懇切にも恵贈いただいたご著書にあつくお礼を申し上げます。わたしは目下、

頂戴したきわめて興味深い『述語の論理』に似た問題と取り組んでいますの

で、ご著書は二重にありがたく、多くの示唆をいただけるものと楽しみにし

ております。

　先生のご多幸を、そしてなにより益々ご健筆を振るわれますことを、お祈

り申し上げます。

敬具

西田幾多郎

＊

　上記2通はいずれも、リッケルトから贈られた著書にたいする礼状である。と

りわけ1924年9月22日付は興味深い。この年、ハイデルベルク哲学論集シリー

ズの刊行が始まると、すでに1912年の『ロゴス』誌に掲載されていたリッケルト

の『一者、統一、一』が、その第１集としてあらためて出された。再刊にあたっ

てリッケルトは西田をはじめとする日本の哲学者たちへの献辞を添え、緒言でさ

らに具体的な説明を加えたのである（※17）。彼は、西田がはやくから自分の著作

を論評し、ことに『認識の対象』（1892）を高く評価して、岩波書店から刊行され

た山内（中川）得立による翻訳（1904）に序文を寄せていることを承知していた。

順調に版を重ねた同訳書は、リッケルトにいわせれば、ドイツ語原著以上に読者

を得ているという。その後さらに『文化科学と自然科学』や『歴史哲学』などが訳

出されたことも、むろん著者には大いに喜ばしかっただろう。かつてフライブル

ク大学在任時に指導した左右田喜一郎のことも思い合わせたリッケルトは、遠く

離れた日本の哲学者たちとの交流をあらためて多とし、そうした事情にふれる謝

17 このリッケルトの緒言について三木清は1924年4月20日の羽仁五郎宛書簡で次
のように報告している。「ハイデルベルクではリッケルトに逢った。［……］例の
Heidelberger Abhandlungen に出す「ロゴス」の論文の再刷は「日本の学者と友人」
とに捧げ、その序文に西田先生と左右田さんとのことを書くとか云っていた。この
序文が出来れば、印刷の前に私に一応みて欲しいと頼まれている」。『三木清全集』
第19巻、岩波書店 1968年、261ページ参照。なお三木は、この書簡の時点ですで
にマールブルクに移っている。



060

辞を記した『一者、統一、一』の新装版を西田に贈ったのである。

　このような日本の状況について詳報をリッケルトに提供したのが、続々とやっ

てくる留学者だったことはいうまでもない。第一次世界大戦中は途絶していた日

独学術交流が1920年に再開されると、先に述べたとおり、知識人の洋行があい

ついだ。西田のまわりでは山内得立、天野貞祐、成瀬無極、田辺元、三木清など

がハイデルベルクあるいはフライブルクへ向けてつぎつぎ出発した（※18）。彼自

身、「私は今独逸の友人に手紙をかくことが内地の友にかくよりも多い」という

ほどだったのである（※19）。リッケルトは西田への返書のなかで、日本での哲学

研究の現況について天野貞祐と三木清から聞き及んだと述べているが、彼の講義

室の前方数列を占拠するくらい多くの日本人留学者が集まっていたハイデルベル

クでは（※20）、日本の学術情報はかなり容易に得られたにちがいない。

　だがリッケルトが『一者、統一、一』1924年版の緒言で日本の哲学者に謝意を

呈したのは、自著が好意的に受容されているからだけではなかった。ドイツでの

思想潮流は第一次世界大戦を境目にはっきり変化し、リッケルトたち新カント派

が唱導する価値哲学や文化哲学はもはや時代のアクチュアルな課題に応接しきれ

ず、急速に色褪せつつあったのである。そうした現状への苦々しい思いが、リッ

ケルトの視線をより強く西田たちへと振り向けたのだ。

今日のドイツでは、個々人のあり方からは独立してそれじたいとして存立し、

人格を超えたものとして個々人に対峙してくる「事柄 Sache」への信頼が哲

学から失われてしまった。あらゆるものは「世界観Weltanschauung」という

かたちで、個人に依存するか、もしくは集団が生きていくにあたって服する

歴史的、民族的条件に依存しているというのだ。そうなると哲学のうちには、

「客観的」な学知はありえないことになる。それどころか往々にして、そも

そも学知について［……］知りたいとも思わないことになる。（※21）

18 遊佐道子『伝記 西田幾多郎』（西田哲学選集別巻1）、燈影社 1998年、293-298ペー
ジ参照。

19 山内得立宛書簡（1922年8月7日付）、『西田幾多郎全集』第20巻、岩波書店 2006年、
40ページ。

20 滝川幸辰『随想と回想』、有斐閣 1948年、142ページ。
21 Rickert, Heinrich: Das Eine, die Einheit und die Eins. Bemerkungen zur Logik des Zahlbe-

griffs. Tübingen: Mohr 1924, S. VIII. 



061三谷研爾

リッケルトがその横行を嗟嘆する「世界観」は、もともとディルタイの用語であ

る。だがここでは、彼の若い同僚ヤスパースの『世界観の心理学』（1919）の言

葉を借りて、「たんなる学知にとどまるものではなく、さまざまな価値、生活形

態、運命のなかに現れる、つまり体験された諸価値の序列として現れる」ものと

しておこう（※22）。ヤスパースは、そうした世界観を宣揚する哲学を預言者的哲

学と呼び、第一次世界大戦後のドイツにあらわれた「秘密集会」や「師弟関係」や

「神智学的で心霊主義的な団体」などにその端的な姿を見いだした（※23）。そして、

この種の世界観を求めてやまない意識ないし態度じたいの分析をめざすのが、心

理学の担当者として迎えられていたヤスパースの立場だったのである。とはいえ

リッケルトよりも20歳年下で、多くのモダニズム芸術家たちと世代を同じくす

るヤスパースが、人間主体にとっての生や世界の全的意味を求める態度─思

想史的にはむろん実存主義につらなり、芸術史的には表現主義に親近する─

に深い共感を寄せているのは否みがたい。だがそうした時代感覚は、世界観とは

客観的で学問的な認識に媒介されておらず、つまるところ肥大した主観による世

界把握にすぎないとするリッケルトには共有できなかったのである。

　リッケルトの見るところ、この憂慮すべき傾向は戦前世代と戦後世代とのジェ

ネレーションギャップに由来する。だが彼は、あらゆる世代間の認識のずれがそ

うであるように、それは時間とともに解消されるだろうという。むしろ懸念すべ

きは壮年者 gereifte Männerの知的動向の変化である。

彼ら［壮年者たち］は多様な民族的、歴史的文化をそれぞれその総体におい

てとらえ、それらはたんなる生命体と同じく、生成しやがて死滅する形成体

であるという。それら文化のあいだには、さまざまな民族や時代を貫いて「普

遍人間的」な文化の持続的発展が進行するという、事柄に関して［個別の文

化や時代に］優越する共通特性は見いだされないというのである。そうであ

るなら学知もまた、さまざまに現れては消えていくものであって、すくなく

22 Jaspers, Karl: Psychologie der Weltanschauungen. Karl Jaspers Gesamtausgabe Bd. I/6. 
Basel: Schwabe 2019, S. 23.

23 Ebd., S. 25.



062

とも哲学において、いつまでも残りつづける唯一の学知というものは存在し

ないことになる。だからこれは「相対主義」と呼ばれる［……］。（※24）

この発言は、普遍的なものの存立根拠を掘り崩す歴史主義的思考への批判だが、

より直接的にはシュペングラー『西欧の没落』（1918/22）を念頭に置いていると

思われる（※25）。シュペングラーは、世界に存在する8つの文化はすべからく誕

生－発展－成熟－死滅という生命史的変化をたどるというきわめて直観的な把握

にもとづいて実証史学を拒絶し、ヨーロッパ中心の進歩史観を相対化する「世界

史の形態学」を展開した。シュペングラーの類型論的でペシミスティックな文化

史観は、人間の学的認識行為の普遍性と客観性に裏付けられた文化科学の正当性

と意義を説きつづけてきたリッケルトからすれば、まったく学問的根拠を欠く空

論だっただろう。しかしながら同書が、敗戦国ドイツのすくなからぬ読者の心情

にかなうものだったこともまた、まぎれもない事実である。リッケルトのいう壮

年者をおおむね1900年前後に成年を迎えた世代と考えるなら、それはドイツ第

二帝政の繁栄と世界大戦の破局という歴史的変動を身をもって生きた、とりわけ

教養市民たちを指したにちがいない。

＊

　西田は、リッケルトの日本の哲学者たちへの謝辞を正面から受けとめて、返書

の筆をとった。だがドイツの知的状況にたいするリッケルトの批評のくだりを、

彼をはじめとする日本の学者がどう読んだかは分からない（※26）。なるほど日本

でも1918年以降、米騒動や戦後恐慌が発生し、また関東大震災にみまわれる一

方、普通選挙運動が高揚期に入るなど、第一次世界大戦後の社会的変化は顕著

24 Rickert: a. a. O., S. VIII.
25 Vgl. Spengler, Oswald: Der Untergang des Abendlandes. Umrisse einer Morphologie der 

Weltgeschichte. Bd. 1. Wien: Braumüller 1918. / Bd. 2. München: C. H. Beck 1922.
26 同じくリッケルトからこの『一者、統一、一』を贈呈された三木は羽仁五郎宛書簡
（1923年7月31日）で、その内容を高く評価する一方、「序文の中に現はれてゐる
Eitelkeitについては私は唯微笑をもつて答えておけばいい」とコメントしている。
『三木清全集』第19巻、292ページ参照。



063三谷研爾

だった。しかし、敗戦国ドイツのそれは激烈さとラディカルさにおいてまったく

次元を異にしたものである。新カント派哲学のさらなる吸収をめざしてドイツに

赴いた日本の留学者と、彼らを受け入れたハイデルベルクの知識人たちをそれぞ

れに規定する思想文化史的コンテクストに大きな差異があったし、それはまた当

然のことだろう。そしてこの差異にもかかわらず、いやむしろこの差異ゆえに、

多くの日本人がハイデルベルクに赴いたとすれば、差異の実質をさらに具体的コ

ンテクストに即して再考することが不可欠である。

　ハイデルベルク大学に残存する日本人研究者からの書信はほかにもあり、その

全体像の検討はまだ緒に着いたばかりだ。調査範囲をさらに広げれば、他大学の

図書館や文書館からも新資料が検出されるかもしれない。すでに多くの事柄が語

られてきた日独間の文化的交渉について、ドイツに残存する資料を参照すること

は、留学者たちを迎えた側のコンテクストのさらなる検証をうながすであろう。

さらに、留学という文化翻訳的行動の社会的な意味を検証するという方向を探る

とき、日独間にとどまらないより複眼的な比較研究もまた待たれるのである。

（みたに・けんじ　大阪大学人文学研究科教授）


