
Title カフ力文学における<視>の問題 : 『兄弟殺し』の構
図

Author(s) 武林, 多寿子

Citation 独文学報. 1991, 7, p. 19-42

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/103030

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



カフカ文学における＜視＞の問題

一『兄弟殺し』の構図―

武林多寿子

1. 序

グスタフ・ヤノーホ (GustavJanouch)の『カフカとの対話JGesprache 
mit Kafkaによれば、カフカ (FranzKafka)は自分自身のことを「眼

の人間」 (Augenmensch)と捉えていたらしい。 1 事実、この著書に伝え

られる対話の中でも、彼は自らの文学が話題にされている時に、視覚的な

比喩を用いながら語っていることが多い。例えば、カシミール・エドシュ

ミート (KasimirEdschmit)のカフカ野についてヤノーホが意見を求め

ると、彼は次のように答えている。

「エドシュミートは、私のことを設計家ででもあるかのように語りま

す。が私は、じつに凡庸な、未熟な製図工にすぎないのです。エドシュ

ミートの主張では、私は奇跡を日常の事象のなかにすべり込ませるの

だそうです。これはむろん、彼の側の重大な誤りです。日常そのもの

が、すでに一つの奇跡ではありませんか。私はそれを引写しにするだ

けだ。照明を落した舞台でスポットをあてるように、私がものを僅か

ながら照し出すということはあり得ます。が、これは正しくない。事

実は、舞台は全然照明をおとしていないのです。舞台は燦々たる陽の

光に満ちている。そこで人間は眼を閉じる、ほとんど何も見えぬ、と

いうわけです。」3

ここでのカフカは、自分を「抽象派」と位置づけるエドシュミートの論

評に対し、日常そのものが奇跡なのだと、彼の文学と現実との関係を強調

-19-



している。ここで注目したいのは、彼がその際に、写生と照明という二通

りの視覚的な比喩を用いていることである。先ず、物語を書く行為は、事

物を図面に写し取る仕事に醤えられている。設計ではなく、製図なのだと

いう言い方で、作家は虚構世界を無から創造するのではなく、日常の中に

潜む驚異を映し出すのだという主張がなされている。この点をより一層明

確にしているのが、続いて導入される、照明による舞台の演出という新た

な比喩である。こうして連ねられた二つの比喩をみる限りでは、視覚的人

間であるカフカは、現実の世界を可視的に表現する手段として文学を捉え

ているように思える。

しかし、カフカの＜視＞の特異性は、第二の比喩が打ち消され、さらに

発展する時に現れてくる。白日の下に晒されているからこそ見えない、と

いう言葉が示している通り、彼は眼の人間を自認しながらも、決して視覚

を素朴に信頼してはいない。カフカが＜視＞について語る時、そのイメー

ジは常に矛盾を卒んでおり、考察にあたっても、その一筋縄では捉えられ

ない性格に注意しながら問題にする必要がある。

もう一つ、ヤノーホの著書から例を引いてみよう。彼が作家に『火夫』

Der Heizerの登場人物について尋ねた時の受け答えである。ヤノーホは

この時モデルの有無について穿繋しており、エドシュミートの場合とは対

照的に、物語世界を現実の写し絵として捉えている。するとカフカは先に

引用した箇所での主張とは逆に、文学の自律性を強調しながら青年を次の

ようにいなしている。

「［……］私が描いたのは人間ではない。私はある出来事を物語ったの

です。そこにあるものは一連の形象 (Bilder)です。それだけです。」

「でも、やはりモデルがなければなりません。形象は見ることが前提

です。」

カフカは微笑んだ。

「人が写真を撮るのは、ものを意味の外に追い払うためなのです。私

の書く物語は、一種肉眼を閉じることです。」4

会話の流れの転換点となっているのは、，，Bilder"という単語である。初

めカフカは、この語を文芸学の用語として、「形象」のつもりで口にした

-20-



カフカ文学における＜視＞の問題

のであろう。これに対してヤノーホは、比喩的な用法の基盤にある「絵」

という意味に着目し、，，Bilder"を描くにはモデルが必要な筈だ、と相手

の言葉を反論の材料に転じている。カフカの熱心な読者である彼は、モデ

ルから形象を抽出した作家の視線をなぞり、理解のよすがにしようとして

いるのだ。だが、年長の作家は役者が数段上と見え、この対話は青年が肩

すかしを食った格好で締め括られている。カフカは写真に代表されるよう

な＜視＞の客観的な確かさを否定し、「見る」イメージを「肉眼を閉じる」

方向へと屈折させてしまうからだ。

このようにカフカの言説を辿ってみると、＜視＞は彼の文学について語

る上で、一考に値する問題であると言えるだろう。矛盾を卒んだ＜視＞の

イメージは、カフカのテクストを読む者が感じるジレンマをよく表現して

いる。本稿でとりあげる『兄弟殺し』 EinBrudermordは、わずか13の

段落から構成され、全集版で 2ページ足らずの小品であるが、＜視＞の特

質を顕著に示す例と考えられる。この作品に言及する研究者の多くは、視

覚的に構成された虚構世界から受ける印象を舞台の比喩で表現している。

例えばM・カルージュ (MichelCarrouges)は、そのカフカ論の中で次の

ように述べている。 「かれの作品中にみられる多くの場面、中でも『兄弟

殺し」のなかの場面などは、芝居の観客が書いたようなものである。」5 確

かに、この物語の虚構世界は、非常に鮮明な輪郭をもって構築されている。

街角で繰り広げられる殺人の場面は、夜空に浮かぶ月、凶器の包丁、鐘の

音、高みからの観察者といった、他の多くのテクストにも見出される独特

のモチーフによって、鮮やかに描き出されている。だがその反面、背景に

関する情報は切り捨てられており、何故こうした殺人が起こり、描かれる

のか、事件の意味は明らかにされない。その結果として「兄弟殺し』は読

む者に、見通しのきかない世界に閉じ込められている、という矛盾した印

象を与えることになる。

物語が動機づけを欠いたまま展開されるという傾向は、カフカの文学の

基本的な特徴と言えよう。このようなテクストの解釈可能性について考え

る時、研究史の中でその出発点となるのは、語りのパースペクティヴをめ

ぐる議論である。カフカの物語の特徴として、語り手のパースペクティヴ

が事件の渦中にある主人公の視点に限定されている事実を最初に指摘し、

このような技法に「einsinnigな語り」という命名をしたのは、バイスナー

-21-



(Friedrich BeiBner)である。6 つまり彼は、カフカの物語世界が読む者の

前に見通しのきかないものとなって現れてくる理由として、語り手が主人

公の狭い視野からみた世界だけを伝えるからだ、という説明を与えた訳で

ある。バイスナーによって提唱された「einsinnigな語り」という概念は、

その後の議論によって様々な修正を経ており、論者によって意味合いも異

なる。1だが共通の了解事項として、出来事に対する価値判断の甚準とな

るべき視点が語りから排されている、という点を挙げることはできるだろ

う。そこで議論の焦点となるのは、作者の意図、あるいは読者への効果と

いう観点から、この技法をどのように評価するかである。近年では、パー

スペクティヴの限定が異化的な効果を及ぼすことも指摘されており、カフ

カの狙いが、読み手に主人公の視点から物語世界を捉えるよう強要するこ

とだとは言えない。むしろ解釈学的な立場からは、カフカのテクストは客

観的視点の欠如故に、読み手に批判的な姿勢を要求するという主張がなさ

れている。8但し、そのような考察では、テクストと読み手との間のコミュ

ニケーションの運動に論点が移行しているため、個々の作品を実際に解釈

する場合、どのような視点に立つことが可能なのか、また物語世界がどの

ように見えてくるのか、という疑問に対しては回答を与えてくれない。

本稿では、『兄弟殺し』のテクストを例にとり、語り手や登場人物のそ

れぞれに関して＜視＞の問題について考え、虚構世界を描き出し、殺人劇

の舞台を演出している作者の意図の再構成を試みる。そのような考察を通

して、カフカのテクストが解釈者をどのような読みに誘うのか、両者の関

係について模索してみたい。

2. 視覚的世界

先ず、「兄弟殺し」の虚構世界における＜視＞の性格を明らかにするた

めに、殺人事件がどのように描きだされているかを概観し、語り手の役割

について考察してみよう。

テクストは「殺人は、以下のような次第で起こったことが、立証されて

いる」 (E162)という言葉で書き出されている。この一文は、 ドイツ語の

原文ではドッペルプンクトで結ばれ、独立した段落としてテクスト全体の

枠組みを構成している。言わば第一文で語りの立場が宣言されていること

-22-



カフカ文学における＜視＞の問題

になり、そのため残る十二の段落に対しては、裁判記録からの抜粋といっ

た内容が期待される。事実、続く第二段落では、事件の二人の主役が次の

ように紹介されている。

殺害者シュマールは、月の冴え渡った夜の九時頃、犠牲者ヴェーゼが

事務所のある小路から自宅のある小路へと曲がってくる筈の、その街

角に立った。 (E162)

両者の位置関係が「数学的明瞭さ『で表現されている一方、二人のこ

れまでの経緯については一切説明されていない。語り手は現場の視覚的再

構成に努め、登場人物の内面や、事件の背景などには関知しようとしてい

ない。また、セミコロンを多用して短文を重ねる第三段落には、獲物を待

ち伏せるシュマールの落ち着かぬ態度だけが活写されている。凶器を握り

しめ、月光にかざし、石畳で刃を研ぎ、今度は刃こぼれを直そうと、片足

立ちになり、バイオリンを弾くような格好で刃を靴の裏で磨きながら、そ

の摩擦音に混じって聞こえてくる筈の、獲物の足音に耳をすます。凶行を

前にした人間を描きながら、殺人の動機については全く触れられていない。

テクストはあたかも目撃者の証言に基づいて、事件の経過を再現しようと

しているかのようである。

『兄弟殺し』のテクストが「芝居の観客が書いた」ようだという印象を

読み手に抱かせる一因として、語りのこうした傾向が考えられるだろう。

一般に語りの状況は、ディエゲーシスの系譜に連なる「物語的」形式と、

ミメーシスの系譜に連なる「演劇的」形式の二極に大別される。小説はこ

の二つの形式の混合によって成立するジャンルであり、具体的なテクスト

の個々の箇所については、媒介者としての語り手が介在する度合いに応じ

て、「物語的」極と「演劇的」極の中間に、様々な段階的状況が想定され

る。10第三段落までで確認したような、心理描写や背景の報告を排し、眼

前で繰り広げられる出来事に光を投じてゆくだけの語り方は、「演劇的」

性格が極めて濃いと言えるだろう。

だが『兄弟殺し』のテクストと演劇との類縁性は、語りの形式にのみ由

来するものではない。この物語の展開は、舞台の進行と似通った構造を備

えている。既にみたように、初めに先ず時間と場所が指定され、続いて登

-23-



場人物が各自の持ち場に配される。そこで殺人劇の開幕の合図となるのは、

未来の被害者が嗚らすベルの音である。「ついにヴェーゼの事務所の前の

ドアベルが鳴る。ドアのベルにしては大きすぎる音で、街中に響き渡り、

天上へと昇ってゆく [……]。」 (E163)ベルの音が事件の突発を暗示する

というのは、カフカのテクストに繰り返し現れる一つのパターンである。

『変身』 DieVerwandlungでグレゴール・ザムザの聞き逃した目覚まし

時計のベル、『訴訟』 DerProze/3 のヨーゼフ• Kが逮捕の朝に鳴らす呼

び鈴の音、紳士館の廊下に迷い込んだ『城JDas Schlo/3のKがぼんやり
聞いているサイレンの音など、これらは皆、主人公たちには意識されない

ながら、彼らの身に降りかからんとしている異常事態を予告している。

「兄弟殺し』のドラマがベルの合図で進行し始めることは、文体上の変化

からも明らかである。それまでは叙事的過去によって各人の配置が静的に

描写されていたのが、舞台が動き始めるのに呼応して、上記の引用箇所か

らは現在形が用いられている。この時制の変化によって、語りには一挙に

弾みがつく。以後、物語りは殺人の瞬間というクライマックスヘ向かい、

そして凶行を果たしたシュマールが現場から退場するところでテクストは

締め括られている。

この物語を「マリオネット」のショーと呼んだのは、ハインツ・ポリツァー

(Heinz Politzer)である。＂こうした表現を彼が選んだ目的は、衝撃的な

事件に人間の尊厳の失墜が描かれている点を、強調するところにあるよう

だ。しかしこの比喩はむしろ、殺人劇が各人の感情とは別の次元で進行し

ている事実を言い当てているのではないだろうか。表層的に描かれた『兄

弟殺し』の登場人物には、人間らしい厚みが感じられない。「右から喉に、

左から喉に、そして三度目には腹の中に深々と」 (E163)刺すシュマール

の身ぶりは、既に残酷の域を越えている。シンメトリーを成して正確無比

に振り下ろされる腕には、機械じかけの人形の運動を見る思いがし、その

心情を推察し、人間性を論じること自体が無意味と考えられるのだ。登場

人物は、各自にふりあてられた役割を忠実に遂行する、人形芝居のマリオ

ネットに過ぎないのである。

例えば、殺人劇の開幕のベルを鳴らすヴェーゼには、犠牲者という配役

がなされている。彼が何故殺されねばならないのか、その理由は結末まで

明らかにされない。だが、ヴェーゼは殺人の瞬間を待つまでもなく、街路

-24-



カフカ文学における＜視＞の問題

に足を踏み出すその時点から、既に事件の被害者として虚構世界に登場し

ているのだ。ドラマの進行状況は彼の歩みに表されており、予め定められ

た凶行の瞬間へと物語世界の時間は流れている。この彼の進める足は、シュ

マールが潜む問題の街角で、一瞬、立ち止まる。

小路と小路を分かっている、ちょうどその境界のところで、ヴェーゼ

は立ち止まる。身体を支えている杖だけは、向こう側の小路に踏み込

んでいる。気まぐれである。 (E163)

偶然性が強調されているが、この遅延は実際には、クライマックスヘの

期待を煽る演出上の役割を果たしている。また、物語の流れに応じて自在

にリズムを変える語りも、非常に効果的である。ヴェーゼの足取りが止ま

る時には、「気まぐれ」というー語がぽつんと置かれ、静寂と、その中に

高まる緊張感が表現されている。舞台は、このように行き届いた計算に則

り、整然と運営されている。

物語の展開には確かに必然性が感じられる。だが問題は、その必然が何

に由来し、どのような意味をもつのかが明らかにされないことである。こ

れはカフカという演出家の手になる人形芝居の特性であり、本章で先に指

摘したような、演劇との類縁性によって根拠づけられるものではない。

こうした観点から、「判決』 DasUrteilを始めとするカフカの個々の

テクストを、イディッシュ演劇の様々な台本と比較、対照したE・T・ベッ

ク (EvelynTorton Beck)の論考を参照してみると巽味深い。ベックの

主眼は、イジャック・レヴィ (JizchakLi:ivy)率いる旅廻りの一座との

出会いがもたらした、東方ユダヤ人たちの演ずるイディッシュ語の芝居の

体験が、作家カフカに与えた影響の大きさを論証するところにある。しか

し、その研究は彼女の意図とは別に、カフカのテクストの独自性を浮き立

たせる結果も生み出している。彼女は『兄弟殺し』を演劇性を示す典型的

な例と位置づけているにもかかわらず、このテクストについては直接に対

応する戯曲を挙げることはできず、幾つかのメロドラマの殺害場面との類

似点を指摘するに止めている。その比較の結果として浮かび上がるのは、

イディッシュ劇では主人公たちが絶望的な状況から殺人に追い込まれてい

るのに対し、「カフカの作品は殺人についても、これに続く安堵の念につ

-25-



いても何の説明も提供しない」という重要な相違点である。12

また、『兄弟殺し」の物語のこの特質は、先に述べた語りの「演劇的」

性格によっても、充分に根拠づけられる訳ではない。確かに語りが「演劇

的」形式をとる場合、描写の対象は事件のwi eという側面に限定され、

warumという問いは切り捨てられてしまう。だが、人物の内面や事件

の背景に直接に言及せずとも、物語の背後にある動機づけを明らかにする

ことは可能である。人間の心の動きを表現するために、その人物の風貌や

行動を描写したり、象徴的な事物を配するのは、ごく一般的な方法と言え

よう。ところが『兄弟殺し』の場合には、そのような推察は不可能である。

例えば犯行直前の殺害者について描かれているのは、先に述べた通りの、

せわしない身体の動きである。「まるでチャップリンでもやりそうなしぐ

さだ」と評される、13 シュマールの喜劇役者めいた身ぶりは、殺人に至る

事情を雄弁に物語るよりも、読者を困惑させる、状況に不釣り合いなもの

である。

『兄弟殺し』の物語は、ただ単に登場人物をつき動かしている動機につ

いて口を閉ざしているのではない。むしろその特異性は、 warumとい

う疑問を読み手に喚起しておきながら、回答を与えることを拒否するとこ

ろにある。冒頭部分でこそ背景に退いていた語り手は、このような物語の

成立に対しては、積極的な役割を果たしているのである。テクスト全体を

見てみると、語りは変化に富んでおり、目撃された場面の再現という第一

文の枠組みを大きく逸脱している。省略語法や体言止めといった構文が随

所に目立ち、そこから生まれる印象は、控え目で無性格な語りというには

程遠い。なにしろ事務報告の文体では、「ミズハタネズミを切り開くと、

ヴェーゼとよく似た音がする」 (E163)という異様な比喩が、強弱を繰り

返す歯切れのよい調子で歌われることなど有り得ない。だが、それでも語

りの立場に一貫性が感じられるのは、登場人物に対して距離を保ち、外部

から観察するという点が徹底しているためである。自在に性格を変える語

り手が、その存在を最も露にしているのは、目撃者パラスを次のように紹

介する時である。

近くの三階にある自室の窓から全てを観察していた年金生活者パラス

は、何故こうした一切を容認していたのであろうか。人間の本性が解

-26-



カフカ文学における＜視＞の問題

明できるものならば、してみるがよい！ （E163) 

ここで語り手は、疑問を提示し、回答の可能性を直後に否定するという、

非常に挑発的な構えをみせている。語りはその個性を剥き出しにし、人格

化されている訳だが、但し、全知の語り手のように自らの知識や価値観を

披漉しようとしてはいない。逆に彼は、自らを含め、読者も巻き込み、洞

察の限界を強調するために登場しているのである。

『兄弟殺し』のテクストは動機づけを欠いているからと言って、衝動的

な理由なき殺人を描いている訳ではない。事件は、周到に用意された芝居

のように、整然と進行している。だが、このドラマの特徴は、登場人物と

いうマリオネットを操り、殺人劇を演出している作家の意図が、観客であ

る読者の眼には明らかにされないところにある。そして事件の背後の意味

を隠蔽する役割を果たしているのが、物語を伝える語り手その人なのであ

る。

3. ＜視＞の限界

視覚的に構成された『兄弟殺し』の物語において、事件の当事者である

シュマールとヴェーゼの二人の視野が、非常に狭く限られていることは興

味深い。見通しのきかない世界に封じ込められている。これは、カフカの

文学において人間の置かれている根本的な状況と言えるだろう。

地上の汚れにまみれた目でみると、われわれは長いトンネルの中で鉄

道事故にあった旅行者の情況におかれているようなものだ。しかも、

この事故地点では入口の光はもはや見えず、出口の光は、たえず目を

凝らしていても、じきに見失ってしまうほど小さい。それどころか、

どちらが入口でどちらが出口か、その区別さえも定かではない。 (H

73) 

このアフォリズムでは、自らの立つ位置を客観的な視点から把握するこ

とのできない状況が、始まりも終わりもない長いトンネルの中の永遠の暗

闇によって表現されている。このような迷宮的状況は、カフカの三つのロ

-27-



マ＿ン等にも様々に形を変えて現れるが、『兄弟殺し』の虚構世界では、

入り組んだ小路でできた街となって登場している。

既に前章で触れたように、題名によって「兄弟」と名指されている殺害

者と被害者の間柄について、テクストが描写しているのは、事件当夜の現

場における位置関係だけである。14二人は共に街路という同一の平面上に

立たされているのだが、この空間的位置づけは、限られた視野という共通

の属性を彼らに与えている。ヴェーゼが事務所を出て、夜の街へ足を踏み

出しても、待ち伏せているシュマールには、その姿は「まだ見えない。」

(El63)目指す獲物の接近を予感させるのは、彼が開けたドアのベルと、

舗道を踏みしめる靴音の響きだけである。事件現場の見通しのきかない状

況は、ヴェ＿ゼが問題の曲がり角で、ふと足を止める場面に象徴されてい

る。未来の被害者は、角一つ向こうに自分の命を狙う男が身を潜めている

ことなど夢にも知らず、また逆に待ち構えている殺害者の側からは、｛守ん

でいる男がその身を支えているステッキの先が覗いてみえるだけである。

鳥眺する視点をもつことのできない二人にとって、うねうねと入り組んだ

小路でできた街は、巨大な迷宮と化しているのだ。

シュマールとヴェーゼは、建物の狭間の狭い街路の上に立つが故に、互

いの姿を認めることができず、また上方から注がれる視線に対して全く無

防備である。彼らの一挙ー動は、三階の窓辺という高みに位置するパラス

の眼に見守られている。殺害者が被害者を待ち伏せるのと同様に、目撃者

である彼は決定的瞬間を待ち受けており、凶行の後になって「全て見届け

たぞ！何一つ見落としはしなかった！」（E163)と叫びながら街路に踊り

出てくるのである。このパラスの存在感は二人を上回る程の重みをもって

おり、彼なくしては殺人事件そのものが成立し得ないという印象すら受け

る。犯行現場でシュマールを押さえつけるのは、テクストの末尾に登場す

る警官 (Schutzmann)ではなく、この観察者の視線である。劇の終幕でシュ

マールは、警官の肩に顔をうずめるポーズをとっており、足取りも軽やか

に自分を連れて退場するこの男こそ、唯一人の庇護者(=Schutzmann) 

だと言わんばかりの親密さを、この姿勢は示している。これに対して、パ

ラスとシュマールは明らかな対立関係にあり、後者が劣勢な立場に置かれ

ていることは、両者の視る力の差異に明白である。「パラスとシュマール

は互いに相手を吟味する。パラスは満足するが、シュマールには得心がい

-28-



カフカ文学における＜視＞の問題

かない。」 (E164)

カフカの文学世界では、視線を交わすことは剣を交えることにも似てお

り、この闘争の勝敗は、登場人物の生死をも定める決定的な役割を果たし

ている。一例として『訴訟」の場合を挙げよう。本稿で扱っている殺人事

件と同様、このロマーンでも、逮捕から処刑に至る背後の事情には何の説

明も与えられない。また終章でヨーゼフ• Kが刺殺される場面には、凶器

としての屠殺包丁、繰り返し言及される月の光、近所の窓辺から見下ろし

ている観察者の存在など、『兄弟殺し』との共通点が数多く見受けられる。

このKの日常は、一見、自由を保証されているかにみえて、実は絶えず観

察者の視線によって拘束を受けている。ビュルストナー嬢との対話では隣

室に潜む大尉の眼に、廷丁の妻との対話では学生の眼に、裁判所事務局で

は被告人たちの眼に、ティトレリのアトリエでは扉の外の少女たちの眼に。

訴訟においてヨーゼフ• Kを窮地に追い込んでいるのは、こうした何気な

い眼差しである。以下では先ず、断片的なロマ＿ンの中でも最も訴訟の進

行との関連が分かりにくいと思われる、第4章に注目してみよう。この章

で、ビュルストナー嬢からの拒絶を伝言されたKは、不服を訴えようと彼

女の部屋に忍んでいく。だが彼は目当ての彼女をみつけることができず、

逆に自分の挙動が見守られていたことに気付かされる。この短い章は次の

ような文で締め括られている。

しかしながら、再びドアを閉めた時に、食堂の開かれた戸口の所でモ

ンターク嬢と大尉が会話をしているのに気付くと、彼にはそれは一層

いたたまれないものだった。二人はおそらく、 Kがドアを開けた時か

らそこに立っていたのだろう。彼らはKを観察しているなんて素振り

は、できるだけみせないようにしていた。小声で会話を交わしながら、

ただ、人が話の途中にぼんやりとあたりを見やるような眼差しで、 K

の動きを追っていたに違いないのだ。だがしかし、この眼差しはKに

は重くのしかかり、彼は壁沿いに自分の部屋へと急いだ。 (P102)

覗いていた筈の自分が、実は覗かれていた、という発見。視線の主導権

をめぐるこの敗北は、ヨーゼフ• Kを激しく狼狽させている。カフカの文

学では、登場人物の視界は彼らの支配域の広さに等しい。従って「全てを

-29-



完全に観察する」 (E35)ことができるか否かは、彼らの死活に関わる問

題となる。さもないと「迂路を経て、背後から、頭上から不意を打たれる」

(E35)結果となることは、父親から死刑を宣告される『判決』のゲオル

グ・ベンデマンの例も示す通りである。

登場人物に許される視界の大きさは、当然のことながら、彼らが虚構世

界の中で配されている位置と密接な関係をもっている。もう一度『訴訟』

におけるヨーゼフ• Kの場合を参照してみよう。終章間近で、主人公に彼

の有罪が立証されたとみなされていることを告げるのは、「大聖堂にて」

に現れる一人の僧侶である。ひとけのない教会で、説教壇の上からベンチ

の間に立っKに語りかける僧侶は、自らの言葉に耳をかそうとしない男に

向かい、このように怒声を発している。

その時、僧侶が下にいるKにむかって叫んだ。「いったい君は、ニ

歩先が見えないのか？」それは怒りの叫びだったが、また同時に、誰

かが落ちてゆくのを見た人が、自分自身驚いたために、不用意に思わ

ず発した叫びのようでもあった。 (P254)

この場面で二人の位置が示す高さの差は、両者の視る力の相違を示す決

定的な意味を有している。僧侶はKの視線を越えた高みに位置しており、

彼を遥かに上回る、より広い見通しをもっている。これに対し、下方に仲

み、なお落ちてゆこうとするKは、訴訟における敗北も、僧侶の忠告も理

解することができずにいる。登場人物の立つ位置は、その視野の広さを象

徴し、彼らの辿る運命を左右しているのである。『訴訟』の主人公と同様

に、『兄弟殺し』の事件の当事者たちも、自らの骰かれている状況を把握

することができない。既にパラスとの関係について確認した通り、殺害者

と犠牲者の二人は視る主体とは言えず、視られる対象に過ぎない。このよ

うに視る力の差異が生まれているのも、彼らが路上と窓辺という異なった

高さに位閥づけられているためであった。ヴェーゼが吃ち止まり、夜空を

仰ぐ光景には、 1：方に向かう視線の無力が、より明瞭に表れている。

気まぐれである。夜空が彼を魅きつけたのだ。深い青と黄金とが。何

も知らずに、彼はそれを眺めている。何も知らずに、彼は帽子をもち

-30 -



カフカ文学における＜視＞の問題

上げ、髪をなでつけている。頭上には、間近に迫った未来を彼に告げ

る動きは見られない。一切は、その無意味で、測り知れない位置に止

まっている。ヴェーゼは足を進める。そのこと自体は、至極もっとも

なことに違いない。だが、彼はシュマールのメスヘと飛び込むのだっ

た。 (E163)

この運命のいたずらが、クライマックスを遅延させ、なお一層盛り上げ

る機能を果たしていることは前章で述べた通りである。一見したところで

は、偶然性を強調しているように見えるこの箇所は、星辰の運行が人間た

ちの運命を司ることを暗黙の内に前提としている。ヴェーゼが足を止める

のは「気まぐれ」 (Laune)からだが、言葉の響きが示唆するように、そ

の背後にも月の働きかけが介在している。だが、この対応関係を、見上げ

るヴェーゼは把握することができない。地上に生きる彼は、天上の采配に

従って自らの役割を演じながら、その意味するところを知らない操り人形

のような存在である。

『兄弟殺し」に描かれているのは、世界の不条理ではなく、摂理を見通

すことのできない人間の姿である。そして彼らの運命を定め、象徴してい

るのは、その＜視＞の限界なのだ。

4. 殺す・視る・書く

『兄弟殺し」がマリオネットの殺人劇ならば、舞台上で「見世物」 (P16)

になっている人形たちの視点からは、演出家カフカの意図を掴むことはで

きない。視る主体ではなく、視られる対象であるに過ぎないシュマールや

ヴェーゼの視点からは、物語世界を支配している摂理を見通すことはでき

ない。このように解釈の視点を求める時に、虚構世界の中で注意を引くの

は、高みの見物を決め込んでいるH撃者の存在である。迷宮の中を歩む被

害者と殺宙者に比べ、 ：．階の窓という 1：方に立つパラスは、事件の経緯を

一哨する優位な立場を占めていると合えよう。

Mii業であげた「訴訟』の例にも見られるように、高みからの観察者は、

カフカのテクストにしばしば登場する。彼の17記には文学についての記述

が数多く残されているが、その中の一つには、次のような文章が見つけら

-31-



れる。

書くことのもっ、奇妙な、謎に満ちた、恐らくは危険で、恐らくは救

いをもたらす慰め。それは殺人者の列から飛び出すこと、事実ー観察

だ。事実観察は、より高度なかたちの観察がなされることによってい

る。より高度な、であってより鋭い、ではない。そしてこの観察がよ

り高度になればなる程、あの「列」から手の届かなくなればなるほど、

それに従ってこの観察はますます独立したものになってゆき、ますま

す固有の運動の法則に従うようになり、その道は、ますます予測のし

難い、喜ばしい、上昇するものになってゆくのである。 (T563-4)

ここでカフカは、自らの「書く」行為を「観察」に託して語っている。

高みに位置し、殺人者に対置される観察者のイメージには、『兄弟殺し』

のパラスの姿と重なり合う部分が多い。だが、眼下に繰り広げられる殺人

の光景を傍観している目撃者パラスの姿に、虚構世界の創造者であるカフ

カの視点が形象化されていると結論づけることができるのだろうか。

例えばW・クラフト (WernerKraft)は、この『兄弟殺し』の目撃者

は「おそらくカフカその人であろう」15と述べているが、その際に彼が根

拠としているのは、パラス (Pallas)という名前である。クラフトはこの

名の母音の位置に注目し、『変身』のザムザ (Samsa) と同様に作者カフ

カ (Kafka)を表す符牒だと考えている。確かに彼のこの推論は、ごく自

然で当を得たものと言える。『カフカとの対話』には、ヤノーホが『変身』

について同じ推理を働かせる下りがある。この時カフカ本人は、「ザムザ

はすっかりカフカという訳ではありません」と暗号解読を試みるヤノーホ

を諫めたそうである。＂だがこれは性急な青年の追求を避けるための便法

であったとみえて、日記を読むとカフカは実際には自分でも『判決j)の登

場人物について同様の分析を試みている。 (T297)マックス・プロートが

友人の思い出を自作の小説の主人公ガルタ (Garta)に託して語っている

辺りから察しても、＂こうした読み方はカフカの生前から、ごく一般的に

行われていたのだろう。

それにもかかわらず、観察者パラスを作者カフカと同一視するのは早計

に過ぎ、テクストの解釈を歪める危険性を卒んでいる。と言うのも、『兄

-32-



カフカ文学における＜視＞の問題

弟殺し」の登場人物と作者カフカとの関係を問うならば、パラス一人のみ

ならず、シュマールとヴェーゼもまた、彼の分身と言わざるを得ないから

だ。その理由は、ただ単に彼らもまた、カフカの産み落とした作中の人物

だから、という一般的な論拠に止まらない。この二人の性格付けにも、作

家の「書く」行為と密接な結び付きがあると言えるのだ。

先ず、被害者のヴェーゼについて興味深いのは、彼が「勤勉な夜の労働

者」 (E163)であり、「夜の影」 (E163)と呼ばれている事実である。作家カ

フカは同時に法律家であり、労災保険局の有能な官吏でもあった。不眠症

に悩まされていた彼が唯一の天職とみなした文学にあてていたのは、勤務

外の時間、すなわち夜である。「兄弟殺し』が書かれたのは、短編集『田

舎医者」に収められた他の作品と同様、 1917年初頭と推定される。＂この

時期のカフカは、役所勤めを終えてから妹オットラが借りた錬金術師通り

の下宿に通って文学的創造に勤しみ、この仕事部屋から父の家へ真夜中に

帰るという生活を送っている。19従って、仕事を終え、夜の街を事務所か

ら自宅へと歩むヴェーゼの姿には、この物語を書いている作者カフカの影

が色濃く反映されていると言える。

次に問題になるのは、殺害者シュマールである。前章では『兄弟殺し』

の殺害の場面と類似する例として、 1914年に書かれた『訴訟』の最終章を

挙げた。だが、 1910年に始まる日記には、既に1911年11月2日付けで「今

朝早く、久しぶりに、僕の心臓を挟るメスを思い浮かべて楽しんだ」 (T

137)という記述がみられ、身体を切り裂く「メス」のイメージが多年に渡

りカフカに付きまとっていることがわかる。第二章で参照したベックは、

イディッシュ演劇の影響を重視する余りか、『屠殺人』というメロドラマ

で使われる屠殺包丁が「シュマールの凶器と似ていたかもしれない」とい

ぅ、やや恣意的な推量をしている。20先の日記の前後を読んでみると、カ

フカがこの頃イジャック・レヴィとの交遊を通して、彼の一座の舞台から

強い印象を受けている様子が窺え、このような時期的な一致も考慮すると、

カフカの脳裏に「メス」を焼き付けたのがイディッシュ演劇の殺人の場面

だったということは、確かに考えられる。但し、このイメージが、繰り返

しテクストに現れる内に、どのような文学的形象へ形成されていったかを

考えなければ、「半ば銃剣、半ば料理包丁」 (E162)という奇妙な凶器につ

いて充分な考察をしたとは言えない。

-33-



ここで、カフカの文学における形象について論じた、フィンガーフート

(Karlheinz Fingerhut)の研究を参照したい。彼は、カフカのテクスト群

が全体で一つの大きな「形象の場」 (Bildfeld)を形成しているという立

場から、個々の形象の機能を分析している。フィンガーフートによれば、

「刀」や「屠殺包丁」は「突進」や「狩り」等と共に、「戦い」や「破壊」

を象徴し、「書く」欲求を表す一連の形象のスペクトルを構成している。 21

以下には、「メス」のイメージがどのように変奏されているかをみるため

に、このテーマに関連するテクストから『兄弟殺し』と同年に書かれたも

のを二つ引用する。

パスカルは神の登場を前に、大整理を行う。だが、確かに驚嘆すべ

きメスで刻むのだとはいえ、屠殺人の平静さをもって自分自身を切り

刻む……［ー語解読不能］22人間のこの懐疑よりも、一層深い不安な

懐疑があるはずだ。 (T522)

剣を魂につきたてられた時、大切なのは、落ち着いて視ること、血

を一滴も失わぬこと、剣の冷たさを石の冷たさで受け入れること。剌

されたことで、剌された後は、傷つかぬようになること。 (H82)

ト記の箇所に共通するのは、刃物が肉体ではなく、精神に向けられてい

る点と、そして切り裂かれる対象が自己自身だという点である。これらの

例からみても、フィンガーフートの主張に基づいて、シュマールのふるう

メスは「自己観察」23 の比喩であり、カフカの「書く」行為をホ唆してい

ると結論づけることができるだろう。そのような観点からすれば、シュマー

ルの凶器が剣であり、包丁であるという事態も、両者は象徴的機能として

置換口J能なのだと説明することができる。但し、虫であり同時に人間であ
る『変身』の主人公や、半ば羊で半ば猫の『雑種』 EineKreuzungの例

もぷす通り、カフカの形象の独自性が、その不協和音的性格そのものにあ

る点を忘れることはできない。

フィンガーフートは、登場人物やその行動に関してカフカが用いている

メタファーを概括し、彼の物語世界では「人間は他者との絶えざる戦闘」

の状況にあり、その「行動はサド・マゾヒズム的特徴を帯びている」と述

-34-



カフカ文学における＜視＞の問題

べている。24 だが「メス」と「観察」を「書く」行為の比喩として捉える

なら、『兄弟殺し」の登場人物たちの三つ巴の状況は、人間相互の戦いを

描いたものと言うより、カフカの文学における「精神的闘争」 (T377)の

反映と考えられる。従って、高みに位置する目撃者の視点から、『兄弟殺

し」の物語を読み解くのではなく、むしろ、ヴェーゼをシュマールが殺し、

それをパラスが視ている、という関係全体を、作家の「書く」行為との関

連で考察する必要があるだろう。

5. 仰ぎみる月

自らの「書く」行為を「観察」に比しているカフカではあるが、作家と

しての自己を世界の外に置き、客観的な立場から対象を描いているのでは

ない。前章で引用した記述において、繰り返し現れる「メス」が常に自己

自身に向けられていたように、「観察」としての文学において終始一貫し

て問題となるのは、自らの視点そのものであるからだ。自己観察としての

「書く」行為は、ゾーケル (WalterH. Sokel)によって「内的自己」と

「経験的自我」の対立として捉えられているように、25 カフカの自我に分

裂を強いる。但し、この状況は、作家と市民という二つの存在様式の矛盾

とは似て非なるものであり、そのような二項対立の図式に収まるものでは

ない。自己の存在を客体として捉えるカフカの眼には、作家としての自己

のあり方も省察の対象であることを免れ得ないからだ。

ヴェーゼをシュマールが殺し、それをパラスが視ている、という連鎖は、

「書く」行為における自己対象化の反復を意味している。無論、この三者

は独立した登場人物であり、その形姿にはそれぞれの特徴がある。第一番

目に俎上にのせられるヴェーゼは、妻帯し、「友人」 (E163)で「飲み友達」

(E163)であることによって、最も社会性を帯びた存在である。シュマー

ルは、殺人という否定的な形ではあるが、生と関わる事件の当事者である

ことに違いはない。これに対して「年金生活者」 (derPrivate) (E163) 

であるパラスの立場は、生存闘争の前線から退いた者として、第三者性を

帯びている。視る欲望を体現しているパラスは、作家としてのカフカのあ

り方に一番近いと言えるだろう。しかし彼の立場が肯定され、連鎖が締め

括られるとは思えない。でっぷりと太り、 「全身に毒を漏らせた」 (E164)

-35-



パラスは、事件に自ら関与せず、高みの見物を決めこむことで、この殺人

劇を最も享受している。パラスの傍観者性は「寄生虫」 (H223)の立場と

して否定的に描かれている。作家である自己のあり方に潜むこうした危険

性を、決してカフカが見逃さぬことは、『父への手紙』 Briefan den Vater 

における自己告発にもみられる通りである。だからこそ、「兄弟殺し』の

語り手は、殺人という行為にではなく、この観察者のあり様に対して、

「人間の本性の測り難さ」 (E163)を嘆いてみせるのだ。一見、観察の主

体であるかにみえるパラスも、その第三者性故に、また批判の対象に過ぎ

ない。

飽くことなき自己観察において、対象に注ぐ眼差しは、繰り返し、主体

の側に振り向けられる。この合わせ鏡に似た状況の中で、カフカの自意識

は無限に分裂を反復し、止まるところを知らない。主観的な立場から自由

になることの不可能性について、カフカは次のように述べている。

確固とした立場。僕は自分を一定の方法で展開したくはない。僕が望

んでいるのは別の立場だ。だがそれは実のところ、あの「別の星を望

むこと」なのだ。僕の傍らに立つことができれば、それで僕には充分

だろうに。僕が立っている場所を、別の立場として捉えることができ

れば、それで僕には充分だろうに。 (T561)

ここには、全知の視点を語りから放逐した作家の、客観性への徹底した

懐疑がある。前章で引用した「事実ー観察」という日記の書き込みにも、

上昇のイメージが現れていたが、「より高度」な位置を求める作家の意識

は、『兄弟殺し』の中でヴェーゼの鳴らした開幕のベルが「天上へと昇っ

てゆく」 (E162)ように、夜空へと吸い込まれてゆくのだろう。自己対象

化の反復が最終的に収束するには、地上の人間の視点ではなく、「別の星」

の上に立つ必要があるのだ。カフカが「書く」ための視点として、地球外

に位置する隔絶した地点を想定としていたことは、他の文学をめぐる記述

にも明らかである。例えば、次に引用するアフォリズムである。「彼はア

ルキメデスの点を見つけたが、しかし、それを自分に対して不利なように

使ってしまった。明らかに、彼はこの条件の下でのみ、その発見を許され

たのだろう。」 (H418)エムリッヒ (WilhelmEmrich)はこの文章を引用

-36-



カフカ文学における＜視＞の問題

しながら、一見したところ不条理を描いているかにみえるカフカの文学は、

「我々人類の外に立つ人間の視点から、［……］人間の現実とその世界を厳

密に描き出し、その真実を明らかに」しているのだ、と述べている。 26 以

来「アルキメデスの点」は、カフカの文学世界の原理を表現する言葉とし

て、しばしば言及されている。だが、これは元来、アルキメデスが残した

と言い伝えられている「立つことのできる場を与えよ、そうすれば地球を

動かしてみせよう」という言葉に基づいて、地球外に想定された一地点を

意味している。”「観察」が「固有の運動の法則」を得るには、日常の生

の重力圏を脱したところに視点をもつ必要があるのだ。

しかし、天上対地上という図式の中で、作家であるカフカを超越的な高

みに位置づけるのは本稿の意図するところではない。地球を釣りあげるこ

とさえ可能にする筈の「アルキメデスの点」が、「自分に対して不利なよ

うに」 (gegensich)用いられているように、「観察」の対象とされる地上

の存在もまたカフカ自身に他ならないからだ。日常の生と隔絶した空間を

表す、文学者にとっての「月の故郷」 (Br241) についても、カフカは次

のように書いている。

僕たちが何かを書くとすれば、それは僕らが、人がその上で自分の出

所についての調査をできるような、月を噴出したってことになる訳じゃ

ない。そうじゃなくって僕らは自分たちのもってるもの一切を抱えて、

月の上に移住したってことになるのだ。［……］月をふり落とした地

球の方は、それ以来ますますしっかりと、もちこたえているが、しか

し僕らの方は、月の故郷のおかげで自分を失ってしまった。 (Br240f.)

一連の宇宙的イメージは地平の無限への拡大を表すのではなく、むしろ

逆に、「書く」行為に必要な純粋な視点を確保することの困難さを強調し

ている。従って注目すべきなのは、永遠に自己分割を反復する作家の意識

の、天上と地上の間での絡みあった関係である。

r兄弟殺し」を、カフカの「書く」ことを最も端的に表したテクストと
して論じているのは、三原弟平氏である。彼はテクストの個々の箇所で語

りの視点が自在に移動する事実を指摘しながらも、狭義のパースペクティ

ヴ論に拘泥するのは無意味という観点から、語りの立場は夜空にかかる月

-37-



の高さにあると述べている。28 「視点」という用語には様々な意味あいが

包括されており、例えばチャットマン (SeymourChatman)はその物語

論において、語りの視点を知覚、思想、利害という三つの観点から大別し

ている。29 この範疇に従えば、 einsinnigな語りをめぐる従来のパースペ

クティヴ論が知覚の視点を主に問題としてきた一方、三原論文においては

利害の視点に焦点が当てられている、とまとめることができる。彼は語り

の視点を月の高みに比することで、出来事に対する感清的な距離を見事に

言い表し、これをカフカの「書く」ことの独自性として論じている。夜空

にかかる月がマリオネットたちの背後で糸を引いていることは、本稿でも

既に述べた通りである。そもそも街角で繰り広げられる殺人の情景が鮮明

な輪郭をもって浮かび上がるのは、事件が「月の冴えわたった夜」 (E162)

に起こったからであり、物語を統べる点はこの月に形象化されていると言

うことができるだろう。しかし夜空に輝く月が、黙して語らず、地上から

仰ぎみられる形象として虚構世界に登場するのも事実である。従って本稿

では三原氏の指摘を受けながらも、この点に注目し、従来論じられてきた

意味での語りのパースペクティヴと、物語を秩序づける点としての月とが

示すずれを、「書く」行為におけるカフカの分裂状態と関連させて問題に

し、結論に代えたい。

三原論文では、月から地上の自己を視るという状況は、カフカが自己を

対象化する際の徹底ぶりを示す距離として評価されている。だが、それは

裏返せば、カフカの物語においては、世界の果てにある月までもが、地上

の存在としての作家の葛藤を反映する道具に過ぎないことをも意味してい

る。三原氏は、以ドに引用する手紙に現れる「月からの笑い」というイメー

ジに、自己自身をつき離して眺めるカフカの「観察」を象徴させている

が、30 この手紙は同時に、「書く」行為の中で他者の視点を自らの内面に

組み込んでゆく、彼の傾向をよく示している。

親愛なるオスカー！

君が遠くに行ってしまったのは、僕には喜ばしいことなのかもしれ

ない。ちょうど、もし誰かが月に登っていって、そこから自分たちを

眺めているとしたら、人が喜ぶに違いないように。だって、そんなに

高くて遠いところから観察されているんだっていう意識は、自分たち

-38-



カフカ文学における＜視＞の問題

の動きや言葉や望みが、大して滑稽でも無意味でもないかもしれないっ

て自信を、ほんのわずかにせよ人間に与えてくれるだろうから。それ

も月からの笑い声を天文台で聞かない限りの話だけれど。 (Br19)

月は遠方にいる友人の比喩であるが、実際にはカフカが内心を打ち明け

るための手段である。「月からの笑い」は、天上から下された判決ではな

く、見上げる者の不安の投影に他ならない。つまり月は「観察」の主体で

はなく、地上からの視線を反射する鏡に過ぎない。ここには「観察」の対

象を自称する存在こそが、「観察」の主体を作り出しているという転倒し

た関係が現れている。

本稿ではこれまで、殺人劇を演出するカフカの意図の再構成に努めてき

た。だが、作家の視点は「書く」行為の中で自己対象化を繰り返し、月と

いう主体性を徹底して払拭された形象に結晶している。月は当然のことな

がら仰ぎみる構図で虚構世界の中に描きこまれており、この秩序の点の側

から地上で繰り広げられる芝居を視ることは不可能である。そのため読み

手はマリオネットたちの見上げる視線を共有し、天上から下される判決を

受け入れることを強いられる。この受動性という特徴は、「書く」行為の

反映としてカフカの物語に刻印されており、このため彼のテクストは解釈

の視点を発見しようとする読み手にとって困難な課題と化してしまう。カ

フカの文学において、虚構世界が見通しのきかない迷宮として現れるのは、

合わせ鏡のように分裂を繰り返す過程の中で、＜視＞の主体が見失われる

結果である。

注

テクストは以下の版を使用し、引用は次の省略記号を用いてページ数とともに本

文中に示した。

Franz Kafka: Siimtliche Erziihlungen. (Hrsg.) Paul Raabe. Frankfurt 

am Main 1970. CE) 

Franz Kafka: Hochzeitsvorbereitungen auf dem Lande und andere Prosa 

aus dem Nachla/3．（Hrsg.) Max Brod. Frankfurt am Main 1953. CH) 

Franz Kafka: Der Proze/3．（Hrsg.) Max Brod. Frankfurt am Main 1965. 

-39-



(P) 

Franz Kafka: Tagebiicher. 1910-1923. (Hrsg.) Max Brod. Frankfurt am 

Main 1954. (T) 

Franz Kafka: Briefe. 1902-1924. (Hrsg.) Max Brod. Frankfurt am Main 

1958. (Br) 

1 Gustav Janouch: Gespr<'iche mit Kafka. Frankfurt am Main 1951, 

s. 93. 
2 Vgl. Kasimir Edschmid: Die doppelk6pfige Nymphe. Aufsiitze iiber 

die Literatur und die Gegenwart. In: Jurgen Born (Hrsg.): Franz 

Kafka. Kritik und Rezeption zu seinen Lebzeiten 1912-1924. Frank-

furt am Main 1979, S. 170f. 

3 Janouch: a.a.0., 8.38. 邦訳は、『カフカとの対話」（吉田仙太郎訳 新潮

社 1967年）を借用させて頂いた。

4 Ebd., S. 24. 

5 ミッシェル・カルージュ『カフカ対カフカ』金井裕訳 審美社 1970年 129 

ページ。

6 Vgl. Friedrich Beil3ner: Der Erziihler Franz Kafka. Frankfurt am 

Main 1983. 

7 Vgl. Peter U. Beicken: Typologie der Kafka-Forschung. In: Hartmut 

Binder (Hrsg.): Kafka-Handbuch. Bd. 2. Stuttgart 1979. 

8 Vgl. Theo Elm: Problematisierte Hermeneutik zur,, Uneigentlichkeit" 

in Kafkas kleiner Prosa. In: Josef Billen (Hrsg.): Die deutsche 

Parabel. Darmstadt 1986. 

9 Werner Kraft: Franz Kafka. Durchdringung und Geheimnis. Frank-

furt am Main 1968, S. 22. 

10 V gl. Franz K. Stanzel: Theorie des Erziihlens. Gi:ittingen 1982, S. 

92f. 

11 Heinz Politzer: Franz Kafka. Parabel and Paradox. Ithaca 1962, S. 

93. 

12 Evelyn Torton Beck: Kafka and the Yiddish Theater. Its impact on 

his work. Wisconsin 1971, S. 178. 

-40-



カフカ文学における＜視＞の問題

13 W. Kraft: a.a.O., S. 23. 

14 Ein Brudermordという題名は、短編集『田舎医者』 EinLandarztに収録

するにあたってカフカが付けたものである。それ以前に雑誌に掲載された折り

は、僅かな修正を除いて同一のテクストは、 DerMordと題されていた。 Vgl.

Hartmut Binder: Kafka Kommentar. Zu samtlichen Erzdhlungen. 

Munchen 1986, S. 214. 

15 W. Kraft: a.a.O., S. 24. 

16 Janouch: a.a.O., S. 26. 

17 Vgl.Max Brod: Uber Franz Kafka. Frankfurt am Main 1989, S. 62 

ff. 

18 Vgl. Binder: a.a.O., S. 208f. 

19 Vgl. Klaus Wagenbach: Kafka. Hamburg 1986, S.104. 

20 Beck: a.a.O., S.176. 

21 Vgl. Karlheinz Fingerhut: Bildlichkeit. In: Kafka-Handbuch. Bd.2. 

S. 14lff． なお「形象の場」という概念はヴァインリッヒのメタファー論か

らの借用である。 Vgl. dazu Harald Weinrich: Semantik der kiihnen 

Metapher. In: Anselm Haverkamp (Hrsg.): Theorie der Metapher. 

Darmstadt 1983. 

22 現在編纂中の新しい全集では、このー語は「王位にある」 (thronenden)とさ

れている。なお他にはプロート版との異同は見られない。 Vg 1. Franz Kafka: 

Tagebucher. (hrsg.) Hans-Gerd Koch, Michael Muller und Malcom 

Pasley. Frankfurt am Main 1990, S. 816. 

23 Fingerhut: a.a.O., S. 145. 

24 Ebd., S. 155. 

25 Walter H. Sokel: Sprachauffassung und Poetik Franz Kafkas. In: 

Claude David CHrsg.): Franz Kafka. Themen und Probleme. Gottin-

gen 1980, 37. 

26 Wilhelm Emrich: Franz Kafka. In: Hermann Friedmann u. Otto 

Mann (Hrsg.): Deutsche Literatur im 20. Jahrhundert. Heidelberg 

1961, s. 190. 
27 Vgl. Brockhaus Enzyklopadie. Bd.1. Wiesbaden 1966, S.687. 

28 三原弟平「事実ー観察の諸相 カフカとその作品形式」池田浩士他共著「カフ

-41-



カの解読』所収駿々堂 1982年 175ページ、 並びに三原弟平「カフカの

笑いをめぐって」 「カフカ・エッセイ』所収 平凡社 1990年。

29 Vgl. Seymour Chatman: Story and Discourse. Ithaca 1989, 8. 151f. 

30 三原弟平「カフカの笑いをめぐって」 227ページ。

-42-


	sgodg_007_019_ページ_01
	sgodg_007_019_ページ_02
	sgodg_007_019_ページ_03
	sgodg_007_019_ページ_04
	sgodg_007_019_ページ_05
	sgodg_007_019_ページ_06
	sgodg_007_019_ページ_07
	sgodg_007_019_ページ_08
	sgodg_007_019_ページ_09
	sgodg_007_019_ページ_10
	sgodg_007_019_ページ_11
	sgodg_007_019_ページ_12
	sgodg_007_019_ページ_13
	sgodg_007_019_ページ_14
	sgodg_007_019_ページ_15
	sgodg_007_019_ページ_16
	sgodg_007_019_ページ_17
	sgodg_007_019_ページ_18
	sgodg_007_019_ページ_19
	sgodg_007_019_ページ_20
	sgodg_007_019_ページ_21
	sgodg_007_019_ページ_22
	sgodg_007_019_ページ_23
	sgodg_007_019_ページ_24

