
Title 「超越論的な語り手」と「物語の精神」 : ジュメガ
チの小説論とトーマス・マン

Author(s) 山本, 佳樹

Citation 独文学報. 1998, 14, p. 21-38

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/103037

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



「超越論的な語り手」と「物語の精神」

ーージュメガチの小説論とトーマス・マン＿

山本佳樹

筆者はすでに別の機会に、ヴィクトール・ジュメガチ (ViktorZmegac) 

がその著書「ヨーロッパの小説―その詩学の歴史」 Dereuropii ische 

Roman. Geschichte seiner Poetik (1990年）で展開している小説史観に

基づいて、「ヨゼフとその兄弟たち」 Josephund seine Brilder (1933-43 

年）にいたるまでのトーマス・マン (ThomasMann)文学の語りについ

て考察した。 1 本稿はそれを継続しつつ、「選ばれし人」 DerErwiihlte 

(1951年）などのマンの後期作品をも視野に収め、とりわけ語り手の問題

を中心に据えて、議論を深化させる試みである。

ジュメガチの『ヨーロッパの小説」は、ョーロッパ各国文学の密接な影

響関係に着目して、小説ジャンルの歴史を辿り直した労作である。小説詩

学の変遷を手際よく纏めた手引書でもあるが、歴史記述は常に価値創造で

あるという意味において、ジュメガチは同時に独自の小説論を提出したと

もいえるだろう。二十世紀小説における「ミメーシス」と「自己言及」の

二分法をはじめとして、ここには小説の見方に新しい光を投げかけるよう

な示唆が数多く含まれているのだ。そしてマンはジュメガチの小説論によっ

てその意義が鮮やかに照らしだされる作家のひとりである。本稿ではマン

における語り手の問題と関連させながら、「超越論的な語り手」 (transzen-

den taler Erziihler) 2, 「叙事詩と小説」、「リアリズム、自然主義」などに

ついてのジュメガチの論を批判的に紹介したい。

『ヨーロッパの小説』を小説論としてみた場合、「超越論的な語り手」は

-21-



そのひとつの柱をなす概念であるといえよう。それはまず次のように定義

されている。

すなわちロックの諸定理から、十八世紀の特殊な物語形式の正当性が

導きだされるのである。それは、 「私」あるいは「われわれ」として

登場する抽象的な語り手の実践であり、以下ここではこの語り手を超....... 
越論的な語り手と呼ぶことにする。超越論的とはカントのいう意味で

あって、つまり物語テクストの構造における語りの声の論理的な場所

を示している。この語りの声は、叙事的ハンドルングや行動する登場

人物たちよりも先に与えられ、定められた、経験的には規定できない．．．．． 
審級であり、ア・プリオリの範賭にある。超越論的な語り手は、著者

から授けられた全知のおかげで、物語のなかで自ら舞台監督を務め、

事物を読者のために注釈し、見通しを与えることで、その役目を演じ

る。 トーマス・マンが「選ばれし人」で「物語の精神」と名づけたこ

の語り手は、しばしば一人称複数で現れる。すなわちこの語り手は語

りの回路のなかに想像上の読者をも含んでおり、読者にこれもまた想

像の上で話しかけ、読者を「親愛なる」とか「傾聴していただいてい

る」あるいは「忍耐強い」と呼び、それどころか読者と一小説の

主人公たちの頭越しに一結託したりもする。 (51f.)

「超越論的な語り手」は、全知の視点に立って読者に親しげに話しかける

抽象的な語り手であって、十八世紀にはじめて登場した歴史的現象である、

ということになる。なるほど中世韻文騎士物語にも読者と戯れる全知の語

り手が存在したが、「書かれたもの」というより「話されたもの」という

このジャンルの性格上、具体的で原初的な語りの名残をとどめていた。ま

たモンタルヴォ (GarciOrdonez de Montalvo)の「アマディス』 Amadis

(1508年）にはすでに抽象的な語り手が認められたが、教会の教理学とい

う単ー的な価値基準を支えにしていたことから、読者との関係は個人的な

親密さとは別次元のものであった。

こうした説明をみると、語りの構造よりも歴史的意義を強調する点で、

W ・カイザー (WolfgangKayser)の「個人的な語り手」 (personlicher

Erziihler)が類似の概念として思いだされよう。カイザーは「描きだした

-22-



「超越論的な語り手」と「物語の精神」

ものを個人的に見守り、（虚構の）個々の読者と個人的な関係を持つ、虚

構の、しかし明らかに個人的な語り手」3 を十八世紀小説の発明物として、

社会的規範に支配されていたバロック小説の超個人的な語り手と区別した。

ジュメガチもカイザーも、「超越論的な語り手」あるいは「個人的な語り

手」という表現によって、フィールディング (HenryFielding)、スター

ン (LaurenceSterne)、ヴィーラント (ChristophMartin Wieland) な

どにおける語り手の新しさを特徴づけようとしたことに変りはないだろう。

両者の命名の違いは、この語り手の機能に対する力点の置き方に由来して

いる。

カイザーの「個人的な語り手」では、社会規範から個人へという歴史的

な価値転換が重視されている。ジュメガチの場合はより複合的である。親

密で感傷的な交際を装う一方で「読者を不安にさせ、あらゆる発言が二重

の土台を持ちうるようなイロニーと多義性の遊戯へと読者を引き込むこと」

(53)、「独創性の美学の代理人」 (53)として登場することなどが、「超越

論的な語り手」の機能として挙げられている。しかしその核心はなにより

語り手の認識論的な位置にある。

語る行為が人工的な行為であり、特殊な手続きを伴う人為的な事柄で

あり、要するに、そうしたものとして読者の意識にのぼらせるべき作

為的なものである、という事実を明らかにすることは、この語り手の

決定的な機能のひとつである。とりわけ超越論的な声が特定のハンド

ルングの要素について意見を述べるだけでなく、語りの技術そのもの

を解説する、すなわち自分自身の活動を考察の対象とする一いわば

自分自身を眺める一場合に、語りの種明かしという事象はその十分

な効果を発揮する。そしてこれによってロックのことを想起するきっ

かけが与えられたことになる。 (52)

ここでジュメガチの念頭にあるのは、「自らの知覚活動を知覚せずに何か

を知覚することは、誰にもできない」4 というロック (JohnLocke)の考

えである。「目に似て、われわれにあらゆる他の物ごとを見させ、知覚さ

せながら、自分自身にはいっこうに注意しない」5 知性を、一定の距離を

置いて知性自身の対象とするという「人間知性論』 AnEssay Concerning 

-23-



Human Understanding (1689年）の姿勢は、「知性」を「語り手」と読

み替えるならば、上のジュメガチの説明とほぼ重なることがわかる。また

「超越論的」という修飾語の意味もこれで明瞭になる。すなわち「対象に........... 
関する認識ではなくて、むしろ対象をわれわれが認識する仕方に関する一

切の認識」6 を、カント (ImmanuelKant)は「超越論的」と呼んだので

ある。「超越論的な語り手」はロックやカントなどの近代思想を色濃く反

映した、語るという行為自体を語りの対象とする「自己言及的な装置」

(53)なのだ。

さてジュメガチによれば、この語り手の宙を漂うような無拘束性が十八

世紀小説の一方の極にあるとすれば、もう一方の極には決定論的思考によ

る拘束がある。十七世紀のベーコン (FrancisBacon)、ガリレイ (Galileo

Galilei)、ニュートン OsaacNewton)以来、自然科学的思考様式が近代

的世界像の菫要な要素のひとつとなった。十八世紀の文学者たちにとって

は、文学の蓋然性は自然法則によって保証された経験からのみ正当化され

うるものであった。ロックやヒューム (DavidHume)の哲学はさらにこ

の「因果性の詩学」が「内的自然」、すなわち人間の心理に向けられるこ

とを促し、「内的自然」の法則性の認識が当時の文学の大きな課題となる。

彼らにとってはそれが「自然の模倣」であったのだ。ジュメガチはこの決

定論的思考と「超越論的な語り手」との振り幅のあいだで、十八世紀小説

が展開していったとする。経験論の浸透によって、経験的に真であると確

認できない神話・伝説・歴史などが放棄され、小説の素材領域は狭まって

いく。するとその拘束をかいくぐるかのように語り手の自由が増大すると

いうのである。

そもそも「内的自然の法則性の追求」と「語り手の自由」とは別個のも

のだろうか。ロックが双方の祖であるとされていることからも、その親近

性が推察されよう。ジュメガチは「自由」の極の代表としてスターンの

「トリストラム・シャンディ』 TristramShandy (1759-67年）を挙げてい

るが、そのときどきの思いつきや気分にまかせたこの作品の語り手の振る

舞いは、語り手本人がロックの「観念連合」という術語を口にしているよ

うに（第1巻第4章）、語る自分自身の内部に向けられた科学的視線に支

えられたものである。少なくとも十八世紀においては、語り手の存在は

「自然の模倣」と矛盾するものではなかった。むしろその超越論的な位置

-24-



「超越論的な語り手」と「物語の精神J

は、内的因果性を見極めるのに必要な距離を確保するものであった。「超

越論的な語り手」はジュメガチのいう語りの人工性の暴露ばかりでなく、

対極にあるとされる「内的自然」の解明にとっても不可欠な存在だったの

だ。「超越論的な語り手」は、この意味でまさに十八世紀小説の主役だっ

たとさえいえるだろう。

2 

先に引用した定義において、ジュメガチは「超越論的な語り手」をすぐ

に「選ばれし人」における「物語の精神」 (Geistder Erzahlung)に置

き換えているが、はたしてこれは妥当であろうか。この点を検討したい。

「選ばれし人」において「物語の精神」は、最初の章「誰が鐘を鳴らす

のか」に登場する。

誰が鐘を鳴らしているのか。鐘楼守ではない。彼らは、こうも法外に

鐘が鳴るもので、皆と同じく街上に走りでている。納得してもらいた

いものだが、鐘楼は空っぼなのである。綱はだらりと垂れている、そ

れなのに鐘が大波のようにうねり、鐘舌が鳴りどよめいているのだ。．．．．．  
誰も鐘を鳴らしている者はいない、という者があるだろうか。―いや、

論理をわきまえぬ非文法的な頭の持ち主でなければ、そういう申し立

てはできないであろう。「鐘が鳴る」ということは、たとえ鐘楼が空っ

ぽであるにせよ、鐘が鳴らされるという意味である。―それでは誰..... 
がローマの鐘を鳴らしているのか。一ー物語の精神である。［……］

それは空気もさながらで、形態がなく、遍在するものであって、此処

と彼処というような区別には従わない。「ありとしあらゆる鐘が鳴っ

た」と言っているのは、物語の精神であり、したがって、鐘を鳴らし

ているのは物語の精神なのである。この精神は非常に精神的で非常に

抽象的なものであるから、文法的にいえば、ただ三人称としてだけ問

題にしうるのであって、「それは彼である」としかいうことができな

い。それでもまた、彼は凝集して人称になることができる、すなわち、

第一人称になることができ、肉体化されて、第一人称で語るある人に

なることができるのであるが、その人はこう語る、「それは私である。

-25-



[……]」（TMVII, 9f.) 

マン研究において必ずしも十分に議論されてきたとはいえないこの箇所

を、物語理論家はそれぞれ自説に引き寄せつつ、しばしば取りあげてきた。

K・ハンプルガー (KateHamburger)は「物語の精神」を「物語機能」

(Erzahlfunktion)そのものと呼んだし、 7 カイザーは語り手という形姿

の背後に常に存在する「神話的世界創造者」 (mythischerWeltschopfer) 

と同一視した。 8 また F•K ・シュタンツェル (Franz K. Stanzel) は語

りの「深層構造」であるべき抽象的な現象を、具体的な人格という「表層

構造」へと変形させるマンの書きぶりに注目した。9 もちろんマン一流の

遊戯を「真に受ける」ことに異議を唱える向きもある。たとえばカイザー

を批判したR・クレチェフスキー (ReinhardKlesczewski) によれば、

「物語の精神」はマンのイロニーの産物であり、「芸術的冗談」だというこ

とになる。10 まずはマンのテクストに即して、「物語の精神」の内容を吟

味しておく必要があるだろう。

『選ばれし人」では、先の引用箇所以外にもう一度だけ「物語の精神」

が現れる。それは終盤の章「いとも大いなる教皇」でグレゴリウスが教皇

になってローマじゅうの鐘が打ち鳴らされる場面 (Vgl.TM VII, 234) 

であり、過去に遡って語られてきた物語がいわばここで作品の冒頭部に追

いつくのである。また『ヨゼフ」小説にも「物語の精神」が顔を出してい

た (Vgl.TM V, 1086)が、興味深いのは「叙事文学の精神」 (derepische 

Geist, TM V, 994)という表現がほぼ同義で用いられていたことである。

「物語の精神」がマンの文学作品中にはじめて登場したのは、『魔の山」

Der Zauberberg (1924年）の最終節で、ハンス・カストルプが第一次世界

大戦の戦火のなかへと姿を消す場面 (Vgl.TM III, 990)であった。個人

には見通しがたい規模の戦争となった一次大戦は、ヨーロッパ人の多くに

従来の現実把握の限界を痛感させ、文学の分野ではデープリーン (Alfred

Di:iblin)などが共同体の運命やユートビアを描く叙事詩の復権を唱えた。

「魔の山」で「物語の精神」が呼びだされた経緯も、このような時代状況

と無縁ではなかろう。実生活ではデモクラシーヘの転向を果たすこの時期

のマンは、また自己の芸術の社会性という問題にも心を砕いていたのであ

る。

-26-



「超越論的な語り手」と「物語の精神」

B・ヒレプラント (BrunoHillebrand)はマンを、慎重で、沈思黙考

し、息の長い叙述をする「叙事詩人タイプ」、「浜辺の篭椅子に座る観察者」

と呼んでいる。＂ヒレプラントが言及しているマンの評論「（アンナ・カ

レーニナ）」，，AnnaKarenina" (1939年）は、浜辺の篭椅子に腰掛けて、

「波の音楽」を聞きながら仕事をする作家自身の姿の描写から始まるが、

この描写はベンヤミン (WalterBenjamin)の「小説の危機」 Krisisdes 

Romans (1930年）を想起させる。ベンヤミンは浜辺に寝ころんで砕ける

波の音に聞き入る叙事詩人と、「ひとりで海を行く」小説家とを対比した。

「人間生活の描写のなかで公約数になり得ぬものを極限まで押し進める」12

小説の行き詰まりを、彼は次のように述べている。

われわれの全存在のなかで、小説を読むことが占めているあの厚かま

しい拡がりほどに、内的人間の危険な沈黙を助長するものはなく、物

語る精神をこれほど徹底的に死滅させるものはないのだ。13

小説の危機はそのまま孤独な近代的自我の危機である。ベンヤミンは叙事

詩の復活を要請し、デープリーンの『ベルリン・アレクサンダー広場」

Berlin Alexanderplatz (1929年）のモンタージュ技法を叙事詩的なもの

への可能性を開くものとして称揚する。

マン自身の口からも、たとえば講演「小説芸術JDie Kunst des Romans 
(1939年）において、叙事詩への傾倒をはっきりと聞きとることができる。

個人的な、アカデミックでない告白をするのをお許しください。それ....... 
は私の愛情と関心が、他ならぬあの叙事詩の守り神 (Geniusder 

Epik)という意味での芸術形式に向かっているということでありま

す。「小説芸術」についての講演が、私の場合、思わずも叙事的芸術

精神 (derepische Kunstgeist)への讃美になるとしても、お見逃し

いただきたいのです。それは強烈で、威風堂々たる精神であります。

開放的で、生命に満ちあふれたもの、うずまく単調な大海のように広

大なものであります。 (TMX, 352) 

「物語の精神、永遠にホメロス的なもの、過去を創造するこの広大で博識

-27-



な告知の精神」 (TMX, 349)は、マンにとっては叙事詩との連帯を約束

するものであったといえるだろう。偉大な叙事詩の伝統に連なることと芸

術家として社会に奉仕しうることが、マンにあっては幸福な一致点を見い

だしているかにみえる。「物語の精神」はここでも「叙事的芸術精神」と

言い換えられているが、「小説の精神」と呼ばれることはないのである。

こうしてみると、マンの「物語の精神」とジュメガチの「超越論的な語

り手」とはかなり異質なものだといわざるをえない。マンの視線は十八世

紀を跳び越えて、古代以来の物語伝統全体に向けられている。また「ヨゼ

フ」小説や「選ばれし人」では、神話・伝説の「再話」というまさに十八

世紀小説が否定しようとした語りの形式のなかに、「物語の精神」が呼び

だされているのだ。ただし「物語の精神」そのものではなく、「物語の精

神」と自ら名乗る語り手という具合に視点を移すならば、これが「自己言

及」的機能を持つ「超越論的な語り手」であることに異論の余地はないで

あろう。物語るという行為について作中でしきりに省察する点でも、「魔

の山」や『ヨゼフ」小説の語り手は、フィールディングの「トム・ジョー

ンズ」 TheHistory of Tom Jones (1749年）などの語り手を連想させる。

しかし「物語の精神」とこの語り手はあくまで別物である。

ちなみに「物語の精神」が叙事詩と小説とを結ぶものとして想定されて

いるとすれば、これはジュメガチのいう「術語上の仮面」 (terminologische

Maske)の一種といえる。出自の怪しい小説は自らの地位向上のため、

「歴史」、「風刺」、「喜劇」など、時代に合わせてさまざまな他のジャンル

の仮面で偽装してきた。小説は近代のジャンルであり、古代における叙事

詩と歴史哲学的に等価値にある、というプランケンプルク (Friedrichvon 

Blanckenburg)、ヘーゲル (GeorgWilhelm Friedrich Hegel)、ルカーチ

(Georg Lukacs)などに根を持つ現代の定説さえも、「術語上の仮面」の

巧妙な形態だといえなくはない。こうした小説特有の戦略を客観視しつつ、

しかしそこにこのジャンルのエネルギーを認めるのが『ヨーロッパの小説」

の姿勢なのである。

第一次世界大戦後に叙事詩への回婦が叫ばれたとき、小説ジャンルは新

たな苦境をまたしても「術語上の仮面」によって乗り切ろうとしたといえ

るだろう。もちろんその実践の仕方は作家によってさまざまであった。ジュ

メガチはデープリーンと比較してマンの知的な身振りを強調しているが、

-28-



「超越論的な語り手」と「物語の精神」

小説を新しい叙事詩として再生しようとしたデープリーンの真剣さと並べ

てみれば、マンの叙事詩に対する関係の軽やかさが浮き彫りになる。マン

の「超越論的な語り手」は「物語の精神」という概念と戯れながら、二十

世紀と叙事詩の時代との落差をイローニシュに透かし見せるのだ。

3
 

ジュメガチは、従来支配的であった小説史観、すなわち小説は近代市民

社会において成立したジャンルであって、十九世紀のリアリズムと自然主

義において頂点を極め、その後は危機に瀕しているという見方に、修正を

加えようとしている。その際の主眼のひとつは、 リアリズム、自然主義

（ジュメガチは両者を厳密には区別していない）の地位の相対化であるが、

これは主として次の三つの観点から行なわれている。第一に「本当らしさ」

という要請の歴史的把握、第二にリアリズム、自然主義の小説論の具体的

な検証、第三に「超越論的な語り手」を鍵とした二十世紀小説の再検討で

ある。

第一の点はとりわけ十九世紀以前の記述から鮮明になる。すなわち小説

詩学は常々「本当らしさ」を標榜してきたのである。十七世紀のバロック

小説はそれまで流行していた「アマディス」の幻想性を否定し、物語は

「真に迫って」「本当らしく」なければならないと主張した。しかし「アマ

ディス」などの騎士小説の時代には、種本や伝説に依拠していることが

「本当らしい」ことだったのだ。さらに十八世紀になるとバロック小説が

多く歴史を素材とし、外的な出来事の描写に終始してきたことが非難され

た。十八世紀においては経験に則し、内的因果性を見極めることが「本当

らしい」ことだったのである。こうしてみると「本当らしさ」「自然らし

さ」「現実らしさ」の内容は時代によって変化するのであり、仮に十九世

紀のいわゆるリアリズムや自然主義を「本当らしさ」を追求する芸術運動

と捉えた場合、それは特定の時代に規定された一変種にすぎないというこ

とになる。

第二の点はリアリズム、自然主義が一枚岩の現象ではないことの確認で

ある。アドルノ (TheodorW. Adorno)は『現代小説における語り手の

位置JStandort des Erziihlers im zeitgenossischen Roman (1954年）

-29-



において、フロベール (GustaveFlaubert) の作品を「伝統的な小説」

と呼び、そのイリュージョン形成の技術を「市民劇場の覗き舞台」に比し

た。14 このアドルノの見解がリアリズム小説に対するその後の評価に少な

からぬ影響を及ぼしてきたのだが、ジュメガチに従って個々の例を詳細に

見ていけば、むしろリアリズム、自然主義の作家たちのなかにあってフロ

ベールの立場がけっして典型的なものではないことがわかる。ジュメガチ

は現実の直視と「本当らしさ」のイリュージョン形成という二つの要請の

あいだにリアリズム、自然主義が牢んでいた分裂を見ているが、その様相

は作家によってさまざまである。スタンダール (Stendhal)、バルザック

(Honore de Balzac)、ディケンズ (CharlesDickens)などは、内的法則

の解明や小説世界の経験への適合を唱える点、「超越論的な語り手」を残

している点では、十八世紀と連続していた。道徳から発見的好奇心へと価

値基準が童心を移したとはいえ、彼らにとって現実は再現されるものとい

うよりも発見されるぺきものであり、書くという人工的な手続きについて

の「超越論的な語り手」の省察も、その現実描写とは矛盾しなかったのだ。

「超越論的な語り手」を小説構造から排除しようとする「ボヴァリー夫人」

Madame Bovary (1857年）などにおけるフロベールの試みは、このなか

にあってむしろ異彩を放つものであった。フロベールが目指したのは語り

の「科学化」、すなわち無拘束な主観主義を排し、事物をその客観性にお

いて描くことであった。しかしこの客観志向と背中合わせに、芸術家は神

が被造物に対するように作中に遍在し、万能だが目には見えない、という

彼独自の耽美的な「神学」が存在している。外部との繋がりを持たない

「無についての本」という彼の理想は、きわめて人工的な言語芸術を生ん

だのだ。しかし語り手の廃止は、ゾラ（后mileZola)のフロベール讃美

もあって時代の主流となっていく。またフロベールとは別の意図から「超

越論的な語り手」を追放した作家として、ヘンリー・ジェイムズ (Henry

James)の名が挙げられている。「登場人物の体験世界としての曖昧さ、

現実解釈の危機の徴候としての多義性」 (251)を表現するために、ジェイ

ムズは登場人物のパースペクティヴを越えるあらゆる客観性を退けた。し

かしここでも一ージュメガチ自身は指摘していないが一語りの立場その

ものがひとつのテーマとなっている『ねじの回転」 TheTurn of the Screw 

(1898年）のような作品は、現実体験の模倣というよりも、その制御の行

-30-



「超越論的な語り手」と「物語の精神」

き届いた構成力をやはり強く感じさせてしまう。

第三の点は「ヨーロッパの小説」の特色をよく表わしている。ジュメガ

チは二十世紀小説に二つの大きな流れがあることを指摘する。ひとつは外

的、内的現実に肉薄しようとする「ミメーシス」的傾向で、リアリズムや

自然主義、わけてもジェイムズの延長線上にある。代表的作家であるウル

フ (VirginiaWoolf)やフォークナー (WilliamFaulkner)は、テクス

トから文学的図式の痕跡を抹消しようと努めた。もう一方は作品が自らの

人工性を暴露する「自己言及」的傾向で、マンやジード（AndreGide) 

に代表される。ジュメガチはここでも「自己言及」の重要なメルクマール

として「超越論的な語り手」に注目している。十八世紀のイギリス小説に

おいて登場した「超越論的な語り手」は、ロマン派や初期リアリズムの作

品には生き続けたが、上に見たように十九世紀後半には追放されてしまう。

二十世紀前半になってマンがこの語り手を復活させたことの功績を、ジュ

メガチは力説する。

1924年に「魔の山』が出版される。あらゆる遊戯的なものを避ける散

文の何十年も続いた支配の後に、ここで超越論的な語り手が再起用さ

れたことは、ひとつの合図としての効果を持っていた。 (370) 

二十世紀小説の自由はリアリズム以前への回帰であり、ボルヘス (Jorge

Luis Borges)、エーコ (UmbertoEco)といったポストモデルネの作家

たちの間テクスト的な遊戯に鑑みると、「リアリズムや自然主義の語りの

時代は歴史的次元においてはむしろひとつのエピソ＿ドにすぎない、とい

う見解にますます傾くだろう」 (378)というのである。

ジュメガチは「超越論的な語り手」をもっぱら「自己言及」の装箇とし

て捉えている。しかしすでに見たように、十八世紀においてはこの語り手

は内的法則性を解明する主体でもあったのであり、それこそが当時にあっ

ては「現実」に迫る態度であったのだ。 「本当らしさ」一時代によって

その実質はさまざまであるにせよ一を小説に要求する姿勢を「ミメーシ

ス」と拡大解釈するならば、「超越論的な語り手」はここでは「ミメーシ

ス」の機能も同時に果たしていたといえる。またD・ヴェラースホフ

(Dieter W ellershoff)は、「トリストラム・シャンディ』で語り手の専横

-31-



と見えたものは後の「意識の散文」の前形態であったと述べているが、 15

これは十八世紀の「超越論的な語り手」による「自己言及」が、二十世紀

の「ミメーシス」に連続するという主張である。さらにフロペールやジェ

イムズの語り手を追放した小説にも、人工的構築物であることをことさら

感じさせる点で「自己言及」的性格が認められるとはいえないだろうか。

こうしたことを考慮に入れれば、「ミメーシス」、「自己言及」という文学

潮流と「超越論的な語り手」とをいったん切り離して、整理し直してみる

必要があるように思われる。十八世紀になって「ミメーシス」が人間の心

理に向けられるようになった時期に、それと並行して、語ることとは何か、

小説形式に何ができるかを問題にする、文学作品の自意識としての「自己

言及」が現れる。「超越論的な語り手」はまずこの両方の機能を果たす中

心的な存在として舞台に上る。以後アクセントはさまざまに変化しながら

も、近代小説の語りは「ミメーシス」と「自己言及」という呪縛を完全に

脱することはない。しかし「超越論的な語り手」の地位の方は安泰ではな

かった。ときにはその主観的饒舌が、ときにはその全知の安定ぶりが、

「現実」の描写にとって余計なものとなっていくのである。

ジュメガチは1992年の論文において、「自然に近い」 (Naturnahe)、「自

然から遠い」 (Naturferne)という対立概念を軸に近代の芸術論を分析し

ている。16「自然に近い」立場が個人的経験の一回性の再現に、「自然から

遠い」立場が芸術的伝統や様式に、それぞれ結びつけられる点がこの論文

の特徴である。個人主義時代の芸術における節度なき自由を批判し、ヴォ

ルテール (Voltaire)などの擬古典主義を称揚した、ニーチェ (Friedrich

Nietzsche)の「人間的な、あまりに人間的な」 Menschliches,Allzumen-

schliches (1881年）の覚え書き第221番が、ここでは重要な証言として引

き合いに出されている。ジュメガチはニーチェの主張を次のように要約す

る。

シュトゥルム・ウント・ドラングやロマン派の世代によって導入され

た変革は、新しいもの、驚くべきもの、刺激的なものを数多く流布さ

せた。しかしこの強烈な伝統破壊は同時に、人工性、型、因習の法則

という芸術の本質の直視にヴェールをかけてしまった。17

-32 -



「超越論的な語り手」と「物語の精神」

個人主義、独創性の追求というパトスに支えられた、とどまるところを知

らない「芸術革命」に、ニーチェは近代の巨大な迷路を見たのである。

「しかしいったいいつまでこのようなやり方を続けていけるのだろうか」18

とニーチェは問う。ニーチェが呼び戻そうとしている立場に、ジュメガチ

は「因習主義」 (Konventionalism us)という標語を与えている。19

ジュメガチがここで持ちだす「個人主義」と「因習主義」という二分法

は、「ミメーシス」と「自己言及」という「ヨーロッパの小説」の二分法

を見事に補完するものだといえる。リアリズム、自然主義の相対化を通し

てジュメガチが肩入れしようとしたのは「自己言及」ではなく、「因習主

義」であると考えた方が、話の方向性がより明確になるのだ。「超越論的

な語り手」、「自己言及」を話題にしながら、意外にもフリードリヒ・シュ

レーゲル (FriedrichSchlegel)の「超越論的文学」(Transzendentalpoesie)

といった概念に触れられていないのも、芸術を特権化するその熱烈な調子

がジュメガチのいう「個人主義」に属するからなのかもしれない。さて十

八世紀における「超越論的な語り手」は、まさに革新的な美学を主張する

「個人主義」の申し子であった。しかし二十世紀にマンによって復活させ

られたとき、この語り手は小説伝統のひとつのレパートリーとして「因習

主義」に仕えることになった。「物語の精神」もまさに、ニーチェのいう

「新しい題材や性格ではなく、絶えず新たに魂を吹き込まれ改革され続け

ている古いとうに馴染みとなった題材や性格」”との関連で、呼びだされ

たといえる。ジュメガチがマンをポストモデルネ的状況を先取りした作家

として重視するのは、こうした文脈においてである。マンは「伝統主義者」

か「モダニスト」かという問いは、マン研究において繰り返し議論されて

きた。 L・サーリルオマ (LuiisaSaariluoma)が諸家の説を整理してい

るところによれば、マンは伝統的リアリズムの手段を利用してはいるが、

常にそれを越えでている、といった見方が有力なようである。21 しかしジュ

メガチならば、マンは「伝統主義者」であるがゆえに「ポストモダニスト」

であるというところであろう。

ポストモデルネの作家としてジュメガチが高く評価するポルヘスの『（ド

ン・キホーテ〉の著者、ビエール・メナール」 PierreMenard, autor del 

Quijote (1941年）は、目眩を起こさせるような作品である。単語と単語、

行と行がセルヴァンテス (Miguelde Cervantes)の「ドン・キホーテJ

-33-



Don Quijote (1605-1615年）と一致するようなページを書くことを目指

した二十世紀の架空のフランス人作家ピエール・メナールは、長年にわた

る研鑽の末にそれに成功し、いくつかの断片を残した。彼の業績を紹介す

る語り手は、完全に同じ字句からなる二つのテクストに学術的な比較検討

を加える。このような作品は、小説が純粋なジャンルとしてではなく、た

とえばギリシアにおいては他のジャンルが分解した後の雑種として、また

中世後期の西ヨーロッパにおいては韻文物語の散文訳として成立した、と

いった事情を改めて意識させるものである。思えば騎士本のバロディーで

あるセルヴァンテスの『ドン・キホーテ』自体が、翻訳という体裁を取っ

ていた。ジュメガチは、過去の作品を批評し解体しつつそれを自らの身体

とするという可塑性において、また同じ物語がそのたびごとに時空を越え

て新しい物語として再生されうるという理念において、『ヨゼフ』小説や

『選ばれし人』をセルヴァンテスとポストモデルネとを結ぶ系譜のなかに

置こうとしているようである。

「ヨーロッパの小説」は芸術全体の将来についてのいささか暗い見通し

によって締めくくられている。近代的個人主義における芸術の展開は、芸

術の生命を枯渇させた。 F・シュレーゲルからボードレール (Charles

Baudelaire)やフロベールを経てアドルノに到るモデルネの理論によって

確立されてきた芸術の特権的地位は、いまや剥奪される趨勢にある、とい

うのである。『美学講義jVorlesungen uber die Asthetik (1835-38年）

に『ヨーロッパの小説」はすでにそのひとつの章を割いていたが、ジュメ

ガチは最後にもう一度ヘーゲルを引き合いに出す。

今日、モデルネの大仰な身振りからも、アウトノミーが言われる以前

の拘束からも自由に、再び落ち着いて因習と徹底的に戯れる芸術が話

題になっているとすれば、ヘーゲルの影がこれまで以上に長く伸びて

きていると言ってもよかろう。 (408) 

芸術の時代は過ぎ去り学問の時代が到来した、というヘーゲルの美学史観

にジュメガチは大筋では与している。しかしおそらく同時にここには、芸

術の没落の時代にあってこそ、常に生成する雑種的ジャンルとしての小説

の退しさから目を離すことはできない、という逆説的な希望が含まれてい

-34-



「超越論的な語り手」と「物語の精神」

るのだ。

テクスト

ヴィクトール・ジュメガチ『ヨーロッパの小説一ーその詩学の歴史」は下記の版を

用い、ページ数のみを示した。

Viktor珈egaる： Dereuropaische Roman. Geschichte seiner Poetik. 

Tu bingen 1990; 2., unveri:inderte Aufl. 1991. 

またトーマス・マンの著作の底本としては下記を用い、 TMの略号の後、巻数とペー

ジ数を示した。訳文については 「トーマス・マン全集」 新潮社 1971 ~72年 を

参考にした。

Thomas Mann: Gesammelte Werke in 13 Banden. Frankfurt a. M. 1974. 

なお本稿中の強調はすぺて原文による。

注

1 拙稿 「ミメーシスと自己言及―ートーマス・マンの『ヨゼフとその兄弟た

ち』一」 『ドイツ文学」第97号 日本独文学会 1996年 72~81ページ。

2 上記拙稿においては「超越的な語り手」と訳したが、カントとの関連を明瞭に

するため、ここでは「超越論的な語り手」と改めた。なおこの訳語の採用にあ

たっては以下を参照した。廣松渉他編 「岩波哲学・思想事典」 岩波書店

1998年 1085ページ。

3 Wolfgang Kayser: Entstehung und Krise des modernen Romans. 

Sonderdruck aus DVjs 28. Stuttgart 1954, S. 19. 

4 John Locke: The Works of John Locke. A New Edition, Corrected. 

In 10 Volumes. London 1823 (Reprinted 1963), Vol. 2, S. 55. 

5 Ebd., Vol. 1, S. 1. 

6 Immanuel Kant: Werkausgabe. Bd. 3. Hrsg. von Wilhelm Weischedel. 

3. Aufl. Frankfurt a. M. 1977, S. 63. 

7 Kii.te Hamburger: Die Logik der Dichtung. Stuttgart 1957; 3. Aufl. 

Mi.inchen 1987, S. 296. 

8 Wolfgang Kayser: Die Vortragsreise. Studien zur Literatur. Bern 

-35-



1958, S. 98. 

9 Franz K. Stanzel: Theorie des Erzahlens. Gottingen 1979; 5., unveran-

derte Aufl. 1991, S. 31. 

10 Reinhard Klesczewski: Erzahler und.Geist der Erzahlung ". Diskus-

sion einer Theorie Wolf gang Kaysers und Bemerkungen zu For men 

der Ironie bei Thomas Mann. In: Archiu fur das Studium der 

Neueren Sprachen und Literaturen 210 0973), S. 129. 

11 Bruno Hillebrand: Theorie des Romans. Erzahlstrategien der Neuzeit. 

Milnchen 1972; 3., erweiterte Aufl. Frankfurt a. M. 1996, S. 278. 

12 Walter Benjamin: Gesammelte Schriften. Bd. 3. Hrsg. von Hella 

Tiedemann-Bartels. Frankfurt a. M. 1991, S. 231. 

13 Ebd. 

14 Theodor W. Adorno: Noten zur Literatur. Frankfurt a. M. 1981, S. 45. 

15 Dieter Wellershoff: Der Roman und die Erfahrbarkeit der Welt. 

Koln 1988, S. 28. 

16 Viktor Zmegaる： ZurTypologie des tisthetischen Denkens seit der 

Jahrhundertwende. In: Zagreber Germanistische Beitrage 1 0992), 

s. 23-34. 
17 Ebd., S. 26. 

18 Friedrich Nietzsche: Menschliches, Allzumenschliches. I und II. 

Kritische Studienausgabe. Hrsg. von Giorgio Colli u. Mazzino 

Montinari. 2., durchgesehene Aufl. Berlin u. New York 1988, S. 182. 

19 加egac:Zur Typologie des asthetischen Denkens seit der Jahrhun-

dertwende, S. 27. 

20 Nietzsche: a. a. 0., S. 184. 

21 Liisa Saari! uoma: Nietzsche als Roman. Uber die Sinnkonstituie-

rung in Thomas Manns,,Doktor Faustus". Tilbingen 1996, S. lff. 

［付記］本稿は財団法人日独文化研究所「研究奨励金」による研究成果の一部であ

る。

-36-



「超越論的な語り手」と「物語の精神」

,,Transzend~ntaler Erzahler" und,,Geist der Erzahlung" 
Viktor Zmegacs Romantheorie und Thomas Mann 

Y oshiki YAMAMOTO 

Im europaischen Roman (1990) versucht Viktor Zmegaる， dieEnt-

wicklung des Romans seit dem 18. Jahrhundert <lurch das Herausarbeiten 

zweier Hauptlinien, der "mimetischen" und der "autoreflexiven", neu 

zu sehen, um die letztere ins rechte Licht zu rilcken und die literar-

historische Vorherrschaft des Realismus und Naturalismus zu relati-

vieren. Der "transzendentale Erzii.hler", der vom englischen Roman des 

18. Jahrhunderts stammt, gilt dabei als eine der wichtigsten Merkmale 

der.Autoreflexion", und der Verdienst Thomas Manns wird hervor-

gehoben, daB er diesen Erzii.hler, nach <lessen Vertreibung in der zweiten 

Hii.lfte des 19. Jahrhunderts im 20. Jahrhundert wieder aufleben lieB. 

Nach加egacsei Thomas Manns Begriff.Geist der Erzii.hlung" mit 

dem "transzendentalen Erzii.hler" identisch. Aber der "Geist der Er-

zii.hlung" an sich und der "transzendentale Erzii.hler", der davon redet, 

milssen unterschieden werden. Unter Berufung auf eine andere Dicho-

tomie,.Individualismus" undぷonventionalismus",die加egaる1992

vorschlii.gt, dilrften wir das Schema im europaischen Roman wie folgt 

modifizieren: 

Im Roman des 18. Jahrhunderts, wo sich.Mimesis" auf seelische 

Vorgii.nge richtete, erschien die literarische Tendenz, den Erzii.hlakt 

selbst zum Gegenstand des Erzii.hlens zu machen, die.Autoreflexion". 

Zuerst trug der.transzendentale Erzii.hler" nicht nur zur.Autoreflexion" 

bei, sondern auch zur Einsicht in die Gesetzmii.Bigkeit der inneren Natur, 

also zur damaligen.Mimesis". Nie entzog sich der moderne Roman 

seitdem, die Betonung jeweils variierend, diesen zwei Forderungen, 

"Autoreflexion" un'd "Mimesis". Die Stellung des., transzendentalen" 

Erzii.hlers war jedoch nicht fest; seine bald subjektive Beredsamkeit, 

seine bald Stabilitii.t vortii.uschende Allwissenheit wurden fur die Darstel-

-37-



lung der "Wirklichkeit" als hinderlich angesehen. Urspri.inglich war 

dieser Erzahler auch eine Instanz des,,Individualismus", die die Origi-

nalitatsasthetik behauptet. Er diente aber nun, da Thomas Mann auf 

ihn zuri.ickgriff, demぷonventionalismus"als Tei! des Repertoires der 

Romantradition. Der,,Geist der Erzahlung", mit dem Thomas Mann 

auf die epische Tradition seit der Antike anspielt, wurde auch in der 

Absicht hervorgerufen,.keine neuen Stoffe und Charaktere, sondern die 

alten, !angst gewohnten, in immerfort wahrender Neubeseelung und 

Umbildung" (Nietzsche) zu verwerten. In diesem Kontext ist Thomas 

Mann als ein Dichter zu schatzen, der die postmoderne Situation vor-

weggenommen hat. 

-38-


	sgodg_014_021_ページ_01
	sgodg_014_021_ページ_02
	sgodg_014_021_ページ_03
	sgodg_014_021_ページ_04
	sgodg_014_021_ページ_05
	sgodg_014_021_ページ_06
	sgodg_014_021_ページ_07
	sgodg_014_021_ページ_08
	sgodg_014_021_ページ_09
	sgodg_014_021_ページ_10
	sgodg_014_021_ページ_11
	sgodg_014_021_ページ_12
	sgodg_014_021_ページ_13
	sgodg_014_021_ページ_14
	sgodg_014_021_ページ_15
	sgodg_014_021_ページ_16
	sgodg_014_021_ページ_17
	sgodg_014_021_ページ_18

