
Title トーマス・ブッデンブロークとフリードリヒ・ニー
チェ : 「業績の倫理家」の類型学的考察

Author(s) 別府, 陽子

Citation 独文学報. 2022, 38, p. 51-73

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/103074

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



051

トーマス•ブッデンブロークとフリードリヒ•ニーチェ 

「業績の倫理家」の類型学的考察

別府陽子

トーマス•マンThomas Mann (1875-1955)は「ニーチエ小説」(※Dといわれ 

る『ファウストウス博士』Doktor Faustus (1947)執筆終了後に友人への手紙に次 

のように書いている。

円環が閉じる。それは50年にわたる時空の遍歴の後の、ドイツの古い都市 

的なもの、ドイツの音楽的なものへの帰郷であり、「偶然」は、まさにアメ 

リカの『世界青少年名作選集』に収録されている『ブッデンブローク家の 

人々』Die Buddenbrooks (1901)からの1章の重版によって、私が初期の小説 

を目にするのを望んでいるようだ係2)。

テクスト
* Mann, Thomas: Buddenbrooks. Verfall einer Familie. In: Heftrich, Eckhard (Hg) u. 
textkritisch durchgesehen unter Mitarbeit von Stachorski, Stephan u. Lehnert, Herbert: 
Große kommentierte Frankfurter Ausgabe. Werke - Briefe — Tagebücher. Bd.1.1.Frankfurt a. 
M. 2002.『ブッデンブローク家の人々』からの引用は、文中の括弧内にページ数のみを 
記す。尚、この全集は以下GKFAと略記し、例えばGKFA14.1,128と示す。
* Mann, Thomas: Gesammlte Werke in dreizehn Bänden. Frankfurt a. M.1960.(略記：GW) 
* Nietzsche, Friedrich: Die Geburt der Tragödie. In: Colli, Giorgio u. Montinari, Mazzino 
(Hg.): Kritische Studienausgabe. München 1999.(略記：KSA)

1 Mann, Thomas: Thomas Mann. Teil III: 1944-1955. Wysling, Hans unter Mitwirkung 
von Fischer, Marianne (Hg.) In: Hirsch, Rudolf u. Vordtriede, Werner (Hg.): Dichter 
über ihre Dichtungen. Bandl4/III. München 1981(略記:DüD III), S.121.

2 DüD III, S.116; Vgl. Mann, Thomas: Die Entstehung des Doktor Faustus. Roman eines 
Romans. In: GKFA 19.1,420; Vgl. Mann, Thomas: Thomas Mann Tagebücher 1940- 
1943. Mendelssohn, Peter de (Hg.) Frankfurt a. M.1982, S. 549, S. 975; Vgl. Mann, 
Thomas: Thomas Mann Notizbücher 7-14. W^sling, Hans u. Schmidlin, Yvonne (Hg.) 
Frankfurt a. M.1992, S.107, 121f.マンは『フアウストウス博士の成立』(1948)に、 
「古いメモ帳の中に1901年の『ファウスト博士』の3行のプランを見つけた」と書い 



052

マンは、1897年に執筆を開始した『ブッデンブローク家の人々』と『ファウス 

トウス博士』の間に密接な関係があると述べているのである。本稿はこの両作品 

の関係を明らかにすることを目的とする研究の一部として、『ブッデンブローク 

家の人々』の主人公トーマス•ブッデンブローク依3)とフリードリヒ•ニーチェ 

Friedrich Nietzsche (1844-1900)に焦点を当てる0

物語の人物と実在の人物の関係を明らかにするために、前半はマンフレート• 

ディルクスManfred Dierksが論ずる類型学的なものの見方に依拠して、「業績の 

倫理家」がマンの類型学的なものの見方によって生まれたひとつの類型であり、 

この類型の原型がニーチェであることを論証する(※か。

後半は外的な事柄である文学的表現とニーチェに関する実際の出来事や思想 

との関係を考察する。その際にスコット•アボットScott Abortカヌ、トーマス• 

Bの最期に受難のイエスが表現されていると論じていることを基にして、トーマ 

ス・Bとイエス、そしてニーチェの関係を考察する。さらにトーマスが路上に倒 

れて死に至る場面には、バッハJohann Sebastian Bach (1685-1750)の『マタイ受 

難曲』ルレ助加”£4た(1727)の山場であるイエスの磔刑の場面が表現されてい 

ることを示す。これらの考察によって、トーマス• Bに「磔刑に処せられた者」 

と署名したニーチェが表現されていることを明らかにする。

1 .トーマス•マンの類型的思考

物事を形や性質等によって分類するのは知の基本操作である。ディルクスに

ている。そして『トーマス•マン日記』の1943年3月14日の項には、「古い短編小 
説の計画『ファウスト博士』について考える。読む物を探す」と書いているが、この 
記述の注解によれば、この執筆計画は、第7メモ帳に、おそらく1904年秋に書かれ、 
その後も1933-34年、37年、42年の日記や手紙に繰り返し現れる。『ファウストウ 
ス博士の成立』は1943年から1946年の日記を基にして書かれているが、副題は「小 
説の小説」であり、年代や具体的事項は事実と異なる可能性がある。

3 トーマス•ブッデンブロークとトーマス•マンの名前が同じであることから生じ 
る誤解を防ぐために、本稿では適宜トーマス•マンはマンとのみ記し、トーマス・ 
ブッデンブロークはトーマス•Bと記す。

4 トーマス•ブッデンブロークの倫理性については拙論を参照。別府陽子「トーマス• 
ブッデンブロークの倫理性——ショーペンハウアーの思想に基づいて」、ゲルマニ 
ステイネンの会『Flaschenpost』Nr. 43 (2022年)、6-11ページ。



別府陽子 053

よれば、物事を分類して秩序づける類型化の傾向は、多様な思想や流派が形成 

され、混沌とした状況が生まれたときに強まる。彼は、トーマス•マンが『ブッ 

デンブローク家の人々』を執筆したのは多様な価値が混在した世紀転換期であ 

り、同時代にたとえばヴィルヘルム•ディルタイWilhelm Diltheyの『世界観の 

類型」Typen der Weltanschauung (1894)や、ヴィルヘルム•ヴォリンガー Wilhelm 

Worringerの『抽象作用と感情移入』Abstraktion und Einführung (1908)、あるい 

はエミール,クレペリンEmil BCraepelinの『精神病の分類』Klassifizierung der Gei­

steskrankheiten (1883)など、多様な分野に秩序づけの傾向がみられることを示し、 

さらに類型を次のように定義する。

類型とは、特徴的な現実の一断片を取り出して、精神的に模造する思考の形 

成物である。類型は、混沌とした諸現象のなかに秩序を形成する。類型は意 

味連関を作り、それと共に全体性を作り出す。類型の形成は、常に全体性の 

形成を目指すのである。それゆえ次のことは容易に理解できる。まさに世紀 

末に——諸連関が崩壊しつつある時代に——諸科学と芸術において、類型 

学確立のための特別な努力が試みられる保5)。

ディルクスは全体性の形成を、古典主義の時代とりわけゲーテJohann Wolfgang 

von Goethe (1749-1832)に結びつけて、「全体性とは、有機的なものすべての基 

本的な状態であり、従って芸術でもある。それは生命力を前提にする」保6)と論

5 Dierks, Manfred: Typologisches Denken bei Thomas Mann - mit einem Blick auf C. G. 
Jung und Max Weber. In: Heftrich, Eckhard u. Sprecher, Thomas (Hg.): Thomas Mann 
Jahrbuch Bd. 9. Frankfurt a. M.1996 (略記：Dierks), S.129.

6 Dierks, S.135; Vgl. Ruttkowski, Wolfgang: Typen und Schichten. Z〃ヂ Einteilung des 
Menschen und seiner Produkte. Bern u. München 1978, S.119f;高橋義人「形と力- 
形態学とは何か」、日本独文学会『ドイツ文学』1979巻1号(1979年)、43-64ペー 
ジ；中井章子「自然学と自然科学——ゲーテの場合」、日本独文学会『ドイツ文学』 
1981巻3号(1981年)、45-58ページ；今村仁司『ベンヤミンの<問い>——「目覚め」 
の歴史哲学』、講談社1995年。高橋義人によれば、ゲーテは、直観によって自然の 
根本現象に原型！Vpusあるいは原形象Urbildを見出したのであり、「ゲーテの自然 
科学は古代ギリシアよりもはるか以前にはじまり、ほそぼそとながら今日に至って 
いる具体の科学の系譜の上にある」(S. 50)。高橋は、ゲーテの形態論はレヴィ=ス 
トロースが未開民族に西洋とは異なる秩序や因果律を見出した構造主義の思想の系 



054

じている。

18世紀、古典主義の時代に、人々は国家と宗教的共同体に所属して、共通の 

価値観のもとに生きることができたので、孤独や存在の不安を感じることが少な 

かった。しかし19世紀になると産業革命の進展とともに、合理性や効率性が重 

視されて、人々は多忙になり共同体的なつながりが薄れた。フランス革命以降広 

まった自由•平等の思想も従来の階級的社会秩序や絶対的価値観を崩壊させた。 

そうした中で繊細で感受性豊かな者は、物事の価値が一定ではないことを敏感に 

感じ取って確かな拠りどころを失い、不安と孤独のなかで生きる力を喪失する。 

そうしてデカダンスや神経衰弱に陥りながらも、確かな拠りどころを再び獲得し 

ようとして事物の本質を見抜いて現実を秩序化する。ディルクスによれば、、「こ 

の秩序づける試みの主な道具が、現実の類型化である」(※カ。類型化は目的では 

なく、生命力の充溢と精神の安定によって秩序と全体性を取り戻すための道具で 

ある。

ハンス•ヴィスリングHansMタslingによれば、「拠りどころのなさ」Haltlosig- 

keitはデカダンスを生むニーチェ以後の時代の病であり、若い頃のトーマス•マ 

ンはこの病と格闘した傾8)。拠りどころを喪失して生命力が弱まったマンの自我 

に、全体性と秩序を求めて事物を類型化する傾向が生じたのであり(※ダ、デイル 

クスは、その類型化の試みの一例が「殿下」の類型であると論ずる(※需)。

譜上にあると考えている。中井章子は「ゲーテの思考は理論と経験のバランスの上 

に成り立つ」(S. 51)と述べて、西洋近代の抽象的思考と直観的思考の相補的均衡 
の上にあると見なしている。今村仁司によれば、ベンヤミン自身が自己の根源/根 
源史の考え方はゲーテの原現象と同じであり、プラトンのイデアとも同質であると 
語っている。その手法は、さまざまな表現形態からそれらを生み出している根源、 
原現象を浮かび上がらせる点で、レヴィ=ストロースの構造主義と共通している 
(S.221-268)。マンの類型的思考も、イデアの直観と経験的観察のもとに成立して 
おり、その意味ではゲーテの形態論からレヴィ=ストロースの構造主義、ベンヤミ 
ンの「根源」を追求する精神史の系譜上にある。「業績の倫理家」の類型をこのよう 
な構造主義の系譜学の枠組みで考えることも可能であるが、紙数の都合上、稿を改 
めて論じたい。

7 Dierks, S.132.
8 Wysling, Hans: Buddenbrooks. In: Thomas Mann Handbuch. Koopmann, Helmut (Hg.) 

Frankfurt a. M.1990, S. 369.
9 Vgl. GKFA21,91.
10 Dierks, S.132.



別府陽子 055

この類型は、マンの幼児期の遊戯「王子様ごっこ」の「カール王子」(※U)に始 

まり、「小さな没落の王子」(※⑵ハノーや、T大公殿下、Königliche Hohe" 

の「殿下」、『詐欺師フェーリクス•クルルの告白』Bekenntnisse des Hochstaplers 

(1922ハ952)(以下『クルル』とする)のヴェノスタ侯爵に至るまで数 

多く見出せる。この類型の多くは、ハノーを別にして、代表者として多様な経験 

をした後に幸福な人生を歩むところが共通していることから、「殿下」はマン固 

有の類型である。ディルクスは、このようなマンの類型は、マックス•ヴェー 

バー Max Weber (1864-1920)の経験的領域における「理念型」Idealtypus(※⑶や、 

心理分析学者ユングC. G. Jung (1875-1961)の原型に対応していると考えてい 

る。そしてさらに以下の『クルル』からの引用文を基にして、この類型を、ショー 

ペンハウアーArthur Schopenhauer (1788-1860)がいうプラトン形而上学のイデ 

アであると論ずる(※建)。マダム•ウプレは愛するクルルに次のように語る。

「信じてくれるかしら、愛しい人、わたしは愛を感じるようになってからと 

いうもの、ただあなただけ、いつもあなただけを愛したということを？私が 

言いたいのは、もちろんあなたではなくて、あなたのイデアをということ、 

あなたが身をもって示している優美なひと時を愛したということを。［……］ 

昔からあなたたち少年だけを愛してきたわ。［……］そのタイフ。(類型)は、 

少しだけ私と、そして私の年齢と一緒に成長したけれど、でもこのタイプは 

決して18歳以上にはならなかったわ…」(※い)

マダムがこれまで愛したのは、クルルがこの世で一時的に体現している美少年の 

イデアであり、「そのタイフ。(類型)」は18歳以上にはならない。つまりマダムの 

考えるイデアと類型は特定の個体ではなく、美少年の性質とそれを体現する人で 

ある。それゆえデイルクスは、マンの類型をプラトンのイデアであると論ずる。

11 GWXI, S. 328.
12 Ebd., S. 552.
13 Weber, Max: Die „Objektivität^ sozialwissenschafilicher und sozialpolitischer Erkenntnis. 

In: Weber, Max: Gesammelte Außätze zur Wissenschaftslehre. Tübingen 1922, S.190.
14 Dierks, S.132.
15 GKFA12. l,206£



056

マンが若い頃から思想を受容しているショーペンハウアーによれば、イデアは 

個体の本質的性格、すなわち叡知的性格であり、個々の人間にそれぞれのイデア 

がある。そのイデアを把握するのは芸術家の直観である。マンは芸術家的直観で 

人間の本質的性格を見抜いているのであり、そうして生まれたのが「殿下」の類 

型や、次節で述べる「業績の倫理家」の類型である。

2 .「業績の倫理家」類型

トーマス•マンは『非政治的人間の考察』Betrachtungen eines Unpolitischen 

(1918)においてトーマス•Bを「業績の倫理家」と名づけて次のように説明して 

いる。

私が、私の時代の何事かに共感したとするならば、それはある種の英雄性で 

あり、過重な荷を担い、過剰に訓練されて、疲労して限界に至ってもまだ働 

いている業績の倫理家という、現代の英雄的な生の形式であり、態度であ 

る(※⑹0

「業績の倫理家」は生の形式であるから、イデア、すなわち類型である。マンは、 

この「業績の倫理家」の類型を、『フィオレンツア』Fiorenza (1905)のサヴォナ 

ローラ、『大公殿下』、『ヴェニスに死す』クク左ノ"ル7^カヌ(1912)のアッシェン 

バハ等に用いたと語っている(※7)。

『ヴェニスに死す』の主人公アッシェンバハは、若くして世に認められた作家 

である。モットーは「頑張り抜くこと」Durchhaken(※⑻で、懸命に努力して創 

作した作品は多くの人に支持されて、50歳で貴族に叙せられる。アッシェンバ 

ハの作品の主人公もまた「業績の倫理家」であり、『ヴェニスに死す』の中で次の

16 GKFA 13.1,158£
17 GKFA13.1,158£；Vgl. GKFA21.2, 264•この表現はアッシェンバハだけを指すの 

ではない。マンは1908年12月7日付の兄ハインリヒ•マンへの手紙に、マン自身 
とホーフマンスタールについて、「まさに最良の人々すべてが疲労の極みで仕事を 
しているというのは注目に値する」(GKFA21,400)と書いている。

18 GKFA 2.1,590.



別府陽子 057

ように特徴が語られている。

グスタフ•アッシェンバハは、疲労の極みにありながら働いているすべての 

人々、過重な荷を担う人々、すでに疲労困憊している人々、それでもなお毅 

然としている人々を描く詩人であり、生まれつき虚弱で資力に乏しく、恍惚 

たる意志と賢明な管理によって少なくともしばらくの間は偉大さの作用を獲 

得しているような、業績を目指すこれらすべての倫理家たちを描く詩人で 

あった(※⑼。

アッシェンバハの描く「業績の倫理家」の特徴は、身体的に虚弱でありながら、 

意志の力で禁欲的に努力して偉大なものを獲得する人々であり、「疲労の極みに 

ありながら働いている人々、過重な荷を担う人々」である。この表現と、『非政 

治的人間の考察』の「過重な荷を担い、過剰に訓練されて、疲労して限界に至っ 

てもまだ働いている」に共通するのは、当人にとって過重な負担であるにもかか 

わらず、疲労して身体の限界に至りながらもなお働いていることである。これと 

同様の表現が、『われわれの経験に照らしたニーチェ哲学』Nietzsches Philosophie 

im Lichte unserer Erfahrung (1947)(=『ニーチェ哲学』)にもある 0

それ［マンの畏敬と憐憫の混ざり合った感情］は、知るという使命を与えら 

れながらも本来はそのために生まれたのではない、過大な荷を負わされ、過 

剰な課題を与えられたひとつの魂に対する悲劇的な同情の感情である。ハム 

レットのように、優しく、繊細で、善良で、愛情に飢え、高貴な友情なしで 

はやっていけない、孤独には到底向かない魂に対する同情である傷20)。

マンはニーチェについて、「優しく、繊細で、［……］孤独には到底向かない魂」 

でありながら、「過大な荷を負わされ、過剰な課題を与えられて」、孤独のなかで 

思索し、後世に大きな影響を与える業績を残したと述べている。つまりマンに 

とってニーチェこそが実在した「業績の倫理家」である。

19 Ebd., 512.
20 GKFA 19.1,186.



058

トーマス•Bのモデルがマンの父親であることはすでに知られている。しかし 

マンは『非政治的人間の考察』で、「悲劇的倫理的ニーチェ体験はわたしの市民的 

な業績の倫理家体験にまで影響していたと私は見ている」保21)と述べて、トーマ 

ス• Bに付与されている「業績の倫理家」は、マン自身のニーチェ受容体験の影 

響によって名づけられたことを明らかにしている。

世紀転換期の「ニーチェ熱」が大流行した時代、つまり「一種の消耗性の力の 

賛美、『美』の崇拝を生み出していた時代」係22)に、多くの芸術家はニーチェから 

強い影響を受けて、それを自己の作品に表現した。マンもニーチェから影響を受 

けたが、しかしマンの場合は多くの人々とは異なりニーチェを倫理家と認識して 

いた保23)。マンはゾンバルトの『ブルジョワ』を例にして次のように語っている。

「カルヴィニズム、市民性、英雄精神」という心理学的系列についてのわれ 

われの一致は、かなり高い、いやきわめて高い精神的媒体、すなわちニーチェ 

を介して見られるものらしい。というのも、時代のあらゆる精神的体験にそ 

の隅々にいたるまで影響を及ぼし、かつて例のないほど新しく現代的な形で 

英雄的な体験となったニーチェという時代体験がなければ、確かにこの社会 

科学者もそのプロテスタント的英雄についての命題を思いつくことはなかっ 

たろうし、小説家である私もその「主人公」の形象を、実際に見たとおりに 

は見ることはできなかったろう、と思われるからだ依24)。

マンにとってニーチェを知ったことは「新しく現代的な形の英雄的な体験」で 

あり、「時代体験」である。「体験」とは心に強く刻み込まれて、その後の思考や 

行動に影響を与える経験である。英雄は、古代にはヘラクレスやプロメテウス 

のように、優れた能力を具えた人間や半神が、自己を顧みることなく人々のた 

めに働いて悲劇的結末を迎えるのが通例である。しかし現代の英雄は「虚弱の英 

雄」保25)、すなわち、ニーチェが弱視や頭痛にもかかわらず限界に至ってもなお

21 GKFA 13.1,161.
22 Ebd., 160.
23 Ebd.
24 Ebd” 159f.
25 GKFA 2.1,512. 



別府陽子 059

思索と執筆を続けて発狂という悲劇的結末を迎えたように、虚弱にもかかわらず 

過剰に働く人間である。

ゾンバルトはニーチェを知る体験を経て、それまでよりも事物を深く洞察でき 

るようになった。マンも同様にニーチェの生涯と業績を知る体験を経て、自作の 

「主人公」であるトーマス•Bを、「実際に見た通り」以上に見ることができるよ 

うになった。つまり、トーマス• Bのモデルである父親に対するマンの見方が変 

化したのである。マンはそれまで父親を勤勉な商人という表面的な見方しかして 

いなかった。しかし父親がゾラを読むような本質的に文学を愛する人間でありな 

がらは26)、それを抑制して、商人として業績を上げる努力をしていること、ニー 

チェと同じように、自己の限界に至っても働く「業績の倫理家」であることに気 

づいた。その結果生まれたのがトーマス• Bである年27)。それゆえマンが『非政 

治的人間の考察』に書いている「市民的な業績の倫理家体験」とは、架空の人物 

トーマス•Bではなく、実在したマンの父親に関する体験と解釈すべきである。 

「業績の倫理家」の原型はニーチェであり、マンはその原型を認識することで父 

親に対する見方が変化した。そうして主人公のトーマス•Bを創作することがで 

きたのである。

自伝エッセイ『自分のこと』0" 的Mタ(1940)によれば、マンは創作のために 

自分から素材を探し求めるのではなく、受動的に無意識に摂取したものを、自己 

の内部でさまざまな人間の特徴や特性の在庫として所蔵し、創作する際にその在 

庫から素材を取り出す。そうして例えば、『ヴェニスに死す』のアッシェンバハ 

のように、「ある原型の特徴がまったく別の典拠からの提起とまじりあい、幾重

26 Vgl. GW XI, S. 536.父親が「金縁の鼻眼鏡をかけてフランス語の本、ゾラの小説、 
つまり『ナナ』を読んでいたことを私は覚えている」と記されている。

27 Vgl. Blödem, Andreas u. Marx, Friedhelm (Hg.): Thomas Mann Handbuch. Leben — 
Werk - Wirkung. Stuttgart 2015, S.1.マンの父親は100年続いた穀物商会の社主で、 
29歳で市参事会員に選ばれて国家の大蔵大臣に相当する自由都市リューベックの税 
務担当者になる〇 ; Vgl. Mendelssohn, Peter de: Der Zauberer. Das Leben des deutschen 
Schriftstellers. Thomas Mann.1.1875-1918. Frankfurt a. M.1975, S. 62.マンの記憶に 
ある父親は、威厳があり、思慮深く、誇りをもって勤勉に働き、人間的にも精神的 
にも洗練されている。文学的教養や歴史知識があり、善良で、社交的ユーモアがあ 
るが決して単純でも粗野でもない、神経質で我慢強く、自制心のある、早期に社会 
的な声望と名誉を得た人物である。



060

にも交錯し合い、その最後の結果として融合して芸術的な統一に達する」は28)と 

説明している0

この言葉を「業績の倫理家」の類型に当てはめるならば、受動的に無意識に摂 

取したものは、「業績の倫理家」であるニーチェやマンの父親の特徴や特性であ 

り、その在庫に別の典拠が混じってアッシェンバハが生まれたことになる。マン 

は「業績の倫理家」の原型に別の性質や特徴を加えて類型的人物を創作した。し 

たがってトーマス•Bは、マンの父親像を加味したニーチェという原型の一類型 

である。

3 .ショーペンハウアーの著作の読書体験

次に外的事象と表現の面から、トーマス•ブッデンブロークとニーチェの関係 

を考察する。

トーマス•Bは、倫理的義務感から生来の内省的性質を自制して業績のために 

働くが、ペペンラーデの麦の先物取引に失敗すると心身ともに疲労が増して、自 

制していた内省が再び始まる。彼は死を予感するが、死とはどのようなものか知 

らないために不安になる。ある日、たまたま何年も前に購入してあった哲学書を 

手にすると、その中の一章「死および、死と我々の本質の不壊性との関係につい 

て」(722)保29)に惹かれて時間を忘れて読みふける。そしてその夜ショーペンハ 

ウアーが美的体験というイデアの観照をする。

このトーマス• Bの体験は元々作者マン自身の体験である値30)。マンの場合 

は、「読めと命ずる時が来た、そしてわたしはこのように読むことは一度しかな 

いだろうと思えるほど、昼夜分かたず読んだ」保31)。その読書体験は、「形而上

28 GWXIILS. 154.
29 » Über den Tod und sein Verhältnis zur Unzerstörbarkeit unseres Wesens an sich« は『意志 と 

表象としての世界』続篇の第41章である。正編の各章に見出しはない。
30 Vgl. GWXI, S.111.
31GKFA1.2, 53; GWXI, S.111.ニーチェのこのエピソードが最初に収録されたのは 

ニーチェの妹 Elisabeth Fölster-Nietzsche が編集した Das Leben Friedrich Nietzsche's 
である。Bd.1は1895年、Bd. 2は1897年に出版されており、当時のトーマス•マ 
ンのニーチェへの関心の高さから、出版時に読んだと考えてよいだろう。 



別府陽子 061

学的魔酒によって20歳の青年が覚えた陶酔」は32)であった。このようなマンの 

読書体験とニーチェの読書体験の類似性を、ヘフトリッヒが新全集の注釈版で指 

摘している333)。

ニーチェは、自伝によれば、ライプツィヒ大学時代に書店で本を手に取ると、 

「この本を持って家に帰れ」隊34)とデーモンがささやいた。いつもはすぐに書籍 

を購入したりしないが、このときはその場で購入して帰り、ソフアの隅に座って 

読みふけった。そして2週間のあいだこの書物のこと以外は考えられず、大きな 

内面的変革を体験した年35)。

ニーチェとマンは、何者かに命じられるようにしてこの書物を手に取って読み 

ふけり、内面的な変化を体験する。両者ともに、自分の明確な意志で本を手に取 

るのではないにもかかわらず没頭して読むという経緯も共通しており、その点で 

はトーマス• Bも同じである。つまり、マンの体験を表現したトーマス• Bの読 

書体験とニーチェの読書体験は、同一類型の類似した体験ということになる。

このような読書体験は、同じ「業績の倫理家」類型のアッシェンバハや他の作 

品の人物には見られない。それゆえニーチェとトーマス•Bの二者の間に特別な 

関係があることが推察されるのである。

4 .トーマス•ブッデンブロークの死とニーチェの思考の渦巻

18乃年1月、トーマス• Bは歯の痛みのために市参事会を中途退席して歯科医 

院に行き、治療を終えて帰宅する途中に路上で、次のような特異な形で昏倒する。

およそ車道の中ほどに至ったとき、トーマス• Bに以下のことが起こった。 

それはまるで、脳髄が掴まれ、抵抗しがたい力によって次第に加速する、お 

そろしく加速する速度で、大きな円から次第に小さくなる、ますます小さく 

なる同心円を描いて回転させられ、最後は乱暴で容赦のない烈しい勢いでこ

32 GW IX, S. 561.
33 Vgl. GKFA 1.2, 53.
34 Nietzsche, Friedrich: Autobiographisches aus den Jahren 1856-1869. In: Karl Schiechta 

(Hg.): Friedrich Nietzsche Werke in drei Bänden. III. München 1956, S.133.
35 Ebd.



062

の同心円の石のように硬い中心点に叩きつけられたかのようだった……トー 

マス•ブッデンブロークは身体を半回転させて、両腕を伸ばして濡れた石畳 

の上にうつ伏せに倒れた。

この通りは急な坂道だったので、彼の上半身は足よりもかなり低い位置に 

あった。うつ伏せに倒れた顔の下にすぐに血だまりが拡がりはじめた。帽子 

は車道を少し下のほうへ転がって行った。毛皮の外套には汚泥と雪解け水が 

飛び散っていた。白いヤギ皮の手袋をはめた両手は、ぐっと伸びて水たまり 

に漬かっていた。(749£)

トーマス•Bの路上での昏倒と死は1月の出来事である。一方ニーチェも同じ1 

月、つまり1889年1月3日にトリノのカルロ •アルベルト広場で馬の首に抱きつ 

いて昏倒し、その後精神の闇に閉ざされる。当時はこのときの昏倒が発狂の原因 

とみなされた依36)。マンの『ニーチェ哲学』の冒頭の一文、「トリノとバーゼル 

から、ニーチェの精神崩壊の知らせが広まった」(蜘7)は、当時ニーチェの発狂が 

広く知られた出来事であることを示している。

トーマス• Bの場合、渦巻に巻き込まれて昏倒する様子が、「大きな円から次 

第に小さくなる、ますます小さくなる同心円を描いて回転させられる」と、具体 

的に描かれている。一方ニーチェは『悲劇の誕生』Die Geburt der Tragädie (1972) 

において、「ソクラテスのうちにいわゆる世界史のひとつの転換点と渦巻を見ざ 

るをえない」俨38)と述べて、理論的人間ソクラテスに科学的思考の始まりがあ 

り、それは終わりのない理論の渦巻であると論じている。『悲劇の誕生』執筆時 

のニーチェは、形而上学的観点からソクラテスのように理論に裏付けを求める考 

え方を、生命力が弱い印であると批判した。そして矛盾に満ちて理論的に説明で

36 Vgl. Verrecchia, Anacleto: Zarathustras Ende. Die Katastrophe Nietzsches in Turin. (Aus. 
Ital. übertr. von Pawlowsky, Peter) Wien, Köln u. Graz 1986, S. 241-272.ニーチェが 
トリノで馬の首に抱きついて狂気の症状を示した出来事を知らせる新聞や雑誌の記 

事が少しずつ異なっていることや、ニーチェがそれ以前から狂気の徴候を示してい 
たこと、妹のエリーザベトと友人のオーヴァーベック、ベルヌリがニーチェの名 
誉を考えて、広場で昏倒したことを発狂の原因にしたこと等が記されている。Vgl. 
GKFA19. 2, 237.ニーチェは「トリノの路上で倒れた」と記されている。

37 GKFA 19.1,185.
38 KSA1,S.100.



別府陽子 063

きないギリシア悲劇のような芸術こそが人間に生きる意欲を与えると考えた。こ 

のようなニーチェの理論と科学的思考批判に対して、マンは、「ニーチェは生涯 

『理論的人間』を呪い続けたが、彼自身まさに言葉の真の意味で正真正銘の理論 

的人間である」织39)と述べて、ニーチェ自身がソクラテス的な論理の渦巻に巻き 

込まれているという見方を示す。

ニーチェは初期には『悲劇の誕生』でアポロン的なものとディオニュソス的な 

ものを論じて形而上学を肯定していたが、中期になると「形而上学の欺瞞を捨て、 

身近な事がらを吟味し直す冷静な観察の態度を繰り返し強調する」(※旬)。そして 

感覚や心理的な事柄も言葉と論理で説明しようとする。しかし後期には再びアポ 

ロン的なものとディオニュソス的なものを芸術衝動と捉えて形而上学を肯定する 

ようになるは41)。ニーチェの力への意志や永遠回帰の思想も形而上学的思惟と 

見なされることもあり俨42)、形而上学のみを見ても、ニーチェ自身が終わりの 

ない思考の渦巻に巻き込まれているのである。発狂前の『ヴァーグナーの場合』 

Der Fall Wagner (1888)では過激なヴァーグナー批判を抑えることができない。 

ニーチェの思考の渦巻は次第に加速して行き、限界を突破して狂気に至るのであ 

る。牧師の息子であるニーチェは、倫理的性質から思想上の業績のために限界に 

至っても考え続けたのであり、その結果迎える悲劇的結末は「業績の倫理家」の 

宿命である。マンはこのようなニーチェの思考の渦巻を、路上に昏倒する同一類 

型のトーマス• Bに表現した。

トーマス•Bの渦巻は、詩人的内省と市民倫理に基礎を置く商人の実際性の対 

立から生れる迷いと苦悩の渦巻である。社主と市参事会員の立場にある彼にとっ 

て「体面を保つことは第一義のことである」(343)から、常に完璧を目指して身 

なりを整え、疲労困憊してもなお気を張り詰めて働き続ける。しかし路上に昏倒 

して、美しい衣服は頭から流れ出した血と雪解け水や馬糞の混じる汚泥に汚れ 

てしまう。夫の日々の努力を知る妻のゲルダは、「これまで糸くず一本すらつい

39 GKFA 19.1,223.
40渡邊二郎「中期の思想」、(渡邊二郎、西尾幹二編)『ニーチェを知る事典』、筑摩書 

房2013年、154ページ。
41 Vgl.KSA 13, S. 235.
42菅野孝彦「ニーチェの形而上学批判」、筑波大学倫理学原論研究会『倫理学』第2号 

(1984年)、97-98ページを参照。



064

ているところをみせたことがないのに、最後にこんなことになるなんて、嘲笑 

されてるのよ、侮辱だわeinHohn und eine Niedertracht…!」(751)とようやく 言 

葉を発して、夫の身になって、夫に与えられた運命を嘆く。次節でも論じるが、 

Hohnの本来の意味は嘲笑であり、体面を重んずるトーマス・Bにとって、嘲笑 

されることは大きな屈辱である。ゲルダの嘆きの言葉の後に、「くしゃくしゃに 

なったひげの下で言葉にならぬまま唇が動き、ときおり喉からゴロゴロいう音が 

もれた」(751)と続く。

ゲルダの嘆きと瀕死のトーマスの描写は、『ニーチェ哲学』の「ああ、なんと高 

貴な精神がここに破壊されてしまったのか！」あるいは、「そのような高みに上 

げられた理性が、熱狂により台なしにされた、［……］今は壊れた鐘のように調 

子外れの音を出している」343)に対応する。マンは1947年にニーチェを表現す 

る際に、50年近く前に書いたトーマス•Bの最期をなぞるような書き方をして 

いるのである。マンはニーチェを「業績の倫理家」と見なしており、その類型で 

あるトーマス•Bが路上で倒れる場面を、論理の渦巻きに巻き込まれたニーチェ 

を想いながら描いた。『ニーチェ哲学』の上記の表現は、そのときの記憶が基に 

なっているのであろう。渦巻と路上に昏倒する悲劇的結末はトーマス・Bとニー 

チェにのみ共通しており、 『意志と表象としての世界』の読書体験と同様に、両 

者に「業績の倫理家」の類型以上に特別な関係があることを示している。

5 .イエスの表象

アボットは、第10部第7章のトーマス• Bを受難のイエスのひとつの表象(模 

像)prefigurationとみなして以下の事柄を論じている344)。第7章の数字の7は 

キリスト教の聖数であり保45)、歯科医院でトーマスが飲む「クロロフォルムの 

味と匂いがする水」(746)は、「マタイによる福音書」の「十字架上のイエスに与

43 GKFA 19.1,185.
44 Vgl. Abort, Scott: The Artist as figurative Jesus in Thomas Manns Buddenbrooks. In: 

Brigham Young University: Perspective. A Journal of Critical Inquiry. Provo 1976 (略冒己• 
Abott), S. 85-94.

45 Vgl. Forster, Dorothea: Die Welt der Christlichen Symbole. Innsbruck, Wien u. München 
1977, S. 52f.



別府陽子 065

えられた酢」は46) (27:48)に対応し、トーマス• Bが座る治療用の椅子は彼の十 

字架である。トーマス• Bが治療中に我慢しながら思う「これでおわりだ！(神 

の命ずるままに！)Gott befohlenlj(747)は、「ルカによる福音書」(23:46)の 

「父よ、わたしの霊を御手に委ねます！」Vater, ich befehle meinen Geist in deine 

Hände!に対応し傾47)、倒れたトーマス• Bの両腕を広げた姿は十字架上のイエ 

スの姿に対応する。歯科医は彼の傷んだ歯の歯冠Kroneだけを折り取るが(VgL 

748)、この出来事は、十字架上のイエスの頭上に冠のように貼られた罪状「ユ 

ダヤ人の王イエス」口48)にパロディ的に対応する。アボットが主張するように、 

トーマス•Bに十字架上のイエスを読み取ることができる。

マンは『非政治的人間の考察』に、ニーチェが1868年頃バーゼルで復活祭前の 

受難週に『マタイ受難曲』を3度聴いたエピソードを紹介している便49)。一般に 

毎年この時期に演奏されるのはバッハ作曲の『マタイ受難曲』であるから、ニー 

チェが3度聞いたのもバッハのものと考えてよいだろう。「マタイによる福音書」 

だけでなく、この楽曲の第54番コラールと、路上に昏倒したトーマスの描写に 

も次のように対応関係が見出される。

バッハのカンタータや受難曲の台本の多くはピカンダー、本名クリスティア 

ン•フリードリヒ•ヘンリーツイ Christian Friedrich Henrici (1700-1764)の 

ものであるカミ、『マタイ受難曲』の第54番コラールのイエス磔刑の場面は、世 

界で最も優れた讃美歌作者といわれる牧師で詩人のパウル•ゲールハルトPaul 

Gerhardt (1607-1676)によるコラール「血汐したたる」。 Haupt voll Blut und 

Wundenが用いられている550)。このコラールはラテン語の詩を、ゲールハル 

トがドイツ語に訳したもので、大塚野百合は「この歌はバッハ特愛の歌」倍51)で、

46 Abott, S. 90.ここはむしろ「マタイによる福音書」(27:34)の磔刑の前に与えられた 
「にがみを混ぜたぶどう酒(酢)」のほうが適切と思われる。

47 Gott befohlen!は「さようなら」の古い言い方であり、トーマス•マン全集(新潮社) 
の森川俊夫訳「これでおさらばだ！」で物語の筋が通る。アボットの指摘は原義に 
基づくもので、マンは両方を含意していると思われる。

48 Die Bibel, Einheitsübersetzung. Altes und Neues Testament. Stuttgart 2013, S.1120. 
(Mathäus 27:37)

49 GKFA 13.1,161.
50轡田収「パウル•ゲールハルト」Paul Gerhardt (1607-1676):『世界大百科事典9』平 

凡社2011年、18ページを参照。「ルターに次ぐドイツの賛美歌詩人」と記されている。



066

『マタイ受難曲』の五つの節で用いられていると述べて、磯山雅も「『マタイ受難 

曲』のシンボルとも言うべき存在」係52)と記す非常に有名なコラールである。

Nr. 54 Chorale53)

O Haupt voll Blut und Wunden, 
Voll Schmerz und voller Hohn, 
O Haupt, zu Spott gebunden 
Mit einer Dornenkron, 
O Haupt, sonst schön gezieret 
Mit höchster Ehr und Zier, 
Jetzt aber hoch schimpfieret, 
Gegrüßet seist du mir!

Du edles Angesichte, 
Dafür sonst schrickt und scheut 
Das große Weltgewichte, 
Wie bist du so bespeit, 

Wie bist du so erbleichet!
Wer hat dein Augenlicht, 
Dem sonst kein Licht nicht gleichet, 
So schändlich zugericht'?傷 54)

おお、血にまみれ傷ついた御頭よ、

苦痛と嘲りの満つる御頭よ、
おお御頭よ、愚弄するための
いばらの冠で縛られた、

おお御頭よ、常ならば至高の栄誉と飾りで 
美しく装われるのに、
今はひどく辱められている、
わたしの心からの挨拶をお受けください！

主よ、気高きかんばせよ、 

常ならば偉大な世の権威も 
畏れてしりぞ、くのに、 
あなたはかくも唾を吐かれ、 

かくも青ざめている！ 
あなたの眼の輝きは、 
常ならばいかなる光も及ばぬのに、 
誰がこれほど酷く痛めつけたのです？

律法を守ることを厳格に要求するユダヤ教と違い、「隣人を自分のように愛せ」 

(マタイ22:39)と、愛と許しを教えるイエスに多くの人々が従い始めると、権威 

主義化したユダヤ教の祭司や長老は自分たちの地位が危うくなると感じて、イエ 

スを迫害して捕らえさせ、十字架の刑に処す。

コラールによれば、「気高き」イエスの「血にまみれ傷ついた御頭」は、「常な

51大塚野百合『賛美歌•聖歌ものがたり——疲れしこころをなぐさむる愛よ」、創元社 
1995年、169ページ：賛美歌136番「血汐したたる」の原作者はクレルヴォーのべ 
ルナール(1091-1153)又は、ルーヴィアンのアールフルフといわれており、ゲール 
ノ、ルトカヾドイツ語に訳して1656年に発表した。

52磯山雅『マタイ受難曲』、筑摩書房2019年、141ページ。
53同上422-424ページの歌詞を使用し、各節の文頭及び第2節の6行目のWerを大文 

字に変更した。
54井形ちづる、吉村恒『宗教音楽対訳集成』、国書刊行会2007年、245ページ以下。 



別府陽子 067

らば至高の栄誉と飾りで美しく装われている」はずである力、「嘲られて」Hohn、 

愚弄されて、「唾を吐かれ」、「いばらの冠で縛られ」る。「常ならばいかなる光も 

及ばぬ」目の輝きも酷く痛めつけられる。

一方トーマス• Bは伝統ある商会の社主で、市参事会員としては「市長の右腕」 

(512£)といわれるほど有能であり、常に最新流行の衣服を着用し、日常会話で 

もハイネの詩を引用するような高い教養と貴族性を感じさせる。つまり「至高の 

栄誉と飾り」があり、「世の権威」も一目置く人物である。しかし妻と少尉の音楽 

の楽しみが醜聞になると、世間の人々はトーマスを妻に欺かれた夫とみて、滑稽 

に思い(vgl.711)、トーマス• Bを「嘲る」のである。そして路上にうつ伏せに昏 

倒して血を流したトーマス• Bの頭部の「血のついた包帯」(751)は、イエスの 

「いばらの冠」に相当し、イエスの痛めつけられて輝きを失った目は、トーマス 

の「半ば開いた目は、濁って白目をむき出している」(751)に対応する。

前節で引用したゲルダの嘆きの言葉と「血汐したたる」には共に、侮辱する言 

葉「嘲笑」Hohnが用いられており、「血汐したたる」のふたつの詩節の最後の行 

「私の心からの挨拶をお受けください」と「誰がこれほど酷く傷めつけたのです」 

には、ゲルダの言葉と同様に傷めつけられた者へのいたわりが表現されている。 

トーマス•Bの描写だけでなく、ゲルダの言葉もコラールに対応しているのであ 

る。さらに、十字架上のイエスに暴言を吐いて石を投げる人々に対応するのが 

トーマス•Bやゲルダの噂をして嘲笑する世間の人々である。

これらの対応関係を示唆しているのが、パウル•ゲールハルトの直系の子孫を 

自称する双子の老嬢である。ふたりは領事夫人主催のエルサレムの夕べの参加者 

で、18世紀の羊飼いの帽子を被り、色褪せた服を着て、貧しい人々に施しをす 

る。そして死を目前にして恐怖におののく領事夫人を見舞うと、夫人の生への執 

着を消し去り、あの世に送り出す葬儀に参列する。先祖のパウル•ゲールハルト 

はコラールでトーマス•Bを看取り、子孫の老姉妹は領事夫人を看取る役割を担 

うと解釈することも可能である。双子の老嬢の存在と3度『マタイ受難曲』を聞 

いたニーチェの逸話は、『マタイ受難曲』とトーマス• Bの関係を暗に示してお 

り、アボットの主張を裏付けている。

イエスは隣人愛を説いて、厳格なユダヤ教の教えを革新し、ニーチェも、 

ショーペンハウアーの思想のペシミズムと生の否定を生の肯定へと180度転回さ 

せた。イエスとニーチェは共に学び取ったことを大きく変える革新的な思想家で 



068

あり、共に使命を全うするために、疲労の極限まで努力して悲劇的結末を迎えた 

「業績の倫理家」である。

一方トーマス• Bはイエスのような聖人ではなく、ひとりの商人であり、哲学 

書の内容も美的観照の体験も翌朝にはすべて忘れる。彼は、伝統を守り、祖父や 

父親を手本にして18世紀的な市民階級の倫理を受け継ぎ、祖父のように素朴に 

利益獲得を目指す実際的な商人でありたいと願っているのであり、革新的な実業 

家になることを目指していない。自由と平等の意味も教養として理解するが、感 

覚的に受け入れることができず、市参事会員に小売商人の息子が選ばれたことを 

不快に感じる。それゆえトーマス・Bは、イエスとニーチェがパロディ化された 

「業績の倫理家」の同一類型とみなすべきである。

6 .十字架に磔けられた者

ニーチェはキリスト教を、生を否定するものとして批判したが、イエスを批判 

したわけではない。『反キリスト者』んかれかR(1888)のアフォリズム32でニー 

チェは「救世主の類型のうちに狂信家を持ち込むことなどしない」傾55)と、イエ 

スをひとつの類型と見る言葉で始めて、次のように記す。

幾らか寛大に表現するならば、イエスをひとつの「自由な精神」と名づけう 

るだろう ——イエスは固定したものすべてを全く認めない。言葉は殺す、 

固定したすべてのものを殺す。イエスだけが知っているように、経験という 

「生」の概念は、イエスにおいては、あらゆる種類の言葉、定式、法則、信仰、 

教義に反する。彼は最も内的なものについてのみ語る。「生命」ないし「真理」 

ないし「光」は、この最も内なるものを表す彼の言葉であり、——その他す 

べてのもの、全実在性、全自然、言葉それ自体は、彼にとっては単なる記号 

の、比喩の価値しか持たない体56)。

ニーチェはイエスを「自由な精神」というが、ニーチェ自身が「自由な精神」であ 

る。彼は大学教授の職を辞して以降、定住せず、イタリア、スイス、南仏を自由

55 KSA 6, S. 203.
56 Ebd., S. 204. 



別府陽子 069

に往来する生活を送った。精神的にも、宗教、伝統、理性、自由平等という民主 

主義の理念などの特定の価値に捉われず、自由に思考した保57)。そして言葉に 

ついても、「道徳外の意味における真理と虚偽について」Über Wahrheit und Lüge 

im aussermoralischen Sinne (1873)に、「あらゆる概念は等しくないものの等置に 

よって成立する」難58)と記して、言葉は隠喩であり、対象を象徴的に固定化する 

とみなして言葉に完全な信頼を置かず、「生」を重視して賛美した。上記引用文 

のイエスをニーチェに置き換えても全く矛盾がなく、マンがニーチェの「十字架 

に磔られた者」という署名を、「馬鹿げた無意味の署名と思うべきではない」保59) 

というのは妥当なことと思われる。

ニーチェはイエスの運命を自己の運命に重ねており、マンはそれを受容してイ 

エスとニーチェを同一類型とみなした。そしてトーマス• Bの最期に、『マタイ 

福音書』と「血汐したたる」を転用した。なぜならマンはトーマス・Bにニーチェ 

を表現したかったからである保60)。

7 .トーマス•マンの「ニーチェ熱」

初期の短編『幸福への意志』Der Wille zum Glück (1896)が、ニーチェの思想 

「権力への意志」を模したタイトルであるように、マンは早くから、ニーチェの 

思想を自分なりに受容して作品を執筆している。しかし「ニーチェ熱」といわれ 

るニーチェの力と美の思想が大流行した時代に、マンはニーチェを倫理家と理解 

していたと述べており保61)、マン自身は「ニーチェ熱」に感染せず、冷静であっ 

たようにみえる。しかしリューベック時代の友人オットー •グラウトフへの手紙 

からは、マンのニーチェへの強い関心が読み取れる。

「ケルン新聞」の編集委員だったオットーの兄フェルディナントは、1897年

57大石紀一郎「自由精神と理性批判」、大石紀一郎他編『ニーチェ事典』、弘文堂1995 
年、253-259ページを参照。

58 KSA1,S. 880.
59 GKFA 13.1,161.
60『反キリスト者』のアフォリズム32の「救世主の類型」からトーマス•マンがヒント 

を得て、救世主の類型に「業績の倫理家」の類型を持ち込んだと考えることも可能 
であるカヾ、ここでは論じない。

61 Vgl. GKFA 13.1,160.



070

の7月21日付の文芸欄で、ヴィルへルミJ. H. Wilhelmiの『カーライルとニー 

チ ェ』仍.Carlyle und 7? Nietzsche. Wie sie Gott suchten, und was für einen Gott sie 

た%族% (1897)の書評をしている。フェルディナントは、まず、著者がカーライ 

ルとニーチェの共通点と相違点を明確にしていることを評価する。しかし著者 

カニニーチェがキリスト教から離反して「最終的に独自のとんでもないもの、と 

んでもなく誇張したイメージを神に見立てた」ことをニーチェ発狂の原因とみな 

していることを批判する。そして結論として、「とりわけ残念なのは、ニーチェ 

の思想を、完成された生の思想ではなく未完成の発展段階にすぎない、とは考 

えないで大言壮語する人々を擁護している点である」保62)と述べて、ニーチェ 

の思想を自分なりに理解した上で批評している。この書評でフェルディナント 

は、「個々の判断と表現方法における類似」Parallelen in Einzel-Urteilen und in der 

Ausdriicksweise^63)という言葉を用いている。

同じ7月21日付のマンのオットーへの手紙を読むと、マンはフェルディナン 

トの文体やセンスを評価していないが、「だがフェルディナントはニーチェにつ 

いて»ひとつの判断«を持っているんだ！敬意を表します！」364)と賞賛して、 

フェルディナントと同じ語彙Urteilをカッコつきで強調して用いている。手紙は 

新聞と同じ日付であることから、マンがこの記事を読んで手紙を書いたことは確 

実であろう。この時期マンはローマにいたので、7月21日に新聞を入手できたか 

どうか不明で、マンが新聞の日付に合わせて手紙に7月21日と記した可能性も 

ある。この手紙の「！」を繰り返す熱意を感じさせる文体は、マンが『ブッデン 

ブローク家の人々』執筆前に、理解の仕方と程度に違いはあるにせよ「ニーチェ 

熱」に感染していたことを示している。

「ニーチェ熱」に感染した多くの詩人や作家たちは、とりわけ『ツァラッストラ 

はこう語った』んか山nz从Zmz历(1885)の影響を受けて、力と美を賛美した 

作品を多く創作したがま65)、マン自身はニーチェを倫理家と理解していた。そ 

れならばマンが作家として自己のニーチェ像、すなわち倫理家としてのニーチェ

62 Zeit, punkt NRW Kölnische Zeitung 1897.7.21, Nr. 667. Literarisches の記事。 https:// 
zeitpunkt.nrw/ulbbn/periodical/zoom/12013119?query=Nietzsche Zeit, punkt NRW 
ノルトライン•ヴェストファーレン州の新聞雑誌記事データベース。

63 Ebd.
64 GKFA 21,94.



別府陽子 071

を表現しようとしたとしても不思議はない。マンは『ブッデンブローク家の人々』 

執筆前に「ハノーの小説」を構想していたが、フィッシャー社からの長編小説執 

筆の勧めで、生家をモデルにした作品にすることを決意した。そうして、ニー 

チェを原型とする「業績の倫理家」の一類型と見なすようになっていた父親を、 

トーマス•Bに描いた。マンがトーマス・Bに表現したのはニーチェその人であ 

る。

『ブッデンブローク家の人々』と『ファウストウス博士』の円環は、ニーチェが 

モデルの小説、すなわち「ニーチェ小説」で結ばれているのである。

(べっぷ•ようこ 大阪大谷大学非常勤講師)

65 Vgl. Hillebrand, Bruno: Frühe Nietzsche-Rezeption in Deutschland. In: Hillebrand, 
Bruno (Hg.): Nietzsche und die deutsche Literatur. Bd.1.Texte zur Nietzsche-Rezeption 
1873-1963. Tübingen 1978, S. 2ff.ヒレブラントはニーチェの影響を受けた作家や詩 
人の209点もの作品を紹介している。



072

Thomas Buddenbrook und Friedrich Nietzsche: 
Eine typologische Untersuchung des 丄eistungsethikers'

Yoko BEPPU

Nach der Vollendung vom Doktor Faustus schrieb Thomas Mann „der Ring schließt 

sich und deutet er damit an, dass der Doktor Faustus eine enge Beziehung zu den Bud­

denbrooks unterhält. Um diese Beziehung zu erläutern, werden im vorliegenden Aufsatz 

die Figur Thomas Buddenbrooks und Friedrich Nietzsches als Typus des ,Leistungsethi- 

kers' untersucht.

Manfred Dierks schreibt, dass sich um die Jahrhundertwende eine Neigung bestärkt, 

die chaotische Situation der verschiedenen Gedanken und Schulen zu ordnen. Bei 

Thomas Mann lässt sich auch eine Neigung zu Typisierungen, z. B. an dem Rollenspiel 

des Prinzen in seiner Kinderzeit oder dem Prinz in der Königliche Hoheit beobachten.

Thomas Mann nennt als Typ des ,Leistungsethikers' nicht nur Thomas Buddenbrook, 

sondern auch mehrere weitere Figuren in seinen Werken, wie Aschenbach in Der Tod in 

Venedig und Leverkühn im Doktor Faustus sowie den Philosophen Friedrich Nietzsche. 

Die ,Leistungsethiker* sind im Tod in Venedig als Menschen beschrieben, „die am 

Rande der Erschöpfung arbeiten, die Überbürdeten, schon Aufgeriebenen, sich noch 

Aufrechthaltenden, all dieser Moralisten der Leistung, die, schmächtig von Wuchs und 

spröde von Mitteln, durch Willensverzückung und kluge Verwaltung sich wenigstens 

eine Zeitlang die Wirkungen der Größe abgewinnen".

Diese Charakteristika sind auch für Thomas Buddenbrook sowie Friedrich Nietzsche 

bezeichnend. Auf beide treffen nicht nur diese allgemeinen Merkmale des ,Leis- 

tungsethikers1 zu, sondern es korrespondieren dazu auch entsprechende biographische 

Ereignisse bzw. literarische Beschreibungen. Beide haben besondere Erlebnisse durch 

die Lektüre der Werke Schopenhauers und durch die Erfahrung des Wirbelns. Thomas 

Buddenbrook stürzt wirbelnd auf die Straße und stirbt, und Nietzsche kritisiert das 

logische Denken als ewig wirbelndes Denken aber er auch denkt im endlose wirbelnden 

Gedanken.

Scott Abott erörtert, dass ein Entsprechungsverhältnis zwischen Passagen im Mat- 

thäusevangelium und der Beschreibung der Sterbeszene Thomas Buddenbrooks besteht.



Yoko BEPPU 073

Hier zeigt sich eine weitere Entsprechung von Verszeilen in der Matthäuspassion von 

Bach. Aber Thomas Buddenbrook ist nur ein Kaufmann und kein Christ, Nietzsche 

hingegen bezeichnet sich selbst als Gekreuzigter. Insofern ist Thomas Buddenbrook als 

parodistische Figur Nietzsches angelegt.

Thomas Mann versteht Nietzsche nicht wie die zeitgenössischen Künstler, die Nietz­

sche vor allem als Ästhetiker nachahmen wollten, sondern Nietzsche als Leistungsethi­

ke r und versucht, einen solchen Nietzsche in der Figur vom Thomas Buddenbrook 

auszudrücken. Dieser figurative Einfluss Nietzsches zeigt sich auch noch im Doktor 

Faustus, sodass Die Budenbrooks und der Doktor Faustus durch Friedrich Nietzsche und 

den Typus des ,Leistungsethikers‘ verbunden sind.




