|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Tale Japanische Intellektuellen am Neckar : Zu ihrem
Heidelberger Studium in den 1920er Jahren

Author(s) |=& , W&

Citation |JH3ZZ#R. 2023, 39, p. 7-21

Version Type|VoR

URL https://doi.org/10.18910/103318

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Japanische Intellektuellen am Neckar
Zu ihrem Heidelberger Studium in den 1920er Jahren*

Kenji MITANI

Seit 1868 berief die japanische Regierung Fachleute aus Europa und Amerika in
verschiedenen Bereichen der Wissenschaft und Technologie als Berater zum méglichst
schnellen Aufbau des modernen Staats, gleichzeitig entsandte sie ausgewihlte japanische
Persdnlichkeiten an westliche Hochschulen. Nicht wenige von ihnen studierten an den
deutschen Universititen (Berlin, Miinchen, Leipzig, Gottingen usw.) vorwiegend Na-
turwissenschaften wie Medizin, Physik und Chemie, die sich dort in der zweiten Hilfte
des 19. Jahrhunderts hochentwickelt hatten; sowie auch Rechts- und Staatswissenschaft,
die zum Etablieren eines konstitutionellen japanischen Rechtssystems nach dem deut-
schen Vorbild erforderlich war. In der Meiji-Zeit (1868-1912) zihlten die japanischen
Studierenden in Deutschland schon mehr als 1700." Jedoch brach der kulturelle
Austausch zwischen beiden Lindern 1914 vollstindig ab, als Japan mit dem Anfang
des Ersten Weltkriegs durch die Japanisch-Britische Allianz dem Deutschen Reich den
Krieg erklirte, um sich dessen koloniale Rechte und Interesse in Ostasien anzueignen.
Erst nach 1920 setzte der Austausch langsam wieder ein. Nun besuchten bemerkens-
werterweise manche Forscher auch aus den Geistes- und Sozialwissenschaften deutsche

Universititen, und zwar, neben Berlin, bevorzugt Heidelberg als Zielort.

In Japanische Studenten in Heidelberg (2013) berichtet Wolfgang Seifert anhand der

im Universititsarchiv erhaltenen studentischen Urkunden, dass nur vier Japaner sich

*  Diese Abhandlung ist die verbesserte und erginzte Version meines auf Japanisch

geschriebenen Aufsatzes Haideruberuku Shoyo. Ryoutaisenkan niokeru doitsubunka-
Jjuyo nituiteno oboegaki, in: Machikaneyama ronso. Bungaku hen. Bd. 56 (2022), S.
1-17. Herzlich danke ich dem JSPS fiir die Unterstiitzung des Forschungsprojekts
22KK0004.

1 Seifert, Wolfgang (hg.): Japanische Studenten in Heidelberg. Ein Aspekt der deutsch-
japanischen Wissenschaftsbeziehungen in den 1920er Jahren. Heidelberg: Verlag
Regionalkultur 2013, S. 10

007




008

im WS 1921/22 als ordentlicher Student in der Ruperto Carola immatrikulierten,
dann aber bis zur Weltfinanzkrise mehr als zehn pro Semester, mit dem Héhepunkt
von zweiundzwanzig Immatrikulationen im WS 1923/24.> Wegen der politisch und
wirtschaftlich unruhigen Verhiltnisse in der spiten Weimarer Republik ebbte die
Studierendenwelle aus Japan allmihlich ab, bis 1938 der Studienaufenthalt in Europa
durch den Ausbruch des Zweiten Weltkriegs ginzlich verhindert wurde. Im iibrigen
muss beriicksichtigt werden, dass manche japanische Gasthérer damals in Heidelberg
blieben, die nicht als ordentlicher Student nur an den von ihnen bevorzugten Lehr-
veranstaltungen teilnahmen. Daran erinnert sich z.B. Yukitoki Takikawa, ein liberaler
Rechtswissenschaftler aus Kyoto: als er 1922 beim kurzen Verbleib am Neckar einmal in
den grofien Saal der philosophischen Vorlesung von Heinrich Rickert blickte, waren ,die
zwei Sitzreihen ganz vorne grofitenteils von den schwarzkdpfigen Hérern, also von Japa-
nern besetzt“. Unter den damals in Heidelberg Studierenden finden sich Gelehrte, die in
den japanischen Geistes- und Sozialwissenschaften von den 1920er- und 30er Jahren eine
unentbehrliche Rolle spielen sollten und nach 1945 immer noch einflussreich waren:
Jiro Abe (FT#RKRER), Kyo Tsuneto (1EHE#), Teiyu Amano (RE E#i), Shuzo Kuki (7
BJE¥), Satomi Takahashi (B#§E3%), Ken Ishihara (AE#H), Kiyoshi Miki (=Xi&),
Hyohe Ohuchi (KXPE#H#), Goro Hani (W/ZFEF) usw. Wenn man ihnen noch Sakuzo
Yoshino (FF{E), Seiichi Hatano (% ¥#—), Sanjuro Tomonaga (¥ =+#8) hin-
zufiigt, die vor 1914 in der Ruperto Carola geforscht hatten, stellt dieser Kreis ein un-
iibersehbares Kapitel der japanischen Geistesgeschichte vor, dessen fiihrende Gelehrten
innerhalb eines kiirzeren Zeitraums unter einem Dach am Neckar zusammenkamen.
Bis jetzt aber ist es noch nicht eingehend erdrtert, wie sie nicht nur die kulturellen und
intellektuellen, sondern auch die gesellschaftlichen Zustinde der Weimarer Republik
beobachteten, welche wissenschaftliche und menschliche Wechselwirkungen sich unter
ihnen angesichts ihrer verschiedenen Fachbereiche ergaben und welchen Einfluss der

Aufenthalt im Deutschland der 1920er Jahre ihnen in Japan erméglichte.

Die historische Betrachtung dieser Intellektuellen setzt mit Heidelberg als Mythos. Bilder
in der neukantianischen Zeit (1972) von Masayuki Kato ein.* Das Werk besitzt aber mit

2 Ebd.,S.11.

3 Takikawa, Yukitoki: Kaiso to Zuiso. [&JIIZE)R [[EI148 & Hi48)]] Tokyo: Yuhikaku 1948,
S. 142.

4 Karo, Masayuki: Haideruberuku no shinwa. Shin-Kantoba jidai Mangekyo. [INEEAFZ [/
A TNV T OHEE FA v M IREEATTESE]] Tokyo: Tanka shinbun. 1972.



Kenji MITANI

den episodenartigen Schilderungen der Philosophen aus beiden Lindern sowie den
privaten Erlebnissen des Autors die Tendenz zu einer lockeren essayistischen Studie.
Heidelberg. Geistesgeschichte einer Universititsstadt (1980) von Keizo Tkimatsu hinge-
gen bietet kompakt und iiberblickend die facettenreiche Historie der kurpfilzischen
Residenzstadt dar, deren Hauptaugenmerk sich gemifl dem Interesse des belesenen
Verfassers vor allem auf die geistige bzw. intellektuelle Landschaft der Stadt von der
Jahrhundertwende bis zur Weimarer Republik richtet. Das Schlusskapitel widmet sich
den Memoiren der japanischen Gelehrten und skizziert ihre persdnlichen und ideologi-

schen Beziehungen zu Professoren wie Windelband, Rickert und Gundolf’

Die von Seifert geleitete Arbeitsgruppe durchsuchte zum ersten Mal die unbekannten
Materialien auf der deutschen Seite, verwendete das Einschreibungsverzeichnis, die
Bewerbungs- und Lebenslaufschreiben der japanischen Studierenden, um deren persén-
liche Charakteristik zu erhellen. Damit ist die Untersuchung japansicher Studierender
an der Universitit Heidelberg in eine neue Phase eingetreten, in der es gleichwohl
Aufgabe bleibt, anhand des in Deutschland erhaltenen Stoffes die Vorbedingung ihres
Studienaufenthalts noch genauer aufzukliren®. Als Vorstufe dazu beschrinke sich die
vorliegende Arbeit auf die Frage, von welcher Motivation die japanischen Gelehrten
nach Heidelberg angezogen wurden und was sie eigentlich von der Geisteswissenschaft
in der Ruperto Carola erwarteten. Jeder von ihnen hatte zwar je nach dem Fach seinen
eigenen Forschungsplan in Heidelberg, doch sind ihre wissenschaftlichen Interessen
unausweichlich durch die intellektuellen Tendenzen in Taisho-Japan (1912-1926)

bedingt, die sich von denen in der Weimarer Republik unterscheiden.

Profile der Studierenden

Seifert zeichnet das typische Profil der japanischen Studierenden in Heidelberg folgen-

derweise: ,Die meisten von ihnen, die fast alle bereits einen akademischen Grad an

5  Ikimatsu, Keizo: Haideruberuku. Aru daigaku-toshi no seishinshi. (A= [ 4 TV
N7 & BRFEERTT OFEMEE]] Tokyo: TBS Buritanika. 1978.

6 Noch umfassendere Untersuchung in der Universititsarchiv Heidelberg hat Jotaro
Kuno in Angriff genommen. Vgl. Kuno: Vaimaru ki Haideruberuku daigaku heno Nihon
karano ryugaku-jokyo to sono rekishiteki haikei. [NEFFZERER[ 7 7 4 < — VEINA TN
NIV 7 RENDHAED O OFFEIRIR & ZDREENE R In: Bunron. Zeitschrift fiir
literaturwissenschaftliche Japanforschung. Nr. 8 (2021), S. 230-274.

009




010

einer japanischen Universitit erworben, eine Anstellung gefunden hatten und in ihren
dreifliger oder vierziger Jahren standen, als sie in Deutschland studierten, wurden nach
ihrer Riickkehr bedeutende Personlichkeiten.” Als Untersuchungsgegenstand wihlt
Seifert zehn Wissenschaftler aus, um ihre biographischen Hintergriinde, ihre Erfahrun-
gen in Heidelberg und nicht zuletzt ihre wissenschaftlichen Leistungen darzustellen:
Jiro Abe (1883-1959), Teiyu Amano (1884-1980), Kiyoshi Miki (1897-1945), Shuzo
Kuki (1888-1941), Reikichi Kita (1885-1961), Ken Ishihara (1882-1976), Goro
Hani (1901-1983), Mukyoku Naruse (1885-1958), Hyohe Ohuchi (1888-1980),
Kaname Akamatsu (1896-1974). Die meisten von ihnen waren in Japan bereits als
Hochschullehrer titig, abgesehen von Kuki, Kita, Miki und Hani, die aber ebenfalls
dank giinstigen finanziellen Verhiltnissen und der starken japanischen Wihrung in der

Weimarer Zeit den mehrjihrigen Aufenthalt geniefien konnten.

Sieben von ihnen befinden sich als reife Wissenschaftler schon in der produktivsten
Lebensperiode, wihrend Akamatsu, Miki und Hani als jiingere in ihren zwanziger
Jahren — am jiingsten ist Hani mit einundzwanzig — sich noch auf der Suche nach ihrer
eigenen Richtung umhertasten. Ohnehin liegt unter den von Seifert selektierten Intel-
lektuellen ein deutlicher Generationsunterschied, den Shuichi Kato zur historischen
Gliederung der modernen japanischen Literatur als gesellschaftliches und ideologisches
Merkmal hervorgehoben hat: die Generation von 1885 und die von 1900. Da die erste
sich in ihrer Jugendzeit nach dem Sieg des Japanisch-Russischen Kriegs, den Japan mit
einer Politik der Landesbereicherung und Militirverstirkung erlangte, ihrer Richtungs-
losigkeit als Individuum in der modernen Gesellschaft bewusst sein miisse, distanziere
sie sich allmihlich vom Eratismus der Meiji-Ara, um sich auf die Durchbildung ihrer
eigenen Personalitit zu konzentrieren.® Die zweite bilde sich in der demokratischeren
Gesellschaft der Taisho-Ara und in dem vom Weltkrieg herbeigebrachten wirtschaftli-
chen Aufschwung, nehme sehr eifrig die westliche Philosophie, Literatur und Kiinste
auf und stelle sich erst spiter dem Marxismus gegeniiber. Im akademischen Kreis der
1920er Jahre hielt man Marx’ Schriften noch vorwiegend als soziohistorische Theorie
zur biirgerlichen Gesellschaft, doch in den 1930er Jahren wurden sie zum Grundprin-

zip des Aktivismus gegen die imperialistische und faschistische Herrschaft, in dessen

7  Seifert:a.a. 0., S. 7.
8  Vgl. Kato, Shuichi: Geschichte der japanischen Literatur. [INHER— [H AL ELFEH]]
Ubersetzt von H. Arnold-Kanamori u. a. Berlin: Scherz 1990, S. 556£.



Kenji MITANI

Bewegung nicht wenige jiingere Intellektuellen hineingezogen werden sollten.” Die bei-
den Generationen in Heidelberg erfahren aber noch keinen politischen, ideologischen
Scheideweg, sondern haben gemeinsam ihre geistige Attitiide und wissenschaftliche
Auffassung: das Vertrauen in den praktisch-moralischen Leitgedanken der Bildung

sowie die Orientierung am neukantianischen Idealismus.

Rezeption des Neukantianismus

Auf die Frage nach einem Anlass, der die japanischen Wissenschaftler der 1920er Jahre
nach Heidelberg wenden lisst’®, kann man ohne weiteres darauf verweisen, dass die
Ruperto Carola seit den 1870er Jahren in der deutschen akademischen Welt als ein
Zentrum des Neukantianismus hochgeschitzt war. Dariiber dufert sich Kiyoshi Miki
sehr ausdriicklich in seinem autobiographischen Essay Lesewanderjahre (1941): ,Eben
weil ich schon in Japan mehrere Biicher von dieser Schule [Neukantianismus] gelesen
habe, und weil ich bei Rickert weiter studieren wollte, besuchte ich Heidelberg.“” Hier
werden wie im Bildungsroman die Entwicklungsstufen eines Jungen aus Provinzstadt
dargestellt, der durch die bedeutungsvollen Begegnungen mit Lehrern und Freunden
sowie die breiteren Leseerfahrungen schliefflich den Weg zum Philosophen eingeschla-

gen hat.

Ich stand unter dem Einfluss der Neukantianer; ein Hintergrund davon wire zwar
die Erfahrung, dass ich schon als Gymnasiast im Lesekreis einen kurzen Text von
Windelband durchlas, aber das auch entsprach wohl der allgemeinen intellektu-
ellen Landschaft Japans in jener Zeit. Gerade als ich 1917 Studium in Kyoto be-

gann, erschienen Kitaro Nishidas bahnbrechendes Werk Intuition und Reflexion im

Vgl. ebd., S. 579ff.

10 Bemerkenswert sind die philosophiegeschichtlichen Betrachtungen von Yoichiro
Ohbhashi, der erneut die Rezeption des Neukantianismus in Japan bewertet hat. Vgl.
Obhashi: Shin Kanto-gakuha to kindai Nihon. Kuwaki Genyoku to Miki Kiyoshi wo
tegakari toshite. [KAGH—BR [F7 ~ MR EAERBE FARKE L =ZRELZFHH
n & LJ] In: Shiso [['B48]] . Nr. 1118 (2017), S. 130-147. Ders.: Bunka-shugi no
kisu. Shin Kanto-gakuha no tetsugaku to ,bunka-shugi®. [[XXfbLEFRDFE FHH >~ b
FROBTEE [XLEFRN In: Shiso. Nr. 1135 (2018), S. 220-238.

11 Miki, Kiyoshi: Dokusho henreki. [=AKiE [FEBE]] In: Miki Kiyoshi zenshu. [[=K
iE4&%]] Bd. 1. Tokyo: Iwanami 1966, S. 413. Im WS 1922/23 und SS 1923 studierte
er bei Rickert in Heidelberg.

011




012

Selbstbewusstsein neben Genyoku Kuwakis Kant und die gegenwiirtige Philosophie.
Diese Monographie arbeitete ich als Einfithrung ins Kantische Gedankensystem
in aller Ausfiihrlichkeit durch. Das einem Jahr zuvor verdffentlichte, mich in der
Ersten Oberschule ergreifende Buch von Sanjuro Tomonaga, Geschichte des ,Ich“
-Bewusstseins in der Neuzeit, beruhte sich auch auf der neukantianischen Auffas-
sung. Es war auch im Jahresende 1917, als das mir unvergessene Werk Probleme
der wirtschaftlichen Philosophie von Kiichiro Souda, der lang bei Rickert studiert
hatte, publiziert wurde. Es veranliess die jiingeren Sozialwissenschaftler, vor allem
Okonomen zur philosophischen Diskussion, viele von denen Windelband und

Rickert erwihnten. So kam es in Japan die Bliitezeit des Neukantianismus."

Der Neukantianismus, der in der Mitte des 19. Jahrhunderts entstand, geht auf die ide-
alistische Philosophie von Kant, besonderes auf seine kritische Erkenntnistheorie und
Teleologie zuriick, um vor der rasanten Fortentwicklung der Naturwissenschaften und
der in der biirgerlichen Gesellschaft fest verankerten materialistischen Weltanschauung
erneut die Giiltigkeit des Wissens um die Werte wie das Gute, Wahre und Schéne zu
rechtfertigen. Diese Tendenz entstand hauptsichlich in Marburg und Heidelberg, blieb
bis zum Ende der 1920er Jahre Hauptstrémung der akademischen Philosophie in den
deutschen Universititen. Als Zentrum der Wertphilosophie formte dabei die Ruperto
Carola, in der ihre fithrenden Gelehrte wie Fischer, Windelband und Rickert auf dem
Katheder standen, mit den Universititen in Freiburg und Straflburg zusammen die so-
genannte siidwestdeutsche Schule.”” Die philosophiegeschichtlichen Werke von Fischer
und Windelband wurden auch in Japan als vortreffliche Handbiicher zum westlichen
Denken sehr viel gelesen. Da das Fach Philosophie in Tokyo sich bis zu den 1890er
Jahren nach dem Vorbild des deutschen Akademismus organisiert hatte, sollten die Stu-
dienanfinger aus dem neukantianischen Sichtpunkt einen historischen Uberblick iiber

die wichtigen europgischen Denker und ihre Leistungen erlernen.

Hinsichtlich der persdnlichen Beziehungen ist es der von der Regierung berufene Philo-
soph Rafael von Koeber, der der Ruperto Carola die jungen japanischen Intellektuellen

niherbringen kénnte. Der Deutsch-Russe selbst hatte bei Kuno Fischer in Heidelberg

12 Ebd., S. 397f.

13 Vgl. Ohashi, Yoichiro: Shin Kanto-ha. [ KIFZ—EB [## >~ k)] In: Sudo, Norihide
(hg.): Tetsugaku no rekishi, Bd. 9 [ZABERNERR [EF DL,/ % 9%]]. Tokyo: Chuo-
koron 2007, S. 413-419.



Kenji MITANI

sein Doktorgrad erlangt und unterrichtete dann mehr als zwanzig Jahre in der Uni-
versitit Tokyo Philosophie, klassische Philologie und Asthetik. Die Teilnehmer an
seinen Lehrveranstaltungen wie Kitaro Nishida, Seiichi Hatano, Tetsuro Watsuji, Jiro
Abe und Shuzo Kuki standen mehr oder weniger unter dem Einfluss der edelherzigen
Persénlichkeit Koebers. Die Intellektuellen bildeten damals in Tokyo einen lockeren
Bekanntenkreis, in dem sie sich auch bei den deutschen Professoren vorstellten, um mit

ihnen in engeren zwischenmenschlichen Kontakt zu kommen.

Reaktion auf Naturalismus

Oft hat man Lesewanderjahre von Miki auch als einen kurzen Entwurf der geistesge-
schichtlichen Beschreibung der Taisho-Ara gesehen, denn der brillante Autor konnte
der intellektuellen Landschaft der Zeit sehr klare Konturen vermitteln. Nach Miki ent-
stehen dort vier frisch auffallende Richtungen, die in seiner Jugendzeit auf ihn grofen
Einfluss ausgeiibt haben: die individualistische Kunstbewegung der Shirakaba-Gruppe;
der Anspruch auf die Kultivierung bzw. auf die véllige Entfaltung der Persdnlichkeit,
den z.B. Jiro Abe in seinem bekanntesten Buch Tagebuch von Santaro behauptet und
der Gymnasiasten und Studenten sehr anzieht; der Anspruch auf kulturelle Schépfung
bzw. den Kulturalismus, den Kiichiro Souda und Genyoku Kuwaki in der theoretisch
elaborierten Lehre der Bildungsidee vertiefen; die buddhistische altruistische Prakti-
fizierung von Tenko Nishida. Wenn diese Strémungen sich erst in der ausgehenden
Meiji-Ara als humanistische Alternative zum Naturalismus konstituiert haben, wie
Miki beobachtet, so ist es notwendig, ihren kulturhistorischen Kontext im Verlaufe
des Japanisch-Russischen Kriegs tiber die naturalistische Bewegung bis zu den neuen

Tendenzen in den 1910er Jahren kurz zu rekapitulieren.

Schon 1959 betont Yasushi Kuyama, von der Darstellung Mikis ausgehend, die Wende
zur Uberwindung des Naturalismus sei eine eigenartige ideengeschichtliche Entwick-
lung der Taisho-Ara. Der Stellenwert des Naturalismus in Japan besteht nach Kuyama
darin, dass er einerseits die Konflikte mit der noch fortbestehenden feudalen Sitte und
Moral thematisiert, andererseits aber das Leben des Individuums fokussiert, das im

Ubergangsstadium zur modernen Gesellschaft sich von Geldgier und Geschlechtstrieb

14 Ebd, S. 401.

013




014

jagen lisst.”” Manche Erzihlungen und Romane, die um 1910 in dieser Richtung
verfasst und bei den gelehrten Lesern sensationell aufgenommen werden, iiben aber
bald auf sie eine melancholische, sogar nihilistische Wirkung aus, weil das detaillierte
Blofilegen menschlicher Trivialititen und Gemeinheiten keine von diesen losgeldsten
Lebensnormen und -prinzipien stiften kénne. ,Der Naturalismus erhob keine Ziele
noch Auswege, nur um ins diistere Dekuvrieren zu geraten. Erst in der dunklen Nieder-
gedriicktheit wurde man dieser Tendenz iiberdriissig, erhoffte sich erneut etwas Idea-
les.“'® Gerade in dieser geistigen Einengung sieht Kuyama einen soziokulturell dhnlichen
geistig gung Y’

ahrboden fiir die idealistische Entwicklung, auf dem sich auch der Neukantianismus

Nihrboden fiir die ideal he E klung, auf d h auch der Neukant

in Deutschland ergab.

Das System Hegels Iste sich auf, bis der dialektische Materialismus von Marx
und der positivistische Materialismus bzw. Empirismus der Naturwissenschaften
als bedeutende philosophische Tendenz auftauchten. Zweifelsohne aber konnte
man nicht lange bei dem eindimensionalen Weltbild des naturwissenschaftlichen
Materialismus bleiben, erwartete also sehnlich eine Philosophie, die sowohl die
Zustindigkeit der Naturwissenschaften bewilligt als auch das kulturell und persén-
lich bestimmte Menschenwesen rechtfertigt. Infolgedessen wurde eine Riickkehr
zur kritischen Philosophie von Kant gefordert, die die naturwissenschaftlichen
Erkenntnisse begriindet, zugleich aber auch eine Grenze formuliert, um ein
idealistisches Gedankensystem zu etablieren. Diese Sachlage in Deutschland ist
analog zu der in Japan am Ende der Meiji-Ara, die in kurzer Zeit einen drastischen
Aufschwung und Verfall des Naturalismus erfahren hat. Darum kamen die japani-

schen Intellektuellen gern dem Neukantianismus entgegen."”

Etwa von 1905 bis 1915, als die Werke von naturalistischen Literaten aus der Provinz
wie Katai Tayama, Toson Shimazaki, Shusei Tokuda, Hakucho Masamune erschienen,
lasst sich ihre literarische Stellung aufgrund der literatursoziologischen Verhiltnisse in
Japan anders als in Europa charakterisieren. Wihrend die franzésischen Autoren wie

Zola, Maupassant oder Briider Goncourt in den 1870er Jahren das genetisch determi-

15 Vgl. Kuyama, Yasushi: Zaishoki no Shisojyokyo. [\ 1L BE [K IE 1 o B A K % ]] In:
Ienaga, Saburo u. a. (hg.): Kindai Nihon-shisoshi kouza. [FKZERIZ A [ER B A B
S8 ] ] Bd. 1. Tokyo: Chikuma 1959, S. 232-237.

16 Ebd, S.233.

17 Ebd,, S. 242f.



Kenji MITANI

nierte Menschenwesen prizis im weiteren gesellschaftlichen Hintergrund schildern,
konzentrieren sich ihre japanischen Kollegen auf die Personen unter den traditionellen
grofifamilialen oder dérflichen Fesseln in den lindlichen Gemeinden sowie auf die mar-
ginalen Intellektuellen, die in Tokyo, sich mit eigenen Liisten und Begierden quilend,
ein miiffiges Leben fithren. Wie Kato scharf kritisiert, sei der Themenbereich der litera-
rischen Naturalisten ,extrem eng und begrenzt auf die Ereignisse in ihrer unmittelbaren
Umgebung®, indem sie ihr Augenmerk auf keine Widerspriiche in der biirgerlichen Ge-
sellschaft auf dem Weg zur Modernisierung, sondern persénliche Leidenschaften und
Empfindungen der kleinen Rastlosen richten. Denn es gebe damals in Japan eigentlich
noch keine Wissenschaftsglaubigkeit, weshalb auch die Autoren keinen Bezug zu einer
naturwissenschaftlichen Methodik hitten.'® Thre Maxime lautet zwar, riickhaltlos die
menschliche Wahrheit zu entbléfen und gemifl ihrem Motto ,naturgetreu” Menschen
darzustellen. Dabei aber beachten sie immer Philosophie, Religion und Wissenschaft als
intellektualistisches Spiel, sogar noch stilistische Raffinierung des Werks als kiinstliche

Manier.

Der Sieg tiber Russland, der fiir die Meiji-Regierung der grofite Erfolg ihrer Moder-
nisierungspolitik war, bedeutete hingegen fiir die jiingeren gelehrten Minner eher das
entscheidende Erléschen der sich zusammenschlieffenden Entwicklung des Staates
und des Individuums. In dieser Hinsicht lisst sich zwar der Narturalismus als fritheres
Symptom der Entfremdung verstehen, die die vom Karrierismus der Meiji-Zeit abwei-
chenden Intellektuellen betraf. Jene Eliten in den kaiserlichen Ober- und Hochschulen,
die in den 6ffentlichen und/oder Zivilsektoren einflussreiche Stelle bekleiden sollen,
sind sich solcher Diskrepanz sicher desto ernsthafter bewusst, so dass sie sich erstmals
in der modernen Geschichte Japans mit der existentiellen Frage konfrontiert sahen, mit
welchem Ziel und Sinn sie als ein vom Staat unabhingiges Menschenwesen ihr Leben
fithren sollen. Fiir diese jungen Eliten war der literarische Naturalismus nicht mehr
befriedigend, weil er sich immer noch der ,naturgemiflen Beschreibung widmete,
letztlich aber durch die gestindige Schilderung von persénlichen Erfahrungen des
Autors die verwirrt schwingende Innerlichkeit des Menschen zeigte. Statt des aussichts-
losen Naturalismus bahnt sich die neue Strémung schon mit der Verdffentlichung der
Kunstzeitschrift Shirakaba (1910) an; dementsprechend verbreitet sich im akademi-

schen Kreis der Neukantianismus mit groflen Schritten, wie Miki bezeugt. Es ist die

18 Vgl. Kato, Shuichi: a. a. O., S. 536.

015




016

idealistische Abneigung zum Naturalismus, die in der Taisho-Ara die Entstehung der
anti-naturalistischen Bewegungen bewirkt, nicht das soziokulturell vorbedingte Krisen-
bewusstsein, dass die Geistes- bzw. Kulturwissenschaft vor dem Aufschwung der Natur-
wissenschaften und Technologien nur schwierig ihre eigene erkenntnistheoretische und

methodologische Legitimitit zu behaupten vermag.

Pathos des Kulturalismus

Genyoku Kuwakis Hauptwerk Kant und die gegenwiirtige Philosophie (1917) legt auch
aus Perspektive des Neukantianismus sehr ausfiihrlich die Problematik und Nachwir-
kung der Philosophie von Kant dar. Darin fasst der Professor der Reichsuniversitit

Tokyo den Neukantianismus seit Windelband folgenderweise zusammen:

Die Leistung von Windelband besteht eben in der weiteren Entfaltung der
kritischen Philosophie von Kant, um sich zu seinen zeitgendssischen Aufgaben
hinzuwenden. [...] Vorausgesetzt, dass die Wissenschaft iiberhaupt sich zweierlei
einteilen lisst, dass das Wissen der Besonderheit keineswegs dem der Allgemeinheit
unterlegen ist, und zwar jener uns sinnvoller als dieser ist, so muss sich die philo-
sophische Untersuchung nicht nur auf die generelles Gesetz aufstellende Natur-
wissenschaft wenden, sie soll allerdings auch die einzelne Begebenheit bestitigende
historische Kulturwissenschaft einschlieffen. Der absolute Wert, den die Normen
beinhalten, stellt sich mit den Begriffen wie dem Wahren, Guten und Schénen vor.
Wenn sie sich alle immer nur in den historischen kulturellen Phinomena zeigen,
soll die Philosophie als Theorie des Geltens notwendigerweise mit der Kultur um-
gehen, in die Normen und Werten sich vergegenwirtigen: philosophisches Wissen

soll endgiiltig zur Kulturphilosophie werden.”’

Der Neukantianismus, der auf die Beleuchtung der Struktur menschlicher Erkenntnis-
arbeit schlechthin zielt, verweigert sich dabei aber einer psychologischen Darlegung.
Stattdessen bietet er nach den unterschiedlichen Modi des Wissens einen systemati-
schen Ausblick dar: man finde durch das nomothetische Verfahren in den sich wieder-
holenden Phinomena ein allgemeingiiltiges Gesetz heraus, dagegen erklire das ideo-

graphische Verfahren Besonderheiten zeitlich und rdumlich einzigartiger Ereignisse. Da

19 Kuwaki, Genyoku: Kanto to gendai no tetsugaku. [ZARBR [H >+ EBROETZ]]
Tokyo: Iwanami 1917, S. 330f.



Kenji MITANI

jenes zur Analyse von natiirlichen, dieses zu der von kulturellen Vorgingen geeigner sei,
kommen notwendigerweise zwei gleichberechtigte Wissensformen vor: Naturwissen-
schaft und Geistes- bzw. Kulturwissenschaft. Die kulturellen Ereignisse, die erst durch
das ideographische Verfahren wissenschaftlich beschrieben werden kénnen, entstehen
in der Geschichte immer schon als etwas, das einen transzendentalen Wert enthilt und
Normativitdt beansprucht. Infolgedessen muss die Kulturphilosophie auch Wertphilo-
sophie sein, die jede wertbeziehende Begebenheit zu begriinden vermag. Damit beab-
sichtigt offensichtlich der Neukantianismus, der Geistes- bzw. Kulturwissenschaft eine
unerschiitterliche philosophische Legitimitit zu geben, die man der Uberlegenheit der

Naturwissenschaften in der zweiten Hilfte des 19. Jahrhunderts entgegenhalten muss.

Nach dem Ersten Weltkrieg beteiligte sich Kuwaki als biirgerlicher Liberaler neben
Sakuzo Yoshino und Tokuzo Fukuda an Reimei-kai, einer Gelehrten- und Journa-
listengesellschaft zur Férderung der Demokratie in Japan. Beachtenswert ist, dass er
1919 in der Gesellschaft einen Vortrag Zum , Kulturalismus“ hielt, als auch Kiichiro
Souda dort tiber Die Logik des ,Kulturalismus“ sprach. Souda, der sich von 1904 an
etwa zehn Jahre in Deutschland aufgehalten und bei Rickert in Freiburg mit einer
wirtschaftsphilosophischen Arbeit promoviert hatte, stand als Okonom auf dem Pult
der Handelshochschule Tokyo. Obwohl Kuwaki und Souda unabhingig voneinander
das Wort Kulturalismus verwendeten, waren sie derselben Uberzeugung, dass man ein
neues, der Demokratie méfSiges Ethos der Zeit auszubreiten habe, dessen Mittelpunke

in der Kultivierung bzw. Kulturschépfung bestehen solle.

Anhand des Vortrags von Souda wird im Folgenden der Begriff des Kulturalismus ge-
nauer besehen. Nach der verweigernden Bemerkung zum konservativen Biirokratismus
und Militarismus hebt Souda mit voller Uberzeugung die Bedeutung der Demokratie
hervor: Nur sie sei imstande, die Kulturproduktion zu férdern sowie kulturelle Werte

zu realisieren.

Kultur ist Gegenbegriff der Natur. Sie ist der ganze Verlauf, in den wir aufgrund
vom Axiom die uns natiirlich gegebene Tatsache erhhen, um die in ihr enthaltene
Idealitdt zu verwirklichen. Dazu gehért es inhaltlich, was wir Kunst, Wissenschaft,
Religion, Moral, Technik, Rechte, Wirtschaft nennen. [...] Der Sinn der Kultur
liegt gerade darin, dass sie als wertrealisierender Prozess einzusehen ist. [...] Das
End und Ziel der Kultur, d.h. das Sollen, das ihr die eigentiimliche Gewichtigkeit
verleiht, heifft Kulturwert. [...] Durch kulturelle Erschaffung und Produktion

017




018

beweist jede Personlichkeit ihre eigene Bedeutsamkeit und Geltung.”

Nach Souda bedeutet Kultur sowohl den Realisierungsprozess der transzendentalen
Werte bzw. Ideale als auch das darin Produzierte. Denn sie formt sich nur von den
menschlichen Anstrengungen in bestimmter Zeit und Ort, die sich aber wiederum als
ein metaphysisches Bestreben, ,die logisch allgemeingiiltigen Werten ins reale kulturelle
Ergebnis zu kristallisieren®, verstehen lassen. Wenn Souda in der wissenschaftlichen
und kiinstlerischen Schépfung die hachste Auﬁerungsform dieser Bestrebungen sieht,
so nihert sich seine kulturalistische Stellung jener Bildungs- oder Kultivierungsidee, die
Jiro Abe als Populirphilosoph der Zeit zur vollkommenen Entfaltung der Persénlichkeit

befiirwortet.

Der Sinn unseres Lebens wird erst dann ginzlich erfiillt, wenn jede Persénlichkeit
sich durch die Beschiftigung mit der Kulturschépfung in einem beschrinkten
Gebiet véllig entfaltet, gerade in ihrer Hochbliite die Allgemeingiiltigkeit unseres
Lebenszwecks erlangt. Dies ist namentlich der Kulturalismus, und auch der Perso-

nalismus.”

Seine Rede muss, voll von pathetischen Ténen, vor allem die jiingeren Hérer aufmun-
tern, die eine vorausschauende Erwiderung zu ihrer aktuellen Frage erwarteten, wie
und wozu sie als selbstindige Persdnlichkeit in der schnell modernisierten Gesellschaft
Japans ihre Lebensaufgabe {ibernehmen und durchfiihren sollen. Uber das Gute von
Kitaro Nishida, das auch den jungen Miki in der Oberschule begeistert hatte, wurde
deshalb sehr viel gelesen, weil die Leser darin den Anspruch zur chreinstimmung der

intellektuellen Betdtigung mit der moralischen Praktifizierung vernahmen.

Philosophische Anschauungen von der Welt und vom Menschen, die behaupten,
dafd es sich mit dem Menschen und der Welt so und so verhalte, stehen in sehr
enger Beziehung zu den praktischen Forderungen der Moral und der Religion,
die vom Menschen verlangen, daf§ er auf diese Weise handele und an jenem Ort
seinen Frieden finde. Der Mensch kann nicht zufrieden sein mit intellektuellen

Uberzeugungen, die mit den Forderungen der Praxis unvereinbar sind. [...] An

20 Souda, Kiichiro: , Bunkashugi“ no ronri. [lL A HE—BR (XL E&E] ORmE]] In:
Kano, Masanao (hg.): Kindai Nihon shiso taikei. Taisho shiso shu II. [EEFEUERR [
HABRBMAER,/KREEEE 1] Tokyo: Chikuma 1977, S. 5.

21 Ebd.



Kenji MITANI

sich gibt es nur eine Wahrheit. Die Wahrheit in der Erkenntnis muf§ unmittelbar
praktische Wahrheit, und praktische Wahrheit muss unmittelbar Wahrheit in der

. .22
Erkenntnis sein.

Wissenschaft und Ideal

Kurz vor dem Ende des Weltkriegs war Reikichi Kita von Japan abgefahren, iiber
Frankreich und Italien erreichte er Berlin, dann Heidelberg als letztes Ziel.® Dazwi-
schen suchte Kita, als ob er ein Kavalier auf dem abenteuerlichen Weg wire, fithrende
Denker wie Bergson in Paris und Croce in Rom auf und beteiligte sich aktiv an Vortri-
gen der berithmten Gelehrten oder Politiker. Nach der Heimkehr publizierte Kita sein
einzigartiges Buch Philosophische Besuchgiinge, in dem der ambitionierte Autor nicht
selten iibertreibend seine Erfahrungen in Europa berichtete, z.B. wie sein grobes Referat
zur Zen-buddhistischen Praxis oder zum Wesen der japanischen traditionellen Mystik
die Seminarteilnehmer bei Rickert begeistert habe. Trotz seiner etwas prahlerischen
Beschreibung ist die Erwihnung eines kurzen Gesprichs uniibersehbar, das Kita ver-

mutlich 1922 mit Rickert in Heidelberg fithrte.

»Bei uns in Japan®, sagte ich, ,verwendet man heutzutage das Wort ,Kultura-
lismus®“, das Sie aber wohl nicht fiir den deutschen Wortschatz haben wiirden.“
Darauf erwiderte der Professor [Rickert]: ,Das konnte man zwar auch auf Deutsch
sagbar sein, wenn man sich wagen sollte. Doch klingt mir das Wort offenbar
bedeutungslos. Meine Philosophie ist zwar Kulturphilosophie, aber Kulturalismus
ist sie keinesfalls. Wiirde man die Kultur als schon vollendetes Kulturprodukt
verstehen, so miisste man nicht danach streben, was sich schon erfiillt hat. Wiirde
man aber den Kulturalismus als Streben danach erfassen, die noch nicht verwirk-
lichten Werte zu realisieren, so bleibe er blof§ ein Prophetentum, also wire er den
Aufgaben der Kulturphilosophie als Wissenschaft fremd. In meinem System ist
die Natur nur zu erkliren, der Wert nur zu verstehen, der wesentliche Sinn nur

.4
aufzuweisen.

22 Nishida, Kitaro: Uber das Gute. [FaH%5EF [#E DHFZE]] Ubersetzt von Peter Poreer.
Frankfurt a. M.: Insel 1989, S. 71.

23 Vgl Seifert: a. a. O, S. 48-55.

24 Kita, Reikichi: Tessugaku angya. [t ¥ & [ %47 1 ]] Tokyo: Shincho 1925, S. 76.
Sein Studium in Heidelberg begann mit dem SS 1921 und beendete im SS 1922.

019




020

Der eifrige Besucher sieht von der niichtern ausweichenden Bemerkung von Rickert
verlegen aus, denn er muss dem Kulturphilosophen auch die Bekriftigung der neuen
auffallenden Zuneigung zur Kultur in seinem Heimatland erwartet haben. Vielleicht
findet Rickert schon in dem Schlagwort ,Kulturalismus® einen Ansatz zum verdich-
tigen Enthusiasmus, wie er in Deutschland bei der heftigen Kontroverse um das
rationalistisch-analytische Erkenntnis und die isthetisch-einheitlichen Erlebnisse der

Welt die Studenten ergriffen hatte.

Schon im Laufe des Weltkriegs hatten viele geahnt, dass mit den schlechten Zustin-
den der Fronten nicht nur militirischer Fehlschlag unvermeidlich war, sondern auch
ein griindlicher Zusammenbruch der bestehenden Sozial- und Moralordnungen des
Reichs bevorstand. Dieses kritische Bewusstsein stimmte sehr mit den Forderungen des
George-Kreises seit der Jahrhundertwende iiberein, statt einer flach rationalisierten Ge-
sellschaft und ihres zusammenhanglosen Wissens ein neues Bild des ganzen Menschen
aufzubauen. In der Tat versammelte George dank seiner charismatisch fithrenden Per-
sonlichkeit ausgewihlte Anhinger wie Friedrich Gundolf, Karl Wolfskehl und Ludwig
Klages um sich, mit denen er eine fast kultisch innige, sogar homosoziale Verbindung
einging. Nach dem Krieg erschien George den orientierungslosen Studenten als ein
radikaler Kritiker einer mechanischen, materialistischen Zivilisation, als ein esoterischer
Prophet einer isthetischen Kultur. Die studentische Schwirmerei von der Auseinan-
dersetzung des George-Kreises mit den institutionalisierten Wissenschaften erreichte
einen Hohepunke, als Max Weber 1919 in seinem bekanntesten Vortrag Wissenschaft
als Beruf den Stellenwert des rationalistisch analysierenden Verfahrens des Wissens und
die notwendige Spezialisierung der Forschung betonte. Die von George beeinflussten
jlingeren Intellektuellen zeigten sehr heftige polemische Reaktion auf die ihnen zu kon-
ventionelle, lediglich objektivistische Position Webers, die nach seinem plétzlichen Tod

als eine Art Generationsstreit weitergefithrt wurde.”

. D - . 2%
Da auch Weber wie Rickert von der neukantianischen Erfassung des Wissens ausgeht,

ist es fiir ihn folgerichtig, dass die ehrliche wissenschaftliche Arbeit in den Natur-

25 Vgl. Kan, Sang-jun: Max Weber to kindai. Gorika-ron no puroburematiku. [Z#H [ v
FA g z—N—bER FEARDO 7T T LT 14 — 7 ]] Tokyo: Ochanomizu
shobo 1986, S. 141-163.

26 Vgl. Ohbayashi, Shinji: Max Weber to dojidaijintachi. Dorama toshiteno shisoshi. [K#AE
BIRy 72 - vz—N—tRABRALDL F7< & LTOEEE]] Tokyo: Iwanami
1993, S. 8-16.



Kenji MITANI

wissenschaften wie den Kulturwissenschaften die Distanzierung von allen subjektiv
befangenen Erlebnissen und Anschauungen benstigt, um gemifd den Erkenntnisformen
des eigenen Fachbereichs gréfitmégliche Genauigkeit und Objektivitdt der Forschung
zu erreichen. Weil es auch fiir Rickert keinesfalls zur wissenschaftlichen Aufgabe gehérrt,
unmittelbar auf die Frage zu beantworten, welchen Werten und Normen man sich
unterwerfen soll, sogar wahrsagerisch den Sinn und Weg des menschlichen Lebens zu
verkiindigen, distanziert er sich von dem ,Kulturalismus®, den der junge Philosoph aus
Japan ihm ziemlich stolz vorgestellt hat. Denn die Kulturphilosophie Rickerts begrenzt
sich darauf, anhand der Erkenntnis des historisch einmaligen Kulturereignisses die

Giiltigkeit des Kulturwerts zu rechtfertigen.

Es ist sicher, dass der Studienaufenthalt der japanischen Gelehrten in Heidelberg
durch die Rezeption des Neukantianismus ausgeldst wird, die wiederum mit den anti-
naturalistischen Strémungen der Taisho-Ara vorgeht. Im Unterschied zur bisherigen
Erklirung, wie sie Kuyama dargeboten hat, gab es damals in Japan noch keine tiberwil-
tigende Dominanz der Naturwissenschaften gegeniiber den kulturwissenschaftlichen
Gebieten. Vielleicht war den meisten japanischen Intellektuellen jene Aktualitit fremd,
der Kulturwissenschaft eine theoretische Basis zu geben, wie sie der Neukantianismus
in seiner umfassenden Erkenntnis- bzw. Wissenschaftstheorie mit der Hervorhebung
des axiologischen Aspekts aus der Kantischen kritischen Philosophie konstruiert hat.
In den 1920er Jahren jedoch befriedigt der Neukantianismus die deutschen Studenten
nicht mehr, deren geistiges Bediirfnis nach einem ganzmenschlichen Erlebnis und der
anschaulichen Erfassung der Welt hinsichtlich der Gemiitsregung dem idealistischen

Pathos in Taisho-Japan nahekommt.

Allerdings hat man stets mit aller Vorsichtigkeit die kulturhistorische Parallelitit
zwischen den Lindern zu diskutieren, besonders in der Zeit, in der die deutsche Ge-
sellschaft von der katastrophalen Stimmung der Kriegsniederlage geprigt war, wihrend
Japan aufgrund der Kriegskonjunktur ein iiberhitztes Wirtschaftswachstum erfuhr.
Daher stellt sich jetzt die fundamentale Frage, mit welcher Tragweite, mit welchem
sozialgeschichtlichen und gedenkhistorischen Sachverhalt man den Konflikt des Natu-
ralismus mit den anti-naturalistischen Tendenzen sowie den iiberbelasteten Begriff der

Kultur in Japan und Deutschland verstehen kann und muss.

(ZB08  KIRRFEACEFR R EIR)

021




