
Title Japanische Intellektuellen am Neckar : Zu ihrem
Heidelberger Studium in den 1920er Jahren

Author(s) 三谷 ,研爾

Citation 独文学報. 2023, 39, p. 7-21

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/103318

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



Japanische Intellektuellen am Neckar 

Zu ihrem Heidelberger Studium in den 1920er Jahren* 

Kenji MITANI 

Seit 1868 berief die japanische Regierung Fachleute aus Europa und Amerika in 

verschiedenen Bereichen der Wissenschaft und Technologie als Berater zum möglichst 

schnellen Aufbau des modernen Staats, gleichzeitig entsandte sie ausgewählte japanische 

Persönlichkeiten an westliche Hochschulen. Nicht wenige von ihnen studierten an den 

deutschen Universitäten (Berlin, München, Leipzig, Göttingen usw.) vorwiegend Na­

turwissenschaften wie Medizin, Physik und Chemie, die sich dort in der zweiten Hälfte 

des 19. Jahrhunderts hochentwickelt hatten; sowie auch Rechts- und Staatswissenschaft, 

die zum Etablieren eines konstitutionellen japanischen Rechtssystems nach dem deut­

schen Vorbild erforderlich war. In der Meiji-Zeit (1868-1912) zählten die japanischen 

Studierenden in Deutschland schon mehr als 1700. 1 Jedoch brach der kulturelle 

Austausch zwischen beiden Ländern 1914 vollständig ab, als Japan mit dem Anfang 

des Ersten Weltkriegs durch die Japanisch-Britische Allianz dem D eutschen Reich den 

Krieg erklärte, um sich dessen koloniale Rechte und Interesse in Ostasien anzueignen. 

Erst nach 1920 setzte der Austausch langsam wieder ein. Nun besuchten bemerkens­

werterweise manche Forscher auch aus den Geistes- und Sozialwissenschaften deutsche 

Universitäten, und zwar, neben Berlin, bevorzugt Heidelberg als Zielort. 

In Japanische Studenten in Heidelberg (2013) berichtet Wolfgang Seifert anhand der 

im Universitätsarchiv erhaltenen studentischen Urkunden, dass nur vier Japaner sich 

Diese Abhandlung ist die verbesserte und ergänzte Version meines auf Japanisch 
geschriebenen Aufsatzes Haideruberuku Shoyo. Ryoutaisenkan niokeru doitsubunka­

juyo nituiteno oboegaki, in: Machikaneyama ronso. Bungaku hen. Bd. 56 (2022), S. 
1-17. Herzlich danke ich dem JSPS für die Unterstützung des Forschungsprojekts 

22KK0004. 
Seifert, Wolfgang (hg. ): Japanische Studenten in Heidelberg. Ein Aspekt der deutsch­

japanischen Wissenschaftsbeziehungen in den 1920er Jahren. Heidelberg: Verlag 
Regionalkultur 2013, S. 10 

007 __ _ 



___ 008 

im WS 1921/22 als ordentlicher Student in der Ruperto Carola immatrikulierten, 

dann aber bis zur Weltflnanzkrise mehr als zehn pro Semester, mit dem Höhepunkt 

von zweiundzwanzig Immatrikulationen im WS 1923/24. 2 Wegen der politisch und 

wirtschaftlich unruhigen Verhältnisse in der späten Weimarer Republik ebbte die 

Studierendenwelle aus Japan allmählich ab, bis 1938 der Studienaufenthalt in Europa 

durch den Ausbruch des Zweiten Weltkriegs gänzlich verhindert wurde. Im übrigen 

muss berücksichtigt werden, dass manche japanische Gasthörer damals in Heidelberg 

blieben, die nicht als ordentlicher Student nur an den von ihnen bevorzugten Lehr­

veranstaltungen teilnahmen. Daran erinnert sich z.B. Yukitoki Takikawa, ein liberaler 

Rechtswissenschaftler aus Kyoto: als er 1922 beim kurzen Verbleib am Neckar einmal in 

den großen Saal der philosophischen Vorlesung von Heinrich Ricken blickte, waren „die 

zwei Sitzreihen ganz vorne größtenteils von den schwarzköpfigen Hörern, also von Japa­

nern beserzt".3 Unter den damals in Heidelberg Studierenden finden sich Gelehrte, die in 

den japanischen Geistes- und Sozialwissenschaften von den 1920er- und 30er Jahren eine 

unentbehrliche Rolle spielen sollten und nach 1945 immer noch einflussreich waren: 

JiroAbe (ßn1älli'kN~), KyoTsuneto (·lisIJIU~), TeiyuAmano (::R!fftl:t!i), Shuzo Kuki (1L 

.lllsl:€), Satomi Takahashi (//litl'll~), Ken Ishihara (::fi}J)(~), Kiyoshi Miki (:::*il), 

Hyohe Ohuchi (::kP-l~!w), Goro Hani (;J~f:::.1:iN~) usw. Wenn man ihnen noch Sakuzo 

Yoshino (B'lfff'F:€), Seiichi Hatano (iilt?P-!ffm-), Sanjuro Tomonaga (ili'J7j(:::-H~) hin­

zufügt, die vor 1914 in der Ruperto Carola geforscht hatten, stellt dieser Kreis ein un­

übersehbares Kapitel der japanischen Geistesgeschichte vor, dessen führende Gelehrten 

innerhalb eines kürzeren Zeitraums unter einem Dach am Neckar zusammenkamen. 

Bis jetzt aber ist es noch nicht eingehend erörtert, wie sie nicht nur die kulturellen und 

intellektuellen, sondern auch die gesellschaftlichen Zustände der Weimarer Republik 

beobachteten, welche wissenschaftliche und menschliche Wechselwirkungen sich unter 

ihnen angesichts ihrer verschiedenen Fachbereiche ergaben und welchen Einfluss der 

Aufenthalt im Deutschland der l 920er Jahre ihnen in Japan ermöglichte. 

Die historische Betrachtung dieser Intellektuellen setzt mit Heidelberg als Mythos. Bilder 

in der neukantianischen Zeit (1972) von Masayuki Karo ein.4 Das Werk besitzt aber mit 

2 Ebd., S. 11. 
3 Takikawa, Yukitoki: Kaiso to Zuiso. [~Jll~JJI f@li';!UiJJU] Tokyo: Yuhikaku 1948, 

s. 142. 
4 Karo, Masayuki: Haideruberuku no shinwa. Shin-Kantoha jidai Mangekyo. [1J□ iilt ~ r 1, 

17'Jv«Jv:70)'flllfü'i ffi":iJ;,, riJfc~{t7H/Hij] Tokyo:Tankashinbun. 1972. 



Kenji MITANI 009 __ _ 

den episodenartigen Schilderungen der Philosophen aus beiden Ländern sowie den 

privaten Erlebnissen des Autors die Tendenz zu einer lockeren essayistischen Srudie. 

Heidelberg. Geistesgeschichte einer Universitätsstadt (1980) von Keizo Ikimatsu hinge­

gen bietet kompakt und überblickend die facettenreiche Historie der kurpfälzischen 

Residenzstadt dar, deren Hauptaugenmerk sich gemäß dem Interesse des belesenen 

Verfassers vor allem auf die geistige bzw. intellektuelle Landschaft der Stadt von der 

Jahrhundertwende bis zur Weimarer Republik richtet. Das Schlusskapitel widmet sich 

den Memoiren der japanischen Gelehrten und skizziert ihre persönlichen und ideologi­

schen Beziehungen zu Professoren wie Windelband, Ricken und Gundolf.5 

Die von Seifert geleitete Arbeitsgruppe durchsuchte zum ersten Mal die unbekannten 

Materialien auf der deutschen Seite, verwendete das Einschreibungsverzeichnis, die 

Bewerbungs- und Lebenslaufschreiben der japanischen Studierenden, um deren persön­

liche Charakteristik zu erhellen. Damit ist die Untersuchung japansicher Studierender 

an der Universität Heidelberg in eine neue Phase eingetreten, in der es gleichwohl 

Aufgabe bleibt, anhand des in Deutschland erhaltenen Sroffes die Vorbedingung ihres 

Studienaufenthalts noch genauer au&.uklären6• Als Vorstufe dazu beschränkt sich die 

vorliegende Arbeit auf die Frage, von welcher Motivation die japanischen Gelehrten 

nach Heidelberg angezogen wurden und was sie eigentlich von der Geisteswissenschaft 

in der Ruperro Carola erwarteten. Jeder von ihnen hatte zwar je nach dem Fach seinen 

eigenen Forschungsplan in Heidelberg, doch sind ihre wissenschaftlichen Interessen 

unausweichlich durch die intellektuellen Tendenzen in Taisho-Japan (1912-1926) 

bedingt, die sich von denen in der Weimarer Republik unterscheiden. 

Profile der Studierenden 

Seifert zeichnet das typische Profil der japanischen Studierenden in Heidelberg folgen­

derweise: ,,Die meisten von ihnen, die fast alle bereits einen akademischen Grad an 

5 Ikimatsu, Keizo: Haideruberuku. Aru daigaku-toshi no seishinshi. [~tili&.::: f 1, 1 -r Jv 
«Jv 7 ib 7., :.kct'll~rriO)'fiH$~j ] Tokyo: TBS Buriranika. 1978. 

6 Noch umfassendere Untersuchung in der Universitätsarchiv Heidelberg hat Jotaro 
Kuno in Angriff genommen. Vgl. Kuno: Vaimaru ki Haideruberuku daigaku heno Nihon 

karano ryugaku-jokyo to sono rekishiteki haikei. [j\ff~::k~~ 1 rf 7 1 ? - Jt,,Jtlj;, 1 T Jv 
«Jv 7 :.kl!f."'--0) B ;ijs:i,p G O)f,!/l!f.;JxiR. /:: -'cO)lJ\l<~B9'1f~JJ In: Bunron. Zeitschrift für 

literaturwissenschaftliche ]apanforschung. Nr. 8 (2021), S. 230-274. 



___ 010 

einer japanischen Universität erworben, eine Anstellung gefunden hatten und in ihren 

dreißiger oder vierziger Jahren standen, als sie in Deutschland studierten, wurden nach 

ihrer Rückkehr bedeutende Persönlichkeiten."7 Als Untersuchungsgegenstand wählr 

Seifert zehn Wissenschaftler aus, um ihre biographischen Hintergründe, ihre Erfahrun­

gen in Heidelberg und nicht zuletzt ihre wissenschafdichen Leistungen darzustellen: 

Jiro Abe (1883-1959), Teiyu Amano (1884-1980), Kiyoshi Miki (1897-1945), Shuzo 

Kuki (1888-1941), Reikichi Kita (1885-1961), Ken Ishihara (1882-1976), Goro 

Hani (1901-1983), Mukyoku Naruse (1885-1958), Hyohe Ohuchi (1888-1980), 

Kaname Akamatsu (1896-1974) . Die meisten von ihnen waren in Japan bereits als 

Hochschullehrer tätig, abgesehen von Kuki, Kita, Miki und Hani, die aber ebenfalls 

dank günstigen finanziellen Verhältnissen und der starken japanischen Währung in der 

Weimarer Zeit den mehrjährigen Aufenthalt genießen konnten. 

Sieben von ihnen befinden sich als reife Wissenschafder schon in der produktivsten 

Lebensperiode, während Akamatsu, Miki und Hani als jüngere in ihren zwanziger 

Jahren - am jüngsten ist Hani mit einundzwanzig - sich noch auf der Suche nach ihrer 

eigenen Richtung umhertasten. Ohnehin liegt unter den von Seifert selektierten Intel­

lektuellen ein deudicher Generationsunterschied, den Shuichi Karo zur historischen 

Gliederung der modernen japanischen Literatur als gesellschaftliches und ideologisches 

Merkmal hervorgehoben hat: die Generation von 1885 und die von 1900. Da die erste 

sich in ihrer Jugendzeit nach dem Sieg des Japanisch-Russischen Kriegs, den Japan mit 

einer Politik der Landesbereicherung und Militärverstärkung erlangte, ihrer Richtungs­

losigkeit als Individuum in der modernen Gesellschaft bewusst sein müsse, distanziere 

sie sich allmählich vom Etatismus der Meiji-Ära, um sich auf die Durchbildung ihrer 

eigenen Personalität zu konzentrieren. 8 Die zweite bilde sich in der demokratischeren 

Gesellschaft der Taisho-Ära und in dem vom Welrkrieg herbeigebrachten wirrschaftli­

chen Aufschwung, nehme sehr eifrig die wesdiche Philosophie, Literatur und Künste 

auf und stelle sich erst später dem Marxismus gegenüber. Im akademischen Kreis der 

1920er Jahre hielt man Marx' Schriften noch vorwiegend als soziohistorische Theorie 

zur bürgerlichen Gesellschaft, doch in den 1930er Jahren wurden sie zum Grundprin­

zip des Aktivismus gegen die imperialistische und faschistische Herrschaft, in dessen 

7 Seifert: a. a. 0., S. 7. 
8 Vgl. Karo, Shuichi: Geschichte der japanischen Literatur. [ 1J□ ilUsJ- rG :,j;::X"tS!:.ij;mJJ 

Übersetzt von H. Arnold-Kanamori u. a. Berlin: Scherz 1990, S. 556f. 



Kenji MITANI 011 __ _ 

Bewegung nicht wenige jüngere Intellektuellen hineingezogen werden sollten.9 Die bei­

den Generationen in Heidelberg erfahren aber noch keinen politischen, ideologischen 

Scheideweg, sondern haben gemeinsam ihre geistige Attitüde und wissenschafcliche 

Auffassung: das Vertrauen in den praktisch-moralischen Leitgedanken der Bildung 

sowie die Orientierung am neukantianischen Idealismus. 

Rezeption des Neukantianismus 

Auf die Frage nach einem Anlass, der die japanischen Wissenschaftler der 1920er Jahre 

nach Heidelberg wenden lässt10 , kann man ohne weiteres darauf verweisen, dass die 

Ruperco Carola seit den 1870er Jahren in der deutschen akademischen Welt als ein 

Zentrum des Neukantianismus hochgeschätzt war. Darüber äußere sich Kiyoshi Miki 

sehr ausdrücklich in seinem autobiographischen Essay Lesewanderjahre (1941): ,,Eben 

weil ich schon in Japan mehrere Bücher von dieser Schule [Neukantianismus] gelesen 

habe, und weil ich bei Rickerc weiter studieren wollte, besuchte ich Heidelberg." 11 Hier 

werden wie im Bildungsroman die Entwicklungsstufen eines Jungen aus Provinzstadt 

dargestellt, der durch die bedeutungsvollen Begegnungen mit Lehrern und Freunden 

sowie die breiteren Leseerfahrungen schließlich den Weg zum Philosophen eingeschla­

gen hat. 

Ich stand unter dem Einfluss der Neukantianer; ein Hintergrund davon wäre zwar 

die Erfahrung, dass ich schon als Gymnasiast im Lesekreis einen kurzen Text von 

Windelband durchlas, aber das auch entsprach wohl der allgemeinen intellektu­

ellen Landschaft Japans in jener Zeit. Gerade als ich 1917 Studium in Kyoto be­

gann, erschienen Kitaro Nishidas bahnbrechendes Werk Intuition und Reflexion im 

9 Vgl. ebd., S. 579ff. 
10 Bemerkenswert sind die philosophiegeschichclichen Betrachtungen von Yoichiro 

Ohhashi, der erneut die Rezeption des Neukantianismus in Japan bewertet hat. Vgl. 
Ohashi: Shin Kanto-gakuha to kindai Nihon. Kuwaki Genyoku to Miki Kiyoshi wo 

tegakari toshite. [:k#.ii'§: - ~~ 1~;/J:,, 1''F'iliU::i!r1"tB,$: ~*~lllU:: .::: *iFi~=J=-iJl'/,p 
~ C VCJ] In: Shiso [ L~t~J] . Nr. 1118 (2017), S. 130-147. Ders. : Bunka-shugi no 
kisu. Shin Kamo-gakuha no tetsugaku eo „bunka-shugi". [1:::t1t±~O)Ji~ ~ ;/J :,, 1' 
'F'iJRO)'fli''F'c 1:::t1t±~JJJ In: Shiso. Nr. 1135 (2018), S. 220-238 . 

11 Miki, Kiyoshi: Dokusho henreki. [=*iFi r~=l=ii~J J In: Miki Kiyoshi zenshu. [ r.:::::* 
iFi~~JJ Bd. 1. Tokyo: Iwanami 1966, S. 413. Im WS 1922/23 und SS 1923 studierte 
er bei Ricken in Heidelberg. 



___ 0]2 

Selbstbewusstsein neben Genyoku Kuwakis Kant und die gegenwärtige Philosophie. 

Diese Monographie arbeitete ich als Einführung ins Kantische Gedankensystem 

in aller Ausführlichkeit durch. Das einem Jahr zuvor veröffentlichte, mich in der 

Ersten Oberschule ergreifende Buch von Sanjuro Tomonaga, Geschichte des „Ich" 

-Bewusstseins in der Neuzeit, beruhte sich auch auf der neukantianischen Auffas­

sung. Es war auch im Jahresende 1917, als das mir unvergessene Werk Probleme 

der wirtschaftlichen Philosophie von Kiichiro Souda, der lang bei Ricken studiert 

hatte, publiziert wurde. Es veranliess die jüngeren Sozialwissenschaftler, vor allem 

Ökonomen zur philosophischen Diskussion, viele von denen Windelband und 

Ricken erwähnten. So kam es in Japan die Blütezeit des Neukantianismus. 12 

Der Neukantianismus, der in der Mitte des 19. Jahrhunderts entstand, geht auf die ide­

alistische Philosophie von Kant, besonderes auf seine kritische Erkenntnistheorie und 

Teleologie zurück, um vor der rasanten Forrentwicklung der Naturwissenschaften und 

der in der bürgerlichen Gesellschaft fest verankerten materialistischen Weltanschauung 

erneut die Gülrigkeit des Wissens um die Werte wie das Gute, Wahre und Schöne zu 

rechtfertigen. Diese Tendenz entstand hauptsächlich in Marburg und Heidelberg, blieb 

bis zum Ende der 1920er Jahre Hauptströmung der akademischen Philosophie in den 

deutschen Universitäten. Als Zentrum der Wertphilosophie formte dabei die Ruperro 

Carola, in der ihre führenden Gelehrte wie Fischer, Windelband und Ricken auf dem 

Katheder standen, mit den Universitäten in Freiburg und Straßburg zusammen die so­

genannte südwestdeutsche Schule. 13 Die philosophiegeschichtlichen Werke von Fischer 

und Windelband wurden auch in Japan als vorrreffiiche Handbücher zum westlichen 

Denken sehr viel gelesen. Da das Fach Philosophie in Tokyo sich bis zu den 1890er 

Jahren nach dem Vorbild des deutschen Akademismus organisiert hatte, sollten die Stu­

dienanfanger aus dem neukantianischen Sichtpunkt einen historischen Überblick über 

die wichtigen europäischen Denker und ihre Leistungen erlernen. 

Hinsichtlich der persönlichen Beziehungen ist es der von der Regierung berufene Philo­

soph Rafael von Koeber, der der Ruperro Carola die jungen japanischen Intellektuellen 

näherbringen könnte. Der Deutsch-Russe selbst hatte bei Kuno Fischer in Heidelberg 

12 Ebd., S. 397f. 
13 Vgl. Ohashi, Yoichiro: Shin Kanto-ha. [::ktti'.l§F-.ll!~ rf!r::IJ:,, 1-iJiUJ In: Sudo, Norihide 

(hg.): Tetsugaku no rekishi, Bd. 9 [~J/Ulll1Hi f11fej!:O)/r;!:5t:/~9~.IJ . Tokyo: Chuo­
koron 2007, S. 413-419. 



KenjiMITANI 013 __ _ 

sein Doktorgrad erlangt und unterrichtete dann mehr als zwanzig Jahre in der Uni­

versität Tokyo Philosophie, klassische Philologie und Ästhetik. Die Teilnehmer an 

seinen Lehrveranstaltungen wie Kitaro Nishida, Seiichi Hatano, Tetsuro Watsuji, Jiro 

Abe und Shuzo Kuki standen mehr oder weniger unter dem Einfluss der edelherzigen 

Persönlichkeit Koebers. Die Intellektuellen bildeten damals in Tokyo einen lockeren 

Bekanntenkreis, in dem sie sich auch bei den deutschen Professoren vorstellten, um mit 

ihnen in engeren zwischenmenschlichen Kontakt zu kommen. 

Reaktion auf Naturalismus 

Oft hat man Lesewanderjahre von Miki auch als einen kurzen Entwurf der geistesge­

schicht!ichen Beschreibung der Taisho-Ära gesehen, denn der brillante Autor konnte 

der intellektuellen Landschaft der Zeit sehr klare Konturen vermitteln. Nach Miki ent­

stehen dort vier frisch auffallende Richtungen, die in seiner Jugendzeit auf ihn großen 

Einfluss ausgeübt haben: die individualistische Kunstbewegung der Shirakaba-Gruppe; 

der Anspruch auf die Kultivierung bzw. auf die völlige Entfaltung der Persönlichkeit, 

den z.B. Jiro Abe in seinem bekanntesten Buch Tagebuch von Santaro behauptet und 

der Gymnasiasten und Studenten sehr anzieht; der Anspruch auf kulturelle Schöpfung 

bzw. den Kulturalismus, den Kiichiro Souda und Genyoku Kuwaki in der theoretisch 

elaborierten Lehre der Bildungsidee vertiefen; die buddhistische altruistische Prakti­

fizierung von Tenko Nishida. Wenn diese Strömungen sich erst in der ausgehenden 

Meiji-Ära als humanistische Alternative zum Naturalismus konstituiert haben, wie 

Miki beobachtet, 14 so ist es notwendig, ihren kulturhistorischen Kontext im Verlaufe 

des Japanisch-Russischen Kriegs über die naturalistische Bewegung bis zu den neuen 

Tendenzen in den 191 Oer Jahren kurz zu rekapitulieren. 

Schon 1959 betont Yasushi Kuyama, von der Darstellung Mikis ausgehend, die Wende 

zur Überwindung des Naturalismus sei eine eigenartige ideengeschicht!iche Entwick­

lung der Taisho-Ära. Der Stellenwert des Naturalismus in Japan besteht nach Kuyama 

darin, dass er einerseits die Konflikte mit der noch fortbestehenden feudalen Sitte und 

Moral thematisiert, andererseits aber das Leben des Individuums fokussiert, das im 

Übergangsstadium zur modernen Gesellschaft sich von Geldgier und Geschlechtstrieb 

14 Ebd., S. 401. 



___ 014 

jagen lässt. 15 Manche Erzählungen und Romane, die um 1910 in dieser Richtung 

verfasst und bei den gelehrten Lesern sensationell aufgenommen werden, üben aber 

bald auf sie eine melancholische, sogar nihilistische Wirkung aus, weil das detaillierte 

Bloßlegen menschlicher Trivialitäten und Gemeinheiten keine von diesen losgelösten 

Lebensnormen und -prinzipien stiften könne. ,,Der Naturalismus erhob keine Ziele 

noch Auswege, nur um ins düstere Dekuvrieren zu geraten. Erst in der dunklen Nieder­

gedrücktheit wurde man dieser Tendenz überdrüssig, erhoffte sich erneut etwas Idea­

les. "16 Gerade in dieser geistigen Einengung sieht Kuyama einen soziokulturell ähnlichen 

Nährboden für die idealistische Entwicklung, auf dem sich auch der Neukantianismus 

in Deutschland ergab. 

Das System Hegels löste sich auf, bis der dialektische Materialismus von Marx 

und der positivistische Materialismus bzw. Empirismus der Naturwissenschaften 

als bedeutende philosophische Tendenz auftauchten. Zweifelsohne aber konnte 

man nicht lange bei dem eindimensionalen Weltbild des naturwissenschaftlichen 

Materialismus bleiben, erwartete also sehnlich eine Philosophie, die sowohl die 

Zuständigkeit der Naturwissenschaften bewilligr als auch das kulturell und persön­

lich bestimmte Menschenwesen rechtfertigt. Infolgedessen wurde eine Rückkehr 

zur kritischen Philosophie von Kant gefordert, die die naturwissenschaftlichen 

Erkenntnisse begründet, zugleich aber auch eine Grenze formuliert , um ein 

idealistisches Gedankensystem zu etablieren. Diese Sachlage in Deutschland ist 

analog zu der in Japan am Ende der Meiji-Ära, die in kurzer Zeit einen drastischen 

Aufschwung und Verfall des Naturalismus erfahren hat. Darum kamen die japani­

schen Intellektuellen gern dem Neukantianismus entgegen. 17 

Etwa von 1905 bis 1915, als die Werke von naturalistischen Literaten aus der Provinz 

wie Karai Tayama, Toson Shimazaki, Shusei Tokuda, Hakucho Masamune erschienen, 

lässt sich ihre literarische Stellung aufgrund der literatursoziologischen Verhältnisse in 

Japan anders als in Europa charakterisieren. Während die französischen Autoren wie 

Zola, Maupassant oder Brüder Goncourt in den 1870er Jahren das genetisch determi-

15 Vgl. Kuyama, Yasushi: Taishoki no Shisojyokyo. [:7\ J.D Elt r-jc iE JtJl (J) -~- ~ tJi: /Jr . .I J In: 

Ienaga, Saburo u. a. (hg.): Kindai Nihon-shisoshi kouza. [~bk:C::N~tii.P rili1-t B *-~-~ 
9:1.~/llij ] Bd. 1. Tokyo: Chikuma 1959, S. 232-237. 

16 Ebd., S. 233. 
17 Ebd., S. 242[ 



Kenji MITANI 015 __ _ 

nierte Menschenwesen präzis im weiteren gesellschafclichen Hintergrund schildern, 

konzentrieren sich ihre japanischen Kollegen auf die Personen unter den traditionellen 

großfamilialen oder dörflichen Fesseln in den ländlichen Gemeinden sowie auf die mar­

ginalen Intellektuellen, die in Tokyo, sich mit eigenen Lüsten und Begierden quälend, 

ein müßiges Leben führen. Wie Karo scharf kritisiert, sei der Themenbereich der litera­

rischen Naturalisten „extrem eng und begrenzt auf die Ereignisse in ihrer unmittelbaren 

Umgebung", indem sie ihr Augenmerk auf keine Widersprüche in der bürgerlichen Ge­

sellschaft auf dem Weg zur Modernisierung, sondern persönliche Leidenschaften und 

Empfindungen der kleinen Rasclosen richten. Denn es gebe damals in Japan eigenclich 

noch keine Wissenschaftsgläubigkeit, weshalb auch die Autoren keinen Bezug zu einer 

naturwissenschaftlichen Methodik hätten. 18 Ihre Maxime lauret zwar, rückhalclos die 

menschliche Wahrheit zu entblößen und gemäß ihrem Motto „naturgetreu" Menschen 

darzustellen. Dabei aber beachten sie immer Philosophie, Religion und Wissenschaft als 

intellektualistisches Spiel, sogar noch stilistische Raffinierung des Werks als künscliche 

Manier. 

Der Sieg über Russland, der für die Meiji-Regierung der größte Erfolg ihrer Moder­

nisierungspolitik war, bedeutete hingegen für die jüngeren gelehrten Männer eher das 

entscheidende Erlöschen der sich zusammenschließenden Entwicklung des Staates 

und des Individuums. In dieser Hinsicht lässt sich zwar der Naturalismus als früheres 

Symptom der Entfremdung verstehen, die die vom Karrierismus der Meiji-Zeit abwei­

chenden Intellektuellen betraf Jene Eliten in den kaiserlichen Ober- und Hochschulen, 

die in den öffenclichen und/oder Zivilsektoren einflussreiche Stelle bekleiden sollen, 

sind sich solcher Diskrepanz sicher desto ernsthafter bewusst, so dass sie sich erstmals 

in der modernen Geschichte Japans mit der existentiellen Frage konfrontiert sahen, mit 

welchem Ziel und Sinn sie als ein vom Staat unabhängiges Menschenwesen ihr Leben 

führen sollen. Für diese jungen Eliten war der literarische Naturalismus nicht mehr 

befriedigend, weil er sich immer noch der „naturgemäßen" Beschreibung widmete, 

letztlich aber durch die geständige Schilderung von persönlichen Erfahrungen des 

Autors die verwirrt schwingende Innerlichkeit des Menschen zeigte. Statt des aussichts­

losen Naturalismus bahnt sich die neue Strömung schon mit der Veröffentlichung der 

Kunstzeitschrift Shirakaba (1910) an; dementsprechend verbreitet sich im akademi­

schen Kreis der Neukantianismus mit großen Schritten, wie Miki bezeugt. Es ist die 

18 Vgl. Karo, Shuichi: a. a. 0., S. 536. 



___ 0]6 

idealistische Abneigung zum Naturalismus, die in der Taisho-Ära die Entstehung der 

anti-naturalistischen Bewegungen bewirkt, nicht das soziokulturell vorbedingte Krisen­

bewusstsein, dass die Geistes- bzw. Kulturwissenschaft vor dem Aufschwung der Natur­

wissenschaften und Technologien nur schwierig ihre eigene erkenntnistheoretische und 

methodologische Legitimität zu behaupten vermag. 

Pathos des Kulturalismus 

Genyoku Kuwakis Hauptwerk Kant und die gegenwärtige Philosophie (1917) legt auch 

aus Perspektive des Neukantianismus sehr ausführlich die Problematik und Nachwir­

kung der Philosophie von Kant dar. Darin fasst der Professor der Reichsuniversität 

Tokyo den Neukantianismus seit Windelband folgenderweise zusammen: 

Die Leistung von Windelband besteht eben in der weiteren Entfaltung der 

kritischen Philosophie von Kant, um sich zu seinen zeitgenössischen Aufgaben 

hinzuwenden. [ ... ] Vorausgesetzt, dass die Wissenschaft überhaupt sich zweierlei 

einteilen lässt, dass das Wissen der Besonderheit keineswegs dem der Allgemeinheit 

unterlegen ist, und zwar jener uns sinnvoller als dieser ist, so muss sich die philo­

sophische Untersuchung nicht nur auf die generelles Gesetz aufstellende Natur­

wissenschaft wenden, sie soll allerdings auch die einzelne Begebenheit bestätigende 

historische Kulturwissenschaft einschließen. Der absolure Wert, den die Normen 

beinhalten, stellt sich mit den Begriffen wie dem Wahren, Guten und Schönen vor. 

Wenn sie sich alle immer nur in den historischen kulturellen Phänomena zeigen, 

soll die Philosophie als Theorie des Geltens notwendigerweise mit der Kultur um­

gehen, in die Normen und Werten sich vergegenwärtigen: philosophisches Wissen 

soll endgültig zur Kulturphilosophie werden. 19 

Der Neukantianismus, der auf die Beleuchtung der Struktur menschlicher Erkenntnis­

arbeit schlechthin zielt, verweigert sich dabei aber einer psychologischen Darlegung. 

Stattdessen bietet er nach den unterschiedlichen Modi des Wissens einen systemati­

schen Ausblick dar: man finde durch das nomothetische Verfahren in den sich wieder­

holenden Phänomena ein allgemeingültiges Gesetz heraus, dagegen erkläre das ideo­

graphische Verfahren Besonderheiten zeitlich und räumlich einzigartiger Ereignisse. Da 

19 Kuwaki, Genyoku: Kanto to gendai no tetsugaku. [~;;jqi/Ult r -JJ::,, 1- t :m{-tO)'fil"tJJ 
Tokyo: Iwanami 1917, S. 330f. 



KenjiMITANI 017 __ _ 

jenes zur Analyse von natürlichen, dieses zu der von kulturellen Vorgängen geeignet sei, 

kommen notwendigerweise zwei gleichberechtigte Wissensformen vor: Naturwissen­

schaft und Geistes- bzw. Kulturwissenschaft. Die kulturellen Ereignisse, die erst durch 

das ideographische Verfahren wissenschaftlich beschrieben werden können, entstehen 

in der Geschichte immer schon als etwas, das einen transzendentalen Wert enthält und 

Normativität beansprucht. Infolgedessen muss die Kulturphilosophie auch Wertphilo­

sophie sein, die jede wertbeziehende Begebenheit zu begründen vermag. Damit beab­

sichtigt offensichtlich der Neukantianismus, der Geistes- bzw. Kulturwissenschaft eine 

unerschütterliche philosophische Legitimität zu geben, die man der Überlegenheit der 

Naturwissenschaften in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts entgegenhalten muss. 

Nach dem Ersten Weltkrieg beteiligte sich Kuwaki als bürgerlicher Liberaler neben 

Sakuzo Yoshino und Tokuzo Fukuda an Reimei-kai, einer Gelehrten- und Journa­

listengesellschaft zur Förderung der Demokratie in Japan. Beachtenswert ist, dass er 

1919 in der Gesellschaft einen Vortrag Zum „Kulturalismus" hielt, als auch Kiichiro 

Souda dort über Die Logik des „Kulturalismus" sprach. Souda, der sich von 1904 an 

etwa zehn Jahre in Deutschland aufgehalten und bei Ricken in Freiburg mit einer 

wirtschaftsphilosophischen Arbeit promoviert hatte, stand als Ökonom auf dem Pult 

der Handelshochschule Tokyo. Obwohl Kuwaki und Souda unabhängig voneinander 

das Wort Kulturalismus verwendeten, waren sie derselben Überzeugung, dass man ein 

neues, der Demokratie mäßiges Echos der Zeit auszubreiten habe, dessen Mittelpunkt 

in der Kultivierung bzw. Kulturschöpfung bestehen solle. 

Anhand des Vortrags von Souda wird im Folgenden der Begriff des Kulturalismus ge­

nauer besehen. Nach der verweigernden Bemerkung zum konservativen Bürokratismus 

und Militarismus hebt Souda mit voller Überzeugung die Bedeutung der Demokratie 

hervor: Nur sie sei imstande, die Kulturproduktion zu fördern sowie kulturelle Werte 

zu realisieren. 

Kultur ist Gegenbegriff der Natur. Sie ist der ganze Verlauf, in den wir aufgrund 

vom Axiom die uns natürlich gegebene Tatsache erhöhen, um die in ihr enthaltene 

Idealität zu verwirklichen. Dazu gehört es inhaltlich, was wir Kunst, Wissenschaft, 

Religion, Moral, Technik, Rechte, Wirtschaft nennen. [ .. . ] Der Sinn der Kultur 

liegt gerade darin, dass sie als wertrealisierender Prozess einzusehen ist. [ .. . ] Das 

End und Ziel der Kultur, d.h. das Sollen, das ihr die eigentümliche Gewichtigkeit 

verleiht, heißt Kulturwert. [ ... ] Durch kulturelle Erschaffung und Produktion 



___ 018 

beweist jede Persönlichkeit ihre eigene Bedeutsamkeit und Geltung.20 

Nach Souda bedeutet Kultur sowohl den Realisierungsprozess der transzendentalen 

Werte bzw. Ideale als auch das darin Produzierte. Denn sie formt sich nur von den 

menschlichen Anstrengungen in bestimmter Zeit und Ort, die sich aber wiederum als 

ein metaphysisches Bestreben, ,,die logisch allgemeingültigen Werten ins reale kulturelle 

Ergebnis zu kristallisieren", verstehen lassen. Wenn Souda in der wissenschaftlichen 

und künstlerischen Schöpfung die höchste Äußerungsform dieser Bestrebungen sieht, 

so nähert sich seine kulturalistische Stellung jener Bildungs- oder Ku!tivierungsidee, die 

Jiro Abe als Populärphilosoph der Zeit zur vollkommenen Entfaltung der Persönlichkeit 

befürwortet. 

Der Sinn unseres Lebens wird erst dann gänzlich erfüllt, wenn jede Persönlichkeit 

sich durch die Beschäftigung mit der Kulturschöpfung in einem beschränkten 

Gebiet völlig entfaltet, gerade in ihrer Hochblüte die Allgemeingültigkeit unseres 

Lebenszwecks erlangt. Dies ist namentlich der Kulturalismus, und auch der Perso­

nalismus.21 

Seine Rede muss, voll von pathetischen Tönen, vor allem die jüngeren Hörer aufmun­

tern, die eine vorausschauende Erwiderung zu ihrer aktuellen Frage erwarteten, wie 

und wozu sie als selbständige Persönlichkeit in der schnell modernisierten Gesellschaft 

Japans ihre Lebensaufgabe übernehmen und durchführen sollen. Über das Gute von 

Kitaro Nishida, das auch den jungen Miki in der Oberschule begeistert hatte, wurde 

deshalb sehr viel gelesen, weil die Leser darin den Anspruch zur Übereinstimmung der 

intellektuellen Betätigung mit der moralischen Praktifizierung vernahmen. 

Philosophische Anschauungen von der Welt und vom Menschen, die behaupten, 

daß es sich mit dem Menschen und der Welt so und so verhalte, stehen in sehr 

enger Beziehung zu den praktischen Forderungen der Moral und der Religion, 

die vom Menschen verlangen, daß er auf diese Weise handele und an jenem Ort 

seinen Frieden finde. Der Mensch kann nicht zufrieden sein mit intellektuellen 

Überzeugungen, die mit den Forderungen der Praxis unvereinbar sind. [ ... ] An 

20 Souda, Kiichiro: ,,Bunkashugi" no ronri. [tc 1:i ffi % - .!'!~ ff :it 1t .±. iu 0) it :!!lt jJ In: 

Kano, Masanao (hg.): Kindai Nihon shiso taikei. Taisho shiso shu II. [Jl.'[ffftj~Jifil rili:1-t 
B ;$:,\!'.;Wl1tils / ::kiE.~,;W!~ II J] Tokyo: Chikuma 1977, S. 5. 

21 Ebd. 



Kenji MITANI 019 __ _ 

sich gibt es nur eine Wahrheit. Die Wahrheit in der Erkenntnis muß unmittelbar 

praktische Wahrheit, und praktische Wahrheit muss unmittelbar Wahrheit in der 

Erkenntnis sein. 22 

Wissenschaft und Ideal 

Kurz vor dem Ende des Weltkriegs war Reikichi Kita von Japan abgefahren, über 

Frankreich und Italien erreichte er Berlin, dann Heidelberg als letztes Ziel. 23 Dazwi­

schen suchte Kita, als ob er ein Kavalier auf dem abenteuerlichen Weg wäre, führende 

Denker wie Bergson in Paris und Croce in Rom auf und beteiligte sich aktiv an Vorträ­

gen der berühmten Gelehrten oder Politiker. Nach der Heimkehr publizierte Kita sein 

einzigartiges Buch Philosophische Besuchgänge, in dem der ambitionierte Autor nicht 

selten übertreibend seine Erfahrungen in Europa berichtete, z.B. wie sein grobes Referat 

zur Zen-buddhistischen Praxis oder zum Wesen der japanischen traditionellen Mystik 

die Seminarteilnehmer bei Ricken begeistert habe. Trotz seiner etwas prahlerischen 

Beschreibung ist die Erwähnung eines kurzen Gesprächs unübersehbar, das Kita ver­

mutlich 1922 mit Ricken in Heidelberg führte . 

,,Bei uns in Japan", sagte ich, ,,verwendet man heutzutage das Wort „Kultura­

lismus", das Sie aber wohl nicht für den deutschen Wortschatz haben würden." 

Darauf erwiderte der Professor [Ricken): ,,Das könnte man zwar auch auf Deutsch 

sagbar sein, wenn man sich wagen sollte. Doch klingt mir das Wort offenbar 

bedeutungslos. Meine Philosophie ist zwar Kulturphilosophie, aber Kulturalismus 

ist sie keinesfalls. Würde man die Kultur als schon vollendetes Kulturprodukt 

verstehen, so müsste man nicht danach streben, was sich schon erfüllt hat. Würde 

man aber den Kulturalismus als Streben danach erfassen, die noch nicht verwirk­

lichten Werte zu realisieren, so bleibe er bloß ein Prophetentum, also wäre er den 

Aufgaben der Kulturphilosophie als Wissenschaft fremd. In meinem System ist 

die Natur nur zu erklären, der Wert nur zu verstehen, der wesentliche Sinn nur 

aufzuweisen. 24 

22 Nishida, Kitaro: Über cks Gute. [1§133~~.6!~ f~<7),!iJfo/EJ] übersetzt von Peter Pörter. 
Frankfurt a. M.: Insel 1989, S. 71. 

23 Vgl. Seifert: a. a. 0., S. 48-55. 
24 Kita, Reikichi: Tetsugaku angya. [~t ~ tf reg "J': fr )l!I] .iJ Tokyo: Shincho 1925, S. 76. 

Sein Studium in Heidelberg begann mit dem SS 1921 und beendete im SS 1922. 



___ 020 

Der eifrige Besucher sieht von der nüchtern ausweichenden Bemerkung von Ricken 

verlegen aus, denn er muss dem Kulturphilosophen auch die Bekräftigung der neuen 

auffallenden Zuneigung zur Kultur in seinem Heimatland erwartet haben. Vielleicht 

findet Ricken schon in dem Schlagwort „Kulturalismus" einen Ansatz zum verdäch­

tigen Enthusiasmus, wie er in Deutschland bei der heftigen Kontroverse um das 

rationalistisch-analytische Erkenntnis und die ästhetisch-einheitlichen Erlebnisse der 

Welt die Studenten ergriffen hatte. 

Schon im Laufe des Weltkriegs hatten viele geahnt, dass mit den schlechten Zustän­

den der Fronten nicht nur militärischer Fehlschlag unvermeidlich war, sondern auch 

ein gründlicher Zusammenbruch der bestehenden Sozial- und Moralordnungen des 

Reichs bevorstand. Dieses kritische Bewusstsein stimmte sehr mit den Forderungen des 

George-Kreises seit der Jahrhundertwende überein, statt einer flach rationalisierten Ge­

sellschaft und ihres zusammenhanglosen Wissens ein neues Bild des ganzen Menschen 

aufzubauen. In der Tat versammelte George dank seiner charismatisch führenden Per­

sönlichkeit ausgewählte Anhänger wie Friedrich Gundolf, Karl Wolfskehl und Ludwig 

Klages um sich, mit denen er eine fast kultisch innige, sogar homosoziale Verbindung 

einging. Nach dem Krieg erschien George den orientierungslosen Studenten als ein 

radikaler Kritiker einer mechanischen, materialistischen Zivilisation, als ein esoterischer 

Prophet einer ästhetischen Kultur. Die studentische Schwärmerei von der Auseinan­

dersetzung des George-Kreises mit den institutionalisierten Wissenschaften erreichte 

einen Höhepunkt, als Max Weber 1919 in seinem bekanntesten Vortrag Wissenschaft 

als Beruf den Stellenwert des rationalistisch analysierenden Verfahrens des Wissens und 

die notwendige Spezialisierung der Forschung betonte. Die von George beeinflussten 

jüngeren Intellektuellen zeigten sehr heftige polemische Reaktion auf die ihnen zu kon­

ventionelle, lediglich objektivistische Position Webers, die nach seinem plötzlichen Tod 

als eine Art Generationsstreit weitergeführt wurde. 25 

Da auch Weber wie Ricken von der neukantianischen Erfassung des Wissens ausgeht,26 

ist es für ihn folgerichtig, dass die ehrliche wissenschaftliche Arbeit in den Natur-

25 Vgl. Kan, Sang-jun: Max Weber to kindai. Gorika-ron no puroburematiku. [~r/;jq:, r? 'J 

7 Ä · '7 :r.. - ;{- c ili:1-t fi'J:!ll11:!i/i0) 7°D 7" v"< T 1 - 7 JJ Tokyo: Ochanomizu 

shobo 1986, S. 141-163. 
26 Vgl. Ohbayashi, Shinji: Max Weber to dojidaijintachi. Dorama toshiteno shisoshi. [::k1H~ 

m r -;,-;; ;1 .7.. • >'J :r..-1{-c lnl~1-tAt.::i:, F'.77 /:: L -CO)}~,;l'Jl5!:JJ Tokyo: Iwanami 

1993, s. 8-16. 



Kenji MITANI 021 __ _ 

wissenschaften wie den Kulturwissenschaften die Distanzierung von allen subjektiv 

befangenen Erlebnissen und Anschauungen benötigt, um gemäß den Erkenntnisformen 

des eigenen Fachbereichs größtmögliche Genauigkeit und Objektivität der Forschung 

zu erreichen. Weil es auch für Ricken keinesfalls zur wissenschaftlichen Aufgabe gehört, 

unmittelbar auf die Frage zu beantworten, welchen Werten und Normen man sich 

unterwerfen soll, sogar wahrsagerisch den Sinn und Weg des menschlichen Lebens zu 

verkündigen, distanziert er sich von dem „Kulturalismus", den der junge Philosoph aus 

Japan ihm ziemlich stolz vorgestellt hat. Denn die Kulturphilosophie R.ickerts begrenzt 

sich darauf, anhand der Erkenntnis des historisch einmaligen Kulturereignisses die 

Gültigkeit des Kulturwerts zu rechtfertigen. 

Es ist sicher, dass der Studienaufenthalt der japanischen Gelehrten in Heidelberg 

durch die Rezeption des Neukantianismus ausgelöst wird, die wiederum mit den anti­

naturalistischen Strömungen der Taisho-Ära vorgeht. Im Unterschied zur bisherigen 

Erklärung, wie sie Kuyama dargeboten hat, gab es damals in Japan noch keine überwäl­

tigende Dominanz der Naturwissenschaften gegenüber den kulturwissenschaftlichen 

Gebieten. Vielleicht war den meisten japanischen Intellektuellen jene Aktualität fremd, 

der Kulturwissenschaft eine theoretische Basis zu geben, wie sie der Neukantianismus 

in seiner umfassenden Erkenntnis- bzw. Wissenschaftstheorie mit der Hervorhebung 

des axiologischen Aspekts aus der Kantischen kritischen Philosophie konstruiert hat. 

In den 1920er Jahren jedoch befriedigt der Neukantianismus die deutschen Studenten 

nicht mehr, deren geistiges Bedürfnis nach einem ganzmenschlichen Erlebnis und der 

anschaulichen Erfassung der Welt hinsichtlich der Gemütsregung dem idealistischen 

Pathos in Taisho-Japan nahekommt. 

Allerdings hat man stets mit aller Vorsichtigkeit die kulturhistorische Parallelität 

zwischen den Ländern zu diskutieren, besonders in der Zeit, in der die deutsche Ge­

sellschaft von der katastrophalen Stimmung der Kriegsniederlage geprägt war, während 

Japan aufgrund der Kriegskonjunktur ein überhitztes Wirtschaftswachstum erfuhr. 

Daher stellt sich jetzt die fundamentale Frage, mit welcher Tragweite, mit welchem 

sozialgeschichdichen und gedenkhistorischen Sachverhalt man den Konflikt des Natu­

ralismus mit den anti-naturalistischen Tendenzen sowie den überbelasteten Begriff der 

Kultur in Japan und Deutschland verstehen kann und muss. 


