
Title Über die Beeutung der Denkökonomie beim späten
Nietzsche

Author(s) Suto, Norihide

Citation Philosophia OSAKA. 2010, 5, p. 89-98

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/10332

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



89Philosophia OSAKA No.5, 2010

Norihide SUTO (Osaka University)

Über die Bedeutung der Denkökonomie beim späten Nietzsche

In diesem Aufsatz will ich die Wichtigkeit der Denkökonomie beim späten Nietzsche 
betonen. Ich glaube, damit kann man seine Denkweise (oder Strategie) über den Willen zur 
Macht und im Zusammenhang damit die Eigentümlichkeit der ewigen Wiederkehr klarer 
machen.

Nietzsche respektierte das wissenschaftliche Denken mehr als man sich es gewöhnlich 
einbildet, besonders seit seiner mittleren Periode (Menschliches, Allzumenschliches, 1878). 
In der mittleren Periode sagt Nietzsche z. B.: „Feinde der Wahrheit. – Ueberzeugungen 
sind gefährlichrere Feinde der Wahrheit, als Lüge“ (KSA Bd. 2, S. 317). Damit empfielt 
er die wissenschaftliche Denkweise, die alle moralischen, religiösen und metaphysischen 
Überzeugungen ablehnt, und die alle Erklärungen der Dinge als immer widerrufbare 
Hypothesen bestimmt, weil das letzte Ziel der Wissenschaft die Erkenntnis der Wahrheit 
ist, und weil die objektive Erkenntnis der Wahrheit durch die Überzeugungen unmöglich 
gemacht werden.

Und wenn der späte Nietzsche folgendermaßen sagt: „Nicht der Sieg der Wissenschaft 
ist das, was unser 19tes Jahrhundert auszeichnet, sondern der Sieg der wissenschaftlichen 
Methode über die Wissenschaft“ (KSA Bd. 13, 15[51]), erblickt er das Merkmal der 
neuzeitlichen Wissenschaft nicht in Inhalten der wissenschaftlichen Erkenntnisse 
selbst, sondern in der Methode, die zu diesen Erkenntnissen führt. Was ist dann diese 
wissenschaftliche Methode? Zwar kann man denken, es sei die obige Denkweise der 
Hypothesen. Unter der wissenschaftlichen Methode doch scheint Nietzsche etwas anderes zu 
verstehen. Aber um das zu verstehen, muß man zuerst das Problem des Todes Gottes, d. h. 
des Atheismus erörtern.

Nietzsche sagt: „Man sieht, was eigentlich über den christlichen Gott gesiegt hat: die 
christliche Moralität selbst, der immer strenger genommene Begriff der Wahrhaftigkeit, 
die Beichtväter-Feinheit des christlichen Gewissens, übersetzt und sublimirt zum 
wissenschaftlichen Gewissen, zur intellektuellen Sauberkeit um jeden Preis.“(KSA Bd. 3, 
S.600)

Im Glauben an den christlichen Gott ist die Moral der Wahrhaftigkeit enthalten. Gott ist 
überall zugegen, darum ihm entgeht nichts. Unter dem alles sehenden Gott kann man nicht 
anders als wahrhaftig sein. Diese Wahrhaftigkeit aber straft Gott Lügen und entdeckt sogar 
die Lüge von Gott selbst. Dabei muß man darauf achten, daß es nicht naïve Wahrhaftigkeit 



90  Norihide SUTO

als bloß individuelles Gemüt, sondern eine zum wissenschaftlichen Gewissen „übersetzte 
und sublimierte“ Wahrhaftigkeit, kurz gesagt, die neuzeitliche Wissenschaft, ist, die den 
Untergang des Christentums verursacht hat. Aber besonders was an der neuzeitlichen 
Wissenschaft hat ihn verursacht? Ihr Weltbild?, das einen folgendermaßen anmutet: „Seit 
Kopernikus scheint der Mensch auf eine schiefe Ebene gerathen, – er rollt immer schneller 
nunmehr aus dem Mittelpunkte weg – wohin? in's Nichts? in's ‚durchbohrende Gefühl seines 
Nichts‘? “(KSA Bd. 5, S. 404) Gewiß kann man sagen, daß der Mensch seit Kopernikus 
keinen weltanschaulichen Anhaltpunkt im Weltall hat. Und diese Sachlage entspricht auf der 
erkenntnistheoretischen Ebene gerade der oben erwähnten Denkweise der Hypothesen, weil 
durch diese Denkweise jede Überzeugung, folglich auch der starke Glaube an Gott als einen, 
der bestimmte Eigenschaften hat, verboten wird. Ist eigentlich damit der christliche Gott 
besiegt worden?

An das obige letzte Zitat anschließend, schreibt Nietzsche: „...Wohlan! dies eben wäre 
der gerade Weg – in's alte [asketische] Ideal [als das Wesen des Christentums und des 
Nihilismus]? “(ibid.) Und muß man auf diese Frage mit: Ja antworten. Also haben weder das 
Weltbild der neuzeitlichen Wissenschaft noch deren erkenntnistheoretische Denkweise der 
Hypothesen den christlichen Glauben überwinden können. Warum nicht? Gerade weil man 
auch unter jenen Weltbild und Denkweise noch an Gott glauben kann – als Nichts, genauer, 
als Unerkennbaren, Unfasslichen. Durch die Denkweise der Hypothesen kann der Glaube 
an Gott als Unerkennbaren sogar noch mehr gefördert werden, da sich das Unerkennbare 
und das Zugeständnis des Unerkennbaren mit der Denkweise der Hypothesen, d. h. mit dem 
Verbot der Überzeugungen leicht vereinigen lassen.

„Meint man wirklich alles Ernstes noch (wie es die Theologen eine Zeitlang sich 
einbildeten), dass etwa Kant’s Sieg über die theologische Begriffs-Dogmatik (‚Gott‘, ,Seele‘, 
,Freiheit‘, ,Unsterblichkeit‘) [durch die Erkenntniskritik] jenem [asketischen] Ideale Abbruch 
gethan habe? – wobei es uns einstweilen Nichts angehen soll, ob Kant selber etwas Derartiges 
überhaupt auch nur in Absicht gehabt hat. Gewiss ist, dass alle Art Transcendentalisten seit 
Kant wieder gewonnenes Spiel haben, – sie sind von den Theologen emancipirt: welches 
Glück! – er hat ihnen jenen Schleichweg verrathen, auf dem sie nunmehr auf eigne Faust und 
mit dem besten wissenschaftlichen Anstande den ,Wünschen des Herzens‘ nachgehen dürfen. 
Insgleichen: wer dürfte es nunmehr den Agnostikern verargen, wenn sie, als die Verehrer des 
Unbekannten und Geheimnissvollen an sich, das Fragezeichen selbst jetzt als Gott anbeten? 
(...) Gesetzt, dass Alles, was der Mensch ,erkennt‘, seinen Wünschen nicht genug thut, ihnen 
vielmehr widerspricht und Schauder macht, welche göttliche Ausflucht, die Schuld davon 
nicht im ,Wünschen‘, sondern im ,Erkennen‘ suchen zu dürfen!... ,Es giebt kein Erkennen: 



Über die Bedeutung der Denkökonomie beim späten Nietzsche  91

folglich giebt es einen Gott‘ : welche neue elegantia syllogismi! welcher Triumph des 
asketischen Ideals ! –“ (KSA Bd. 5, S. 495)

Zwar wenigstens bisher ist kein Versuch des Beweises von Gottes Existenz gelungen. 
Man kann auch empirisch auf kein Phänomen hindeuten, das alle Menschen von der Existenz 
des Gottes überzeugen könnte. Dennoch kann man an Gott als Unerkennbaren glauben, 
oder anders gesagt, wenn man auch in diesem Fall an Gott glauben will, dann muß der Gott 
notwendig als Unerkennbarer bestimmt werden. Große deutsche Philosophen, z. B. Leibiz 
(Wichtignehmen des Unbewußten), Kant (moralischer mundus intelligibilis) und Hegel (der 
Begriff des göttlichen, wunderbaren Werdens), sind nach Nietzsche musterhafte Verehrer 
eines solchen Unerkennbaren. (Vgl. Fröhliche Wissenschaft 357)

Also: was ist es, das den christlichen Glauben an Gott besiegt hat, wenn er überhaupt 
besiegt worden ist? Was bedeutet konkret die wissenschaftliche Wahrhaftigkeit, die ihn 
besiegt haben soll. Es ist nichts anderes als die Methode der Denkökonomie! Nietzsche 
gebraucht gewiß niemals das Wort „Denküökonomie“, aber z. B. in folgendem Zitat ist diese 
Methode klar gemeint:

„Die Physiologen sollten sich besinnen, den Selbsterhaltunstrieb als kardinalen Tieb 
eines organischen Wesens anzusetzen. Vor allem will etwas Lebendiges seine Kraft auslassen 
– Leben selbst ist Wille zur Macht –: die Selbsterhaltung ist nur eine der indirekten und 
häufigsten Folgen davon. Kurz, hier wie überall, Vorsicht vor überflüssigen teleologischen 
Principien! – wie ein solches der Selbsterhaltungstreib ist (man dankt ihn der Inconsequenz 
Spinoza’s –). So nämlich gebietet es die Methode, die wesentlich Principien-Sparsamkeit 
sein muss.“ (KSA Bd. 5, S. 27-28)

Die Principien-Sparsamkeit ist insofern eine Form der wissenschaftlichen Wahrhaftigkeit, 
als sie durch die Ausschließung der überflüssigen Prinzipien die Erklärung der Dinge noch 
einfacher, klarer und (wenn man es will) schöner macht. Dabei ist es im Zusammenhang mit 
unsrem Problem wichtig, daß auch Unerkennbares als Prinzip der Erklärung ausgeschlossen 
wird, weil es in Wirklichkeit keine Erklärungsfähigkeit hat. Das bedeutet unter anderem, daß 
der Glaube an Gott als Unerkennbaren durch diese Methode der Sparsamkeit verboten wird.

„Warum heute Atheismus ? – ,Der Vater‘ in Gott ist gründlich widerlegt; ebenso ‚der 
Richter‘, ‚der Belohner‘. Insgleichen sein ‚freier Wille‘: er hört nicht, – und wenn er hörte, 
wüsste er trotzdem nicht zu helfen. Das Schlimmste ist: er scheint unfähig, sich deutlich 
mitzutheilen: ist er unklar? – Dies ist es, was ich, als Ursachen für den Niedergang des 



92  Norihide SUTO

europäischen Theismus, aus vielerlei Gesprächen, fragend, hinhorchend, ausfindig gemacht 
habe.“ (Ibid., S. 72-73)

Zwar ist damit die Unexistenz des Gottes nicht bewiesen worden: Ihr Beweis wird 
grundsätzlich unmöglich sein. Aber ohne Gott als Erklärungsprinzip der Phänomene 
anzunehmen hat die neuzeitliche Wissenschaft alles rational erklärt, oder wenigstens 
derartige Erklärung in Aussicht gestellt. Und unter diesen Verhältnissen wird die Annahme 
von Gott oder etwas ähnlichem durch die Methode der Denkökonomie streng verboten. 
„Die Natur ansehn, als ob sie ein Beweis für die Güte und Obhut eines Gottes sei; die 
Geschichte interpretiren zu Ehren einer göttlichen Vernunft, als beständiges Zeugniss einer 
sittlichen Weltordnung und sittlicher Schlussabsichten; die eigenen Erlebnisse auslegen, wie 
sie fromme Menschen lange genug ausgelegt haben, wie als ob Alles Fügung, Alles Wink, 
Alles dem Heil der Seele zu Liebe ausgedacht und geschickt sei: das ist nunmehr vorbei, das 
hat das Gewissen gegen sich, das gilt allen feineren Gewissen als unanständig, unehrlich, 
als Lügnerei, Feminismus, Schwachheit, Feigheit.“(KSA Bd. 3, S. 600). Insofern muß der 
undeutliche und unnötige Gott durch die Wissenschaft, die aus Klarheit und Strengheit 
ihren eigenen Kern gemacht hat, abgelehnt werden. Fogendes Zitat faßt die bisherige 
Argumentation zusammen:

„(...) es giebt keinen Gott. Er ist so gut widerlegt, als irgend ein Ding. Man muß ins 
,Unbegreifliche‘ flüchten, um seine These durchzusetzen. Folglich ist es von jetzt ab Lüge 
oder Schwäche, an Gott zu glauben.“ (KSA Bd. 11, 25[270])

Aber man kann fragen: Ist die allgemeine, durchgängige oder absolute Richtigkeit der 
Methode der Denkökonomie bewiesen worden? Gibt es vielmehr nicht einige Fälle, wo 
diese Methode nicht gilt? Und gehört das Problem der Existenz Gottes zu diesen Fällen? 
Auf diese Fragen würde Nietzsche gegenfragend antworten: Was bedeutet das, wenn man 
gerade in Beziehung aufs Problem des Gottes diese Fragen stellt? In Beziehung auf jedes 
Ding, z. B. auf alltägliche Kleinigkeiten ähnliche Fragen stellen, sich der Denkökonomie 
enthalten und beständig die unentschiedene Haltung des Agnostizismus einnehmen, das wäre 
tatsächlich unmöglich, sonst könnte man nicht mehr leben. Folglich wenn die Methode der 
Denkökonomie ausgerechnet in Beziehung auf das Problem der Existenz des Gottes außer 
Kraft gesetzt wird, und wenn daraufhin die Existenzmöglichkeit des Gottes wegen seiner 
Unerkennbarkeit behauptet wird, dann muß eine Frage entstehen: Warum macht man es 
so? Kurz gesagt: man schließt nicht darum auf die Existenzmöglichkeit des Gottes, weil 
man einen Fehler oder eine Grenze an der Methode der Denkökonomie entdeckt, sondern 



Über die Bedeutung der Denkökonomie beim späten Nietzsche  93

umgekehrt erklärt man die (lokale) Ungültigkeit dieser Methode, weil man von Anfang an die 
Gottesexistenz voraussetzt und weil man ihre logische Möglichkeit sicherstellen will. Nach 
Nietzsche ist das nichts anderes als die Konzeption und Mentalität der „Schwachen“, die 
ohne Gott, sei es als Unerkennbaren, nicht leben wollen und können. Deswegen „ist es von 
jetzt ab“, d. h. im wissenschaftlichen Zeitalter, nicht nur „Lüge“, sondern auch „Schwäche“ 
und „Feigheit“, „an Gott zu glauben“, wie es in den letzten und vorletzten Zitaten steht.

Solchermaßen ist die Wichtigkeit der wissenschaftlichen Methode der Denkökonomie 
(wenigstens seit William of Ockham) für Nietzsches Denken an den Tag gebracht worden. 
Diese Wichtigkeit erschöpft sich nicht im Problem des Todes Gottes. Diese Methode 
der Denkökonomie, die nach Nietzsche Gott den Gnadenstoß gegeben hat, ist es, die die 
Gestaltung des Gedankens des Willens zur Macht meldet. Dies ist schon im obigen Zitat (aus 
KSA Bd. 5, S.27-28) angedeutet, aber wird in folgendem Aphorismus aus demselben Jenseits 
von Gut und Böse (Nr. 36) noch deutlicher vorgelegt, der außer einem Kapitel des Zweiten 
Teils von Also sprach Zarathustra: Von der Selbst-Ueberwindung, fast die einzige Stelle in 
den veröffentlichen Werken ist, wo Nietzsche den Gedanken des Willens zur Macht etwas 
ausführlich entfaltet.

„Gesetzt, dass nichts Anderes als real ,gegeben‘ ist als unsre Welt der Begierden und 
Leidenschaften, dass wir zu keiner anderen ,Realtiät‘ hinab oder hinauf können als gerade 
zur Realtiät unsrer Triebe, – denn Denken ist nur ein Verhalten dieser Triebe zu einander –: 
ist es nicht erlaubt, den Versuch zu machen und die Frage zu fragen, ob dies Gegeben nicht 
ausreicht, um aus Seines-Gleichen auch die sogenannte mechanistische (oder ,materielle‘) 
Welt zu verstehen? Ich meine nicht als eine Täuschung, einen ,Schein‘, eine ,Vorstellung‘ 
(im Berkeley’schen und Schopenhauerischen Sinne), sondern als von gleichen Realtäts-
Range, welchen unser Affekt selbst hat –, als eine primitivere Form der Welt der Affekte, 
in der noch Alles in mächtiger Einhiet beschlossen liegt, was sich dann im organischen 
Prozesse abzweigt und ausgestaltet (auch, wie billig, verzärtelt und abschwächt –), als eine 
Art von Triebleben, in dem noch sämmtliche organische Funktionen, mit Selbst-Regulirung, 
Assimilation, Ernährung, Ausscheidung, Stoffwechsel, synthetisch gebunden in einander 
sind, – als eine Vorform des Lebens? – Zuletzt ist es nicht nur erlaubt, diesen Versuch zu 
machen: es ist, vom Gewissen der Methode aus, geboten: Nicht mehrere Arten von Causalität 
annehmen, so lange nicht der Versuch, mit einer einzigen auszureichen, bis an seine äusserste 
Grenze getrieben ist (– bis zum Unsinn, mit Verlaub zu sagen): das ist eine Moral der 
Methode, der man sich heute nicht entziehen darf –; es folgt ,aus ihrer Definiton‘, wie ein 
Mathematiker sagen würde. Die Frage ist zuletzt, ob wir den Willen wirklich als wirkend 



94  Norihide SUTO

anerkennen, ob wir an die Causalität des Willens glauben: thun wir das – und im Grunde der 
Glaube daran eben unser Glaube an Causalität selbst –, so müssen wir den Versuch machen, 
die Willens-Causalität hypothetisch als die einzige zu setzen. ,Wille‘ kann natürlich nur 
auf ,Wille‘ wirken und nicht auf ,Stoff‘ (nicht auf ,Nerven‘ zum Beispiel –): genug, man 
muss die Hypothese wagen, ob nicht überall, wo ,Wirkungen‘ anerkannt werden, Wille auf 
Wille wirkt – und ob nicht alles mechanische Geschehen, insofern eine Kraft darin thätig 
wird, eben Willenskraft, Willens-Wirkung ist. – Gesetzt endlich, dass es gelänge, unser 
gesammtes Triebleben als die Ausgestaltung und Verzweigung Einer Grundform des Willens 
zu erklären – nämlich des Willens zur Macht, wie es mein Satz ist –; gesetzt, dass man alle 
organischen Funktionen auf diesen Willen zur Macht zurückführen könnte und in ihm auch 
die Lösung des Problems der Zeugung und Ernährung – es ist Ein Problem – fände, so hätte 
man damit sich das Recht verschafft, alle wirkende Kraft eindeutig zu bestimmen als: Willen 
zur Macht. Die Welt von innen gesehen, die Welt auf ihren ,intelligiblen Charakter‘ hin 
bestimmt und bezeichnet – sie wäre eben ,Wille zur Macht‘ und nichts ausserdem. –“ (KSA 
Bd. 5, S. 54-55)

Wie man sieht, in diesem Aphorismus sind die zwei ausgezeichneten Merkmale, 
die Nietzsche im wissenschaftlichen Denken, wie wir oben sahen, erblickt hat, d.h. die 
Denkweise der Hypothese und die Methode der Denkökonomie, verbindet. In diesem 
Sinne kann man sagen, daß dieser Aphorismus den „wissenschaftlichsten“ Gedanken in 
Nietzsches Werken darstellt. Andrerseits drückt Nietzsche hier den Willen zur Macht als das 
„metaphysische“ Prinzip, als das „Wesen“ der Welt, aus. Was bedeutet diese Komplizität der 
Metaphysik und der Wissenschaft ?

Mit dem Gedanken des Willens zur Macht wollte Nietzsche den „Versuch einer neuen 
Auslegung alles Geschehens“ (KSA Bd. 12, 1[35]) in einem damals geplanten theoretischen 
Hauptwerk: Der Willezur Macht machen. Im obigen Aphorismus aus Jenseits von Gut und 
Böse legt Nietzsche den Gedanken des Willens zur Macht als eine Hypothese vor und behält 
bis zum Ende diese Bestimmung, was sich vor allem im Konjunktiv des letzten Satzes des 
Zitats: „sie wäre ...“ ausdrückt. Warum brauchte Nietszhe diese vorsichtige Bestimmung, 
obwohl er in einem Fragment aus Nachlaß der gleichen Periode (KSA Bd. 11, 38[12]) 
beteuerte: „Diese Welt ist der Wille zur Macht und – nichts außerdem!“ (ital. vom Verfasser)?

Wenn man nichts vom Nachlaß der achtziger Jahre kennte, wäre es wenn nicht unmöglich 
doch sehr schwierig, den Willen zur Macht als Nietzsches Hauptgedanken herauszunehmen. 
(Ein Beleg dafür: Lou Andreas-Salomé: Friedrich Nietzsche in seinen Werken. Das Buch, 
das 1894 erschien, während das Werk: Der Wille zur Macht erst 1904 veröffentlicht wurde, 



Über die Bedeutung der Denkökonomie beim späten Nietzsche  95

erörtert den Gedanken des Willens zur Macht fast gar nicht, obwohl es das Wesen von 
Nietzsches Leben und Denken im Ganzen behandelt. Trotzdem glaube ich nicht, daß es 
heute alle seine Bedeutung verloren hat.) Die ganze Gestalt des Gedankens ist im Nachlaß 
enthalten; besonders die Verbindung desselben Gedankens mit der Interpretationstheorie kann 
man ohne den Nachlaß nicht gut verstehen. Jenseits von Gut und Böse hat einen Untertitel: 
„Vorspiel einer Philosophie der Zukunft“. Also ist auch der obige Aphorismus ein Vorspiel 
einer zukünftigen Philosophie, d.h. eines geplanten, zuletzt aber nicht durch den Autor selbst 
veröffentlichen Hauptwerks und in diesem Sinne hat er eine Rolle der Einführung in den 
eigentlichen Gedankens des Willens zur Macht. Und im Hauptwerk würde der Gedanke des 
Willens zur Macht mit Indikativ ausführlich genug vorgelegt werden. (Auf der Rückseite 
des Titelblatts des an Jenseits von Gut und Böse anschließenden Werkes: Zur Genealogie 
der Moral ist es geschrieben: „Dem letztveröffentlichten ,Jenseits von Gut und Böse‘ zur 
Ergänzung und Verdeutlichung beigegeben“. Ein „Vorspiel“ brauchte noch ein anderes 
Vorspiel, noch eine andere Aufklärung! Daß Nietzsche, um seine Philosophie verstehen zu 
lassen, solchermaßen immer gezwungen wurde, rückwärts zu gehen, war eine der Ursachen 
der Unvollendung des Hauptwerkes.) 

Die Einführung in den Willen zur Macht muß als Einführung eine Form, die 
grundsätzlich alle Menschen annehmen können, und zugleich insofern zunächst einen 
metaphysischen Inhalt haben, als der Gedanke des Willens zur Macht der „Versuch einer 
neuen Auslegung alles Geschehens“ ist. Jene Form war damals für Nietzsche nichts anderes 
als die der wissenschaftlichen Hypothese: durch die Bestimmung eines Gedankens als 
Hypothese wird auch einer, der noch nichts von dem Gedanken versteht, zum Verstehen 
desselben geführt, auch wenn er zuletzt nicht demselben Gedanken beistimmen mag. Insofern 
kann die Form der Hypothese der Ansatzpunkt des Gedankens des Willens zur Macht 
werden. Nietzsche will unter dieser Form gleichsam seine Leser zur seiner Gedankenwelt 
verführen. Das aber bedeutet umgekehrt nichts anderes als daß Nietzsche den Willen zur 
Macht als einen Gedanken ansieht, von dem er durch ein bestimmtes logisches Verfahren 
argumentieren und womöglich Menschen überzeugen kann, und daß in diesem Sinne der 
Gedanke des Willens zur Macht als sprachlich mitteilbar bestimmt ist.

Gerade darum wählte Nietzsche die Form der Hypothese; sie ist kein Symptom seiner 
Unzuversicht in den eigenen Gedanken des Willens zur Macht. Und darin gibt es einen 
wichtigen Unterschied zwischen dem Willen zur Macht und der ewigen Wiederkehr. Die 
ewige Wiederkehr ist von Nietzsche grundsätzlich nicht als ein Gedanke angesehen, der 
durch den sprachlichen Diskurs bewiesen wird. (Die einzige Ausnahme ist Versuch des 
wissenschaftlichen Beweises derselben. Mit diesem Versuch aber, der natürlich Nietzsche 
nicht gelang, würde die ewige Wiederkehr auf der gleichen gedanklichen Ebene wie der 



96  Norihide SUTO

Wille zur Macht stehen, wobei man die erstere vom letzteren, wie Heidegger es tut, sogar 
logisch ableiten könnte. Das aber würde das „Wesen“ der ewigen Wiederkehr: Erlebnis = 
Gedanke notwendig, wenigstens zum Teil, verraten. Vgl. N. Suto: „Erlebnis und Gedanke der 
ewigen Wiederkehr des Gleichen bie Nietzsche“, in: Philosophia Osaka, No. 1, 2006, Osaka 
University.)

Der Gedanke des Willens zur Macht ist ein „metaphysischer“ als Versuch einer 
einheitlichen Auslegung der Welt im Ganzen. (Und zwar fängt die Auslegung hier mit der 
unmittelbaren und deshalb evidentesten Gegebenheit an, was man typisch cartesianisch, 
und in diesem Sinne neuzeitlich metaphysisch nennen kann.) Mit demselben muß man alle 
Sachen verstehen und interpretieren können. „Alles ist im Grunde Wille zur Macht“, das 
wäre dabei der einfachste Grundsatz der Auslegung. Dieser „Grund“ („Die Welt von innen 
gesehen, die Welt auf ihren ,intelligiblen Charakter‘ hin bestimmt und bezeichnet“) muß 
herausgearbeitet werden als Wille zur Macht, als einziges Grundprinzip, letztlicher Sinn alles 
Geschehens. Dazu muß man alle anderen Prinzipien ausschließen können. Wie aber schließt 
man sie aus? Schließt man sie infolge einzelner Interpretationen jedes Dinges als Willen 
zur Macht aus? Aber Nietzsche verwendet hier nicht dieses induktive Verfahren, sondern 
schließt am Anfang alle anderen Prinzipien aus durch die Methode der Denkökonomie. Die 
Anwendung dieser Methode ist nicht nur durch die Form des Aphorismus bedingt, sondern 
darin ist Nietzsches Strategie mit dem Gedanken des Willens zur Macht verborgen.

Durch diese wissenschaftliche Methode wird der Wille zur Macht von Anfang an als 
metaphysisches Grundprinzip gleichsam entblößt. Anders gesagt: Nietzsche kleidete den 
Gedanken des Willens zur Macht eigens metaphysisch (und wissenschaftlich). Das heißt: 
Der hier in Jenseits von Gut und Böse 36 dargestellte Gedanke ist eine metaphysische (und 
wissenschaftliche) Auslegung des Gedankens des Willens zur Macht. Hier ist der Wille zur 
Macht metaphysisch schematisiert; das metaphysische Schema geht allem voran. Was bedeutet 
diese absichtliche metaphysische Kleidung, diese Voraussetzung der Metaphysik? Daß 
Nietzsches Denken wesentlich metaphysisch ist? Nein! Gewiß kann man es metaphysisch 
interpretieren: Nietzsche selbst versucht es hier. Dieser Versuch aber ist durchaus einer der 
Einführung der Leser in den Willen zur Macht. Nietzsche setzt wissentlich die Metaphysik 
gerade darum voraus, weil er denkt, daß die Leser sie vorausetzen: Das metaphysische 
Schema selbst dient auch der pädagogischen Aufgabe der Einführung. Folglich deutet die 
metaphysische Kleidung vielmehr an, daß eine unmetaphysiche Auslegung des Willens 
zur Macht auch möglich ist (das ist auch in den Worten aus JGB 36 impliziert: „(– bis zum 
Unsinn, mit Verlaub zu sagen)“ und daß sie im geplanten Hauptwerk versucht werden soll.

Dabei ist das Wort „Auslegung“ doppeldeutig: alles Geschehen wird mit dem Gedanken 
des Willens zur Macht als reduzierbar auf den Willen zur Macht interpretiert, und zugleich 



Über die Bedeutung der Denkökonomie beim späten Nietzsche  97

interpretiert der Wille zur Macht selbst (vgl. KSA Bd. 12, 2[148]). Folglich ist alles 
Geschehen Interpretationen des Willens zur Macht (genetivus subjectivus), und zwar ist die 
Interpretation des allen Geschehens selbst als Willens zur Macht auch nichts anderes als eine 
Interpretation durch einen Willen zur Macht (namens Friedrich Nietzsche).

Diese Zirkelstruktur des Gedankens des Willens zur Macht ist keineswegs ein circulus 
vitiosus, sondern bahnt sie umgekehrt die Möglichkeit der Überwindung desselben 
Gedankens an, und zwar von seinem Innersten heraus: diese Möglichkeit steckt schon von 
Anfang an in demselben Gedanken.

In einem Fragment schreibt Nietzsche, nachdem er den Gedanken des Willens zur Macht 
vorgelegt hat:

„Consequenz: wenn uns diese Vorstellung [des Willens zur Macht] feindselig ist, 
warum geben wir ihr nach? Heran mit den schönen Trugbildern! Seien wir Betrüger und 
Verschönerer der Menschheit! Thatsache, was eigentlich ein Philosoph ist.“ (KSA Bd. 11, 
43[1])

Der Gedanke des Willens zur Macht muß als Interpretation der Welt die Möglichkeit 
haben, durch eine andere Interpretation überwunden zu werden. Aber er hat diese 
Möglichkeit in sich selbst, gerade weil nach ihm alles Interpretation (des Willens zur 
Macht) ist. Wenn also der Gedanken des Willens zur Macht überwunden wird, ist auch diese 
Überwindung eine Folge einer neuen Interpretation, womit sich der Inhalt des Willens zur 
Macht („alles sei Interpretation“) umgekehrt wieder bestätigt. Dabei ist es wichtig, daß die 
Interpretation nicht etwa als Freilegung eines verborgenen „wahren“ Sinnes, sondern als 
Schaffen eines neuen Sinnes, wie z. B. das Wort: „die schönen Trugbilder“ es zeigt, bestimmt 
ist. Diese Bestimmung der Interpretation als Schaffen wird aus der Verneinung des „Dings 
an sich“ gefolgert. Nietzsche verneint nicht nur die Erkennbarkeit des Dings an sich, sondern 
auch sein Sein selbst. Folglich darf die Interpretation keine Untersuchung des wahren 
Sinnes an sich oder des unveränderbaren „Wesens“ eines Dings sein: die Herausnehmung 
des „An sich“ ist nicht nur unmöglich, sondern schlechthinn sinnlos, weil es kein „An sich“ 
überhaupt gibt. Genau diese Verneinung des Seins aller „An siche“, worunter Gott, Ideenwelt 
usw. (alle „Hinterwelten“) enthalten sind, ist nach Nietzsche ein wichtiges Merkmal 
eines unmetaphysischen Denkens. Und erst durch die Methode der Denkökonomie wird 
diese Verneinung möglich, weil man gemäß dieser Methode das Sein eines Dings, dessen 
Erkennen absolut unmöglich ist, verneinen darf oder muß. (Die Methode der Denkökonomie 
hat ihren Ursprung, wie wir sahen, in der christlichen Moral, d. h. in der für Nietzsche zu 
überwindenden abendländischen Metaphysik (vgl. die Wendungen in Jenseits von Gut und 



98  Norihide SUTO

Böse 36: „Gewissen der Methode“ und „Moral der Methode“). Also stehen die Metaphysik 
und die Methode dort mit Grund im Verhältnis der Komplizität. Das aber bedeutet nicht, daß 
beide ein gleiches Schicksal haben muß und daß, wenn also die erstere überwunden worden 
ist, auch die letztere notwendig verworfen werden muß.)

Wie gesagt, eben die Methode der Denkökonomie, die Nietzsche den Tod Gottes erklären 
lassen hat, ist es, die die Gestaltung (und noch dazu auch die Vollendung) des Gedankens des 
Willens zur Macht meldet.

(KSA=Friedrich Nietzsche: Sämtliche Werke, Kritische Studienausgabe, dtv/de 
Gruyter, 1980) 

©2010 by Norihide SUTO. All rights reserved.




