
Title 内田不知庵『文学一斑』における俳諧 : 明治25年、
俳諧はどのように文学論に位置づけられたか

Author(s) 大貫, 俊彦

Citation 文芸学研究. 2022, 25, p. 1-27

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/103558

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



 
 1 

内田不知庵『文学一斑』における俳諧 
―明治 25年、俳諧はどのように文学論に位置づけられたか― 

 

大貫 俊彦      

  

 

 

１．はじめに 

正岡子規による俳諧革新運動が本格的にはじまる以前、俳壇とは直接関わり

のない明治 20年代の文芸批評のなかで、俳諧が明確な文学的価値観によって見

出されていた様相を明らかにするために、これまで二つの論考を公にしてき

た(1)。文芸批評の草創期を代表する内田不知庵に着目した一連の考察では、不

知庵が明治 22 年の静岡滞在時に古書店で偶然見つけた俳書との出会いを発端

とし、その後の批評活動に取り込まれた俳諧の諸相を検討した。これを通して、

通史としての俳諧観、俳論を援用した批評、さらには滑稽的な要素を盛り込ん

だ探訪記事や随筆など、不知庵が硬軟とりまぜて俳諧を用いている様子を追っ

てきた。本稿はこれらの論考に後続するもので、明治 25（1892）年 3月に博文

館から刊行された『文学一斑』における俳諧を取り上げる(2)。 

明治 21年 10月に文芸批評を発表しはじめた不知庵は、当初は坪内逍遙の思

想的影響下に批評を執筆していたが、やがて自ら文学とは何かを模索しはじめ

る。文学書の渉猟に加え、井原西鶴の浮世草子やドストエフスキーの小説の読

書体験、また二葉亭四迷との出会いと交流を通して文学観は少しずつ変化を見

せはじめ、その片鱗は当時の文芸批評から読み取ることができる。そして自ら

の文学観を一冊にまとめたものが『文学一斑』である。その「凡例」で本書は

あくまでも「文学の入門」で、「僅に一 班
（ママ）

を説きしもの」と控えめに述べて

いるが、一読して明らかなように実際は力を込めて執筆している。本書の概要

は後述するが、不知庵は西洋の詩学の三分類である「叙事詩」、「叙情詩」、「劇

詩（「戯曲、一名世相詩（ドラマ）」と記される）」を用いて日本の文学（詩歌や

散文）を説明する。そのなかで「俳諧」は「叙情詩」に分類される。 
以下、本稿は先の論文の問題意識を引き継ぎながら、『文学一斑』において

不知庵の言う「叙情詩」とは何を指すのか、そこで俳諧はいかに記述され、ど



 
 2 

のように位置づけられているのかについて検討する。なお、本書における俳諧

の説明はもちろん「叙情詩」の具体的な例示としての役割を果たしているのだ

が、実際はそれにとどまらず、不知庵の俳諧論としても読めるものになって

いる。 
そして『文学一斑』を取り上げる本稿の問題設定において最も関心を引きつ

けるのは、西洋の詩学における「叙情詩」と「俳諧」が一体どのように結びつ

けられるのかという点ではないだろうか。本稿では特に両者の結節点に注目し

ながら考察を加えてみたい。 
 

２．内田不知庵『文学一斑』の概要と第四章「叙情詩」 

２-１.概要 

『文学一斑』（博文館、明治 25 年 3 月）は文学の概説書である。全 304 頁。

構成は、文学とは何かを説いた「総論」にはじまり、「詩（ポーエトリイ）」、「

叙事詩
エ ピ ツ ク

」、「叙情詩
リ ヽ ツ ク

」、「戯曲（一名世相詩（ドラマ））」の五章からなる。ここで

不知庵が用いた「叙事詩」、「叙情詩」、「劇詩」の分類は、遡れば西周が明治 3

年、私塾育英舎で行った講義録（いわゆる「百学連環」）における「普通学

（Common Science）」の第三「文章学（Literature）」の五「詩学（Poetry）」中に

「賦詠体（Epic）」、「風騒体（Lyric）」、「雑体（Ballad）」、「循環体（Dramatic）」

の簡単な解説が見られ(3)、公にされた書物で広く読まれたものとしては明治 12

年 5月の菊池大麓訳『修辞及華文』（文部省刊）に「詩文ノ術」として「史詩」、

「楽詩」、「戯曲」を説いている。文学の領域では坪内逍遙『小説神髄』（松月堂、

明治 18年 9月～翌 4月）の「小説総論」で Epic を「歴史歌」、Lyric を「謡曲」、

Drama を「伝奇」として紹介し（同書には『修辞及華文』への言及もある）、文

芸批評においては明治 20年代になると石橋忍月がこの分類を用いており、この

時期には浸透している。従って明治 25年に刊行された『文学一斑』の分類に先

駆性があるわけではない(4)。 

不知庵がこの三分類を採用した背景には、坪内逍遙がその批評「新作十二番

のうち既発四番合評」(5)において、従来の人情世態小説の理論を三つの分類で

さらに展開したこと、森鷗外がこれを受けてその批評(6)でハルトマンの美の階

級を踏まえつつ「類想」、「個想」、「小天地想」から文学を捉える構図を主張し

ており、これらが同時代に大きな影響を及ぼしていたことが挙げられる(7)。ま

た不知庵の場合には、親しい関係にあった二葉亭四迷との交流を通して、ベリ



 
 3 

ンスキーを経由したヘーゲルの美学への接近があったことも考えられる。なお

本稿のテーマ上、「叙情詩」以外の検討は行わないが、『文学一斑』における「叙

情詩」を理解するうえで各章の議論に関するある程度の整理は必要だろう。 

第一章「総論」では、文学の持つ不朽の感応力を説き、それが文字を通して

伝わることの重要性を強調した後で、そのような力を持つ文学とは何かが問わ

れる。人間の持つ情感的思想には二通りの表現方法があり、分析的に説明した

ものが「哲学」、会意的に表現したものが「詩」であるとする。両者はともに「宇

宙の秘密蔵を開き人生に最大福利を恵む」もので、この二者を合わせて「文学」

と呼ぶ。そして社会の進展とともに文学の思想も変化するので、詩人および哲

学者は「人生を研究し」、「社会を観察し」、「人類の師表」になるべきであると

説く。そして「文学とは人生に属する諸現象の研究なり」という定義が開陳さ

れる。 

第二章「詩（ポーエトリイ）」では、純文学としての「詩」とは何かを論じ

る。「詩」は人間の「心性を形像と為して表現」したものであり、韻文や散文、

叙事や叙情の別なく含み、他の美術に比べても感応力が大きく、普遍性を持つ。

「詩想」は社会とともに変化するものであり、自然を詠じる時代はすでに過ぎ

去り、やがて「人生に属する一現象」を題目とする時代が到来する。そして詩

の三分類「叙事詩」、「叙情詩」、「劇詩」を解説する。 

第三章「叙事詩
エ ピ ツ ク

」において、叙事詩とは「或る結構に成れる外界の物語を客

観的に歌ひたる詩」であるとされ「作者は自ら風景を記述し、人物
アクトア

を作為し、

一部の事柄を絢〓（糸偏＋闌）」したものであると説く。その題材は過去の事態

であり、外面の雄大を表現し、また社会に国民的組織の行われる時代に広く用

いられるとする。叙事詩は大きく「第一 純正叙事詩
グ ラ ン ド エ ピ ツ ク

」、「第二 仮作物語」、「第

三 雑体叙事詩」に分類されるが、第二の「仮作物語」はさらに「第一 英雄
ローマンス

物語」、「第二 冒険物語」、「第三 美術的
アーチスチツク

社会物語」、「第四 教義的
ダイダクチツク

物語」に区

分される。 

第四章「叙情詩
リ ヽ ツ ク

」では「叙情詩
リ ヽ ツ ク

とは（…）自己の理想を没せず却つて満身の

感情を庶物に透徹せしめ、再び是を一点に集めて発散したる言詞」と説明され

るが、これついては後に詳しく論じる。 

第五章「戯曲、一名世相詩（ドラマ）」では、「詩の三種」のうち「ドラマ」

は「最も進歩したる人種に属する詩」であり、「戯曲」という名称は形式に由来

するものの、脚本のみならず散文も含むとする。「ドラマ」は、叙事詩の「事実」



 
 4 

と叙情詩の「感情」を併有し、かつ人間の本性を中心として、人の「内外二界

の間に生ずる衝突及び破壊」を写実的に描いたものである。人生と直接的な関

係を取り結ぶために、読者の感情を引きつける力が大きいのが特徴である。そ

して「ドラマ」が生まれるのは社会の組織が複雑化し、道徳観が個人に内面化

されている時代であると説く。「ドラマ」は「悲壮劇」と「滑稽劇」とに分れる

が、今日における「ドラマ」とは二者を取り込んだ「悲歓劇」である。 

以上が『文学一斑』の概要となる。では「叙情詩」について具体的に検討

する。 

 

２-２．『文学一斑』における「叙情詩」の定義と分類 

 本節では、第四章において「叙情詩」がどのように説明されているかを検討

する。『文学一斑』には英語で書かれた西洋の文学書や修辞書が数多く引用され

ているが、第四章は本文における言及の頻度と内容からベイン（Alexander Bain）

の“ENGLISH COMPOSITION AND RHETORIC”（1866年）(8)、ヘーゲルの美学

を解説したケドニー（John Steinfort Kedney）の“HEGEL’S  AESTHETICS”（1885

年）(9)の二冊を参照しながら執筆していると思われる。以下本文に添って要点

をまとめながら、該当箇所や文献との差異を検討する。 

 

〈「叙情詩」と韻律〉 

・「詩中の詩、即ち最純なる詩―凡そ「詩」なる語が与へ得べき感覚を具へ

て、極めて高雅優美なる外相を現はすものは叙情詩
リ ヽ ツ ク

なり」〔130頁〕(10) 

小見出し「叙情詩の範囲」で不知庵は上記のように述べた後、東洋では中国

にいう「詩」、日本にいう「歌」がこれらに属し、イギリスでは「ポーエム（Poem）」、

「バース（Verse）」がこれにあたると説く。そして具体的に「歌、俳諧、連歌、

今様、朗詠、小唄、謡曲及び浄瑠璃の一部」を挙げる。さらに不知庵は、現在

では「詩」の解釈は広く、「詩」は「叙情詩」だけを指すのではないことを強調

する。 

 

・「叙情詩即ち Lyricはもと音楽に随伴する歌の義にして、他の叙事詩或は戯曲

に比すれば韻律を重んずるものなり。盖し此種の詩は他と異なりて、直ちに其

理想を発出する者なれば、性質上発出の結果自ら韵律の美を具ふるは当然にし



 
 5 

て、特に初めより其巧を求めしにあらず。」〔131頁〕 

『文学一斑』の執筆時期は、山田美妙の「日本韻文論」(11)に代表されるよう

に言論界では「詩」の韻律に関する議論が盛んに行われていた。不知庵は批評

活動のなかで韻律を重視する姿勢を批判しているが、本書でも度々韻律は本質

ではないことを強調している。引用文中で叙情詩の起源に触れている箇所があ

るが、これに近似したものとして、ベインの書中に“The word “Lyrics” shows that 

these poems were originally sung or pronounced with an instrumental accompaniment.”

(p.274)という一節がある。またベインは叙情詩を「激しい感情、情熱、情動、

情緒を表現し、発散するもの」と述べているが、その説明のなかで「理想」に

相当する言葉は使っていない。なお引用部後半の韻律については、これ以降も

不知庵はベインやヘーゲルに言及して論じているものの、断章取義の感があり

注意が必要である(12)。 

 

〈「叙情詩」の定義〉 

・「叙情詩
リ ヽ ツ ク

とは 叙事詩
エ ピ ツ ク

の如く自己の理想を没せず却つて満身の感情を庶物に透

徹せしめ、再び是を一点に集めて発散したる言詞を云ふ。即ち雪月花等各般の

物象に我が情を四散せしめ、是を或一点に聚めて後文字の上に表白したるを以

て叙情詩を為す」〔137～138頁〕 

 不知庵による「叙情詩」の定義である。この箇所は、ケドニーの解説書に“In 

the Epic, the poet effaces himself in his work, in the Lyric he draws all things to himself, 

penetrates them with his feeling, and lets them issue forth again, thus subjectified;”

（p.282）とあり、ここを踏まえたものであろう。この後に実例として松尾芭蕉

の「枯枝に鴉のとまりけり秋のくれ」（『あら野』元禄 2年序）を挙げてその凄

寂さに触れた後、叙情詩は「如何なる物象に触るゝも其拘束する処とならずし

て、我が感情を肆に
[ほしいまま]

放散せしめ、唯是れ等庶物を借りて理想を 愬
[うった]

ふるをもて

本旨と為す」と説くが、ケドニーの解説書にも叙情詩の主題は無数あり時間や

場所によって制限されないこと、叙情詩を生み出すのは自由に活動できる詩的

な魂であること、また叙情詩人はいかなるテキストにも縛られることはなく、

魂の動きを記録するだけでよいという箇所があり、ここを集約した表現となっ

ている(13)。ただ、不知庵が叙情詩を説く際に使う「理想」という言葉は、ベイ



 
 6 

ンと同様にケドニーが「叙情詩」を説明した箇所でも用いられていない。 

続いては叙情詩の分類である。不知庵は叙情詩を「国家的叙情詩
ナ シ ヨ ナ ル 、 リ ヽ ツ ク

」、「

哲理的叙情詩
フヒロソフヒカル、リヽツク

」、「感動的叙情詩
エモーシヨナル、リヽツク

」の三つに分類してそれぞれを説明していく。

先行研究ではこの分類にベインの影響を指摘しているが(14)、ベインの分類とは

大きく異なっている(15)。本稿は不知庵の「叙情詩」の三分類は、ケドニーとベ

インを組み合わせて、独自に編成したものという仮説のうえで以下議論を進め

ていく(16)。 
 

〈「叙情詩」の分類〉 

・「第一 国家的叙情詩
ナ シ ヨ ナ ル 、 リ ヽ ツ ク

（軍歌）」〔201頁〕 

「国家的叙情詩」とは「一人の理想を歌ひしものにあらずして、国民一般の

思想即ち一国の精粋を歌うもの」である。その例として「アルント（Ernst Moritz 

Arndt―引用者注）の独逸祖国歌」、「キヨル子ル（Theodor Körner―同注）の剣

歌」、「マルセイユの曲（La Marseillaise―同注）」などを挙げている。この三つ

はベインの著書に順番もこのままで載っているが、これらはベインによる叙情

詩の三つのうち（1）「歌曲」のⅡ「世俗歌」のさらに下位分類 a にある「軍歌」

の例として挙げているものである。なおケドニーの解説書には大まかな叙情詩

の種類を挙げた箇所があり、“The popular or the national Lyric so far resembles the 

Epic, in that the poet effaces himself in his subject.”という一節（p.283）に「ナシ

ヨナル、リヽツク」の表現が見られ、おそらくここに着想したと考えられる。

不知庵は日本の例として「軍曲」、「トコトンヤレ節」、頼山陽の「蒙古来」（『日

本楽府』文政 13年刊）を挙げている。 

不知庵は「叙情詩
リ ヽ ツ ク

はもと一個人の理想を洩すに充したるなれば、正確に論ず

れば叙情詩といふを得ざるなり」とも述べており、そうであるならば、なぜ自

らが記す「叙情詩」の定義にうまく適合しないものをわざわざ三分類の一つ「国

家的叙情詩」として立項しているのかという疑問が生じる。もし本稿が想定し

ている二冊とは別の文献を参照しているのなら、なぜ自分の意にそぐわない分

類をあえて採用しているのかという疑問も残る。「叙情詩」の定義とその分類が

やや食い違っている箇所である。 

 



 
 7 

・「第二 哲理的叙情詩
フヒロソフヒカル、リヽツク

（教義的叙情詩）」〔202頁〕 

「哲理的叙情詩」は「尋常詩体の奇古幽奥を離れて極めて明晰且つ簡約に哲

理を 比喩的
メタフオリカル

言詞
、ウオルド

をもて叙述せしもの」とされる。ベインの叙情詩の分類には、

これに該当するものはなく、ケドニーには先の引用文の直後に“Popular lyric”

よりも高尚なものとして“There may be the philosophic Lyric, in which the clarity 

of the exposition of thought is not obscured, but has life given to it by imagery and the 

warmth of sentiment.”（p.283）という一節が記され、そこに“the philosophic 

Lyric”の言葉が出てくる。不知庵は特に 淄流
[しりゅう]

社会ではこの傾向が強いとして

禅僧の作品を多く取り上げている。 

 

・「第三 感動的叙情詩
エモーシヨナル、リヽツク

（純正叙情詩）」〔205頁〕 

「感動的叙情詩」について不知庵は「叙情詩の本質はもと直ちに自己の感情

を現せしものなれば、其大部分は殆んど此種に属す」として、さらにこの下位

分類に以下の六つを掲げる。 

（ａ）悲感的叙情詩 

人間の感情の中で智識と衝突しやすく、衝突をした時に最も激しくぶつかりあ

うのが「悲感」であるとし、「悲感より生ぜし叙情詩は、其情熱最も 熾
[さか]

んなる

が為めに、不必要なる修飾を借らずして、其まゝの天真を露出したれば、感応

の力極めて大なり」と説明する。例として「挽歌」、「哀怨憂愁の文字」を挙げ

る。なおベインの分類に照らし合わせると(3) The Elegy（挽歌・悲歌・哀歌）

がこれに相当する。 

（ｂ）快感的叙情詩 

「喜悦歓楽の情より滔るゝものを称して快感的叙情詩」とする。例として「祝

賀の文字」や「平淡至醇なる心より出でたるもの」、古今集に載る俳諧歌、貞徳

時代の古俳諧等、ベインのいう「ドリンキング、ソング」、万葉時代の雑歌、陶

淵明、ゴールドスミスなどがここに分類される。なお「至醇なる快感より出づ

る文字は以て滑稽（ユーモア）を為す」とあるが（ｆ）諧謔的叙情詩との差異

を芭蕉の発句を示しつつ説明している。なおベインの世俗歌の c:酒宴歌が相当

する。 

 



 
 8 

（ｃ）高壮的叙情詩 

「悲喜哀歓の最高度に上りたる感情を表はした」ものであり、不知庵は漢詩や

山部赤人の長歌その反歌などを挙げている。なおベインの(2)The Ode が相当

する。 

（ｄ）敬神的叙情詩 

「神に祈祷し或は讃美せんとて特に敬虔且つ熱実なる信仰より生ぜしもの」で

あり、賛美歌
ヒ ム ナ ル

、祝詞、浄土和讃等が挙げられている。なおベインの（1）「歌曲」

の（Ⅰ）「聖歌、賛美歌」が相当する。 

（ｅ）恋愛的叙情詩 

「恋愛
ラ ー ブ

」の意味は広いが、ここでは「唯男女両性間の恋愛」を詠ったものであ

り、万葉集の贈答歌、古今集以下の「恋」の歌、紫式部、清少納言の散文、小

唄などその範囲に含むものは頗る多いと説く。中国の詞曲、英語の「チヤント」

や「ソン 子
[ネ]

ツト」も含む。なおベインの(4)The Sonnet、Ⅱ「世俗歌」の b:恋

歌がこれに相当する。 

（ｆ）諧謔的叙情詩 

「英語に「ルデイクラス」と称するもの、即ち俳諧歌（狂歌或は夷曲とも云ふ）、

狂句狂文等皆此種に属す」と説明される。諧謔性を含む詩全般のことを指すが、

「言語上の機智即ち俗に云ふ「シヤレ」は英語に所謂「パン」（Pun）なるもの

にして文学上尊ぶに足らず。」とし、そこに「人間の一部」を説明しているかど

うかが大切であると説く。なおベインの分類では「世俗歌」の「戯れ歌」が相

当する。 

以上が第四章の「叙情詩」の説明となる。そしてこの「叙情詩」の枠組みの

なかに「俳諧」が説明される。 

 

３．内田不知庵の評論で言及される俳諧の諸相 

 ここから第四章「叙情詩」における俳諧の諸相を検討する。すでに見てきた

ように本章は、定義と分類の二つの区分から成り立っている。俳諧は第四章の

様々な場面で取り上げられるが、定義の後に日本における和歌と俳諧の歴史的

変遷が記されており、ここが中心となる。本稿ではこの部分と「叙情詩」の分

類のなかの俳諧について検討する(17)。 

 和歌については取り上げないが、議論の展開を押さえるために和歌の凋落に



 
 9 

ついて触れておく。不知庵によれば、和歌が詠者の心を研磨せず、次第に技術

的な繊巧に流れたのは「外形の巧緻且つ優麗」を競ったためである。叙情詩の

もとになる人の理想は、外界に伴って形成されるため、本来ならば社会と共に

変化しなければならず、人はその社会に同感し、「喜憂を分つ」ことで理想を高

めていく。しかし和歌は宮廷に安住し、「社会の圧抑も希薄」なので改革的概念

も起こらずに結局「「風流」なる小世界」に止まったと説く。和歌と俳諧を結ぶ

連歌については「歌につゞきて連歌ありといへども其気焔を吐かずして衰えぬ」

と一言触れられるのみである。そして続く俳諧の記述は「俳諧」、「檀林派」、「芭

蕉及び正風」の三項目立てで、歴史的変遷を記述し松尾芭蕉が到達点となるよ

うに記される。 

 

・「其後俳諧起り守武、宗鑑、貞徳、季吟より 難波
な に は

の宗因に到り、爰に檀林の

額を打ち天下を風靡したりしが、松尾芭蕉出づるに及んで初めて俳諧の基礎を

定め今に到るまで門葉生ひしげりて海内に広がりぬ。」〔163頁〕 

はじめに俳諧の歴史的な変遷を素描する。ここに見られる通時的な把握は、

不知庵がかつて『女学雑誌』に載せた「俳諧を振ひし人、俳諧を滅せし人」(18)、

「俳諧の諸派」(19)、「元禄の三大家」(20)と同様である。このような歴史的叙述

は多くの俳書に見られるため、参照した書物を特定するのは難しいが、不知庵

が読んだ俳書のなかでは支考の『俳諧十論』（享保 4年跋）の「第一 俳諧ノ伝」

（ここに先の「檀林の額」という表現が出てくる）や許六の『歴代滑稽伝』（正

徳 5年刊）に近似した記述がある。以下に続く記述もこれらの書物の内容と重

複する点が多くある。 
 

・「俳諧を論ずるもの常に「俳諧」なる字義に拘し、俳諧を以て滑稽の一体と為

し諷誡をもて主となす。思ふに俳諧が滑稽の意を以て初まりしは左もあるべき

事なれど、諷誡をもて主と為すに到つては俳諧を誤まれるものなり。」 

〔163～164頁〕 

 「俳諧」の字義と現在の「俳諧」は大きく異なることをその起源から論じた

箇所である。ここも『俳諧十論』に通じるが、不知庵は俳諧の起源を陰陽二神

（イザナギ、イザナミ）に結びつけるのは「牽強附会の甚だしきもの」として

斥けるなど、支考の意見をそのまま受け入れてはいない。「俳諧」という言葉が



 
 10 

与える印象と実際の乖離については「紅葉山人の拈華微笑」(21)にも言及があっ

た。先の批評では同時にユーモア論を展開していたが、ここでは避けて、俳諧

の起源が夷曲や俳諧歌にあること、「守武、宗鑑より貞徳季吟のさかむなりし頃

はたゞ言語の上の滑稽に止まりぬ」としつつも、そこには「滑稽極めて単純に

して却つて一種の妙」があると述べ、実例として貞徳の「香は四方に飛梅なら

ぬ梅もなし」（『犬子集』寛永 10年刊）以下五句、守武の「うぐひすの娘か啼か

ぬほとゝぎす」(『守武千句』慶安 5年刊)以下三句、宗鑑の「消えにけりこれ

ぞ誠の雪ぼとけ」（『犬筑波集』天文元年頃成）以下四句、季吟の「天に在て比

翼やちぎる星のなか(22)」（『山之井』正保 5 年刊）以下四句を挙げている。「是

等は皆可笑味
を か し み

を主としたるものにして「俳諧は滑稽なり」といふに因みて当意

即興の体を尊びたりき」と結論づけている。 

 

・「続きて難波
な に は

の宗因は絶代不思 義
[ママ]

の妙智力を奮ふて、此可笑主義の俳諧に力

を費しければ天下靡然として檀林の名目現はれぬ」〔167頁〕 

続いて談林である。不知庵は談林派の祖である宗因を「可笑主義の俳諧に力

を費し」と貞門の延長線上に解し、『俳諧十論』や『歴代滑稽伝』等で触れられ

ている貞門と談林の差については言及せずに同じ括りで論じていく。「檀林派」

の主旨として挙げるのは宗円編『阿蘭陀丸二番船』（延宝 8年跋）にある、虚を

先として実を後とするという主張や、「古風、当風、中昔、上手は上手、下手は

下手、いづれを是
ぜ

とわきまへず。すいた事して遊ぶにしかじ。夢幻の戯言也」

という一節であり、ここを含む箇所を長々と引用する。そして談林派は貞門同

様に「世を観るの 眼
まなこ

に乏しく」、「月花の世界をのみ咏みたるなれど」、この悟

得した境地によって「おもしろく自然」を見るところに特徴があると説く(23)。

本歌・本説取りや謡曲を取り込むなどの表現の斬新さを追求した談林派をこの

ようにまとめるのは疑問が残るところではあるが、以下、不知庵の議論はこの

「おもしろし」という言葉を鍵語として「俳諧」の変遷を説明していく。 
 

・「宗因の妙処は実に爰（「おもしろく自然を見たる」こと―引用者注）にあり。

何事も彼が眼には面白く見えたるが如し」〔169頁〕 
ここで不知庵の言う「おもしろさ」とは、例えば空を飛ぶ雁に欧文を想起し



 
 11 

た宗因の「阿蘭陀の文字か横たふあまつ雁」（『時勢粧』寛文 12年跋）等に表わ

れた着眼の意外性と解してよいだろう。宗因が切り開いた境地を「おもしろく

自然を見たる」ことにあると説き、「五月雨や天下一まいうちくもり」（『ゆめみ

草』明暦 2年刊）以下六句を掲げる。しかし、やがて宗因の末派は着眼や句の

体裁を重視するあまり「おもしろしと云はゞ面白きも斯くては却つて妙味を欠

く」ようになったと述べる。そして宗因以後、着眼の「おもしろさ」は平板化

して、次第に句体として馴致されていく様子に衰退の原因を見る。実例として

遠舟編『太夫桜』（延宝 8年刊）から「ながめ哉さても其のち太夫桜」（宗本）、

「藤の花三尺八寸候ふべし」（元春）(24)を挙げている。 

 

・「要するに檀林が句体の「おもしろき」をのみ主としたるものなるは。一時軒

が俳諧三部抄に述べしを見て能く其極意を明かにするを得べし」〔170頁〕 

 以下、着眼の斬新さが句形に傾斜していったことを惟中編『俳諧三部抄』（延

宝 5年刊）にある「俳諧大概」を引用して談林派の修辞を明らかにする。この

本は『俳諧蒙求』の二年後に刊行された俳諧選集で、そのなかの「俳諧大概」

は藤原定家の「詠歌大概」を模倣して書いたものである。惟中は「風体は古人

上手の秀逸に効
なら

ふべく、古今遠近を論ぜず寓言の体を見て其の風に効ふべし」、

「俳諧に師匠無し。唯寓言の句を以て師と為す。意を古風に染め、詞を活達に

習はば、誰の人か之に戯れざらんや。」と自ら説く「寓言論」(25)をもとに具体

的な談林俳諧の手法を説いているが、どの表現を使うと良いかや荘子や源氏物

語、謡曲に通じておくことという指南があるなど、「句柄のおもしろみ」を重ん

じているところに不知庵は限界を見る。最後に談林の特徴として井原西鶴を取

り上げる。 
 

・「檀林派の俳諧も素より詩の一にしあれば、作為を第一に重んずれとも、実は

句作
くづくり

即ち詩形に力を費せしは明白也。然れども確然たる方式なかりしをもて、

窮屈なる格法に束縛せらるゝ事なく、自由に其才藻を肆にして妙
たえ

なる句を作る

を得たり。井原西鶴が巧妙なる三句は檀林の長所を見るべき好標本ならむ」〔174

頁〕 
 不知庵は西鶴の「辻駕籠や雲にのり行く花のやま(26)」（言水編『俳諧東日記』



 
 12 

延宝 9年刊）、「雲の峯や山見ぬ国のひろいもの」（『両吟一日千句』延宝 7年刊）、

「是沙汰ぞ風の吹く様に今朝の秋(27)」（『俳諧三部抄』延宝 5年刊）の三句を挙

げ、「奇思 垽
[坌]

涌せる西鶴が詩腸」は時流に超えていると評する。なお、この句

のうち「雲の峯や」は、南新二の『鎌倉武士』を批評した文章で取り上げてい

たものである(28)。談林には西鶴のような例もあるが「檀林の妙処は畢竟句体に

のみ存ずれば、蕉門の徒が云へる所謂流行なるものに富みて不易の体に乏しか

るは、詩人が重んずる常久不変の理想を涵養」しなかったためであり、時の嗜

好に乗ったために「一時を奮」ったが、消滅してしまったと結論づける。 

不知庵の記述は意外性を示す「おもしろさ」を重視し、着眼点も句形もすべ

てこの「意外性」で説明するためにやや強引なところがあるのだが、続く蕉風

でもこの言葉を軸に議論を展開する。 

 

・「さる故に 俳諧
● ●

（字義通り―引用者注）としての俳諧
● ● ● ● ● ●

を求むれば、檀林或は

其主旨に適へるものならむか、詩の本質より考ふれば、檀林の大部分は言詞上

の機才
ウ井ツト

を弄せしなるか、然らずんば当意即妙の詩興を発露せしに止まりしをも

て、是を芭蕉が深く造化の秘奥に入ておのづと天地のおもしろ味を感得して咏

じたるものと比ぶべくもあらず」〔175頁〕 

 滑稽や諧謔としての俳諧という段階から、「詩」の領域、すなわち芸術の領域

へと俳諧を飛躍させたのが芭蕉であるという議論がここからはじまる。引用文

に「深く造化の秘奥に入ておのづと天地のおもしろ味を感得して咏じたるもの」

とあるが、すでに不知庵はこれに通じる認識を「我が俳諧を談ずるの標準は唯

自然にあり、自然は我れに俳諧の妙を教へん」と述べていた(29)。この「自然」

の「おもしろ味」をどう読み解くのかが、不知庵の俳諧観を知る手がかりにな

る。なおこの主張の背景として不知庵は各務支考の『俳諧十論』中「第一 俳諧

ノ伝」から、芭蕉が「古池の蛙に自己の眼をひらきて風雅の正道を見つけたら

ん」を含む一節を引用しているが、不知庵は支考を「少しく附会に過ぎるの嫌」

があるとしており、その著述や意見に全面的に同意しているわけではない。 
 

・「芭蕉は人の曰へる如き厭世家にあらず。たゞ彼が涵養せられし外界は極めて

単純にして、当時兵乱熄むで既に百年、天下漸く太平を謳歌し、四民皆歓楽の

奴隷と為りし折なりしかば、彼も其嗜好を押ふる能はずして自ら風狂の士をも



 
 13 

て任ぜしならむ。」〔177頁〕 
 質素な寓居に住み、旅に生きた芭蕉に触れた箇所である。三樹居士「俳諧論」

（注 2参照）でも「遁世者」芭蕉という世間的把握について言及しており、広

く見られる認識であった。また不知庵が「黒痩子」の筆名で書いた「好色五人

女序」(30)にも元禄時代の「安居逸楽」や「浮華倨傲」の風潮のなかで西鶴と芭

蕉は超然とした「厭世家」であったと記していた。しかし不知庵は、この境遇

は天下太平の風潮に一度染まった後に生まれたものだとし、『笈の小文』（宝永

6年刊）の冒頭を引いて、「風羅坊」と自称した芭蕉が自らの俳諧の根本を説明

した「風雅に於けるもの造化にしたがひて四時を友とす」、「夷狄を出で鳥獣を

離れて造化にしたがひ造化にかへれとなり」という「造化」（天地自然）に従い、

その根本に還ることの重要性を説いた部分に触れ、この認識こそが「正風を新

たに我が文学壇に開」いたのだと説く。 
 

・「「風雅」なる詞は常に狭く解釈せらるれど、芭蕉が風雅とは頗る宏博なる意

を存して、造化の友と為つて自然を楽むを云ふならむ。（…）彼が風雅とは此天

游を云へるにやあらむ。さる故に此風雅より生ぜし所謂 正風
しやうふう

なるものは、俳

諧と 名
[なづ]

くれど、俳諧としての俳諧にあらで和歌漢詩と義を 仝
[おなじ]

ふするが如し」

〔178～179頁〕 

芭蕉の俳諧が貞門や談林と異なる点を不知庵は自然を友として自然に楽し

むという芭蕉の「風雅」観に見出す。引用文で省略した所には「彼が逍遥遊に

「道に逍遥の二字ある事は心に天游あつて世をおもしろからむと云ふ事也」」と

いう部分があるが、これは『蕉翁消息集』（天明 6年序）にある惟然に宛てた書

簡の冒頭であり、わだかまりのない心のあり様に芭蕉の心境を見出している。

そしてこの「風雅」から生まれた俳諧こそ、和歌や漢詩に比肩するものだと説

く。続いて形式については『俳諧芭蕉談』（享和 2年跋）から俳諧文に関する水

田正秀との問答を引用し、その形にこだわらない「極めて質素なる句体」を重

んじたことを理解するべきだとする。そして芭蕉の「俳諧」とは「高意的
ポーエチツク

の詞」

であると述べる。続けて再び『蕉翁消息集』から惟然に与えた前と同じ手紙の

一節（「我もこれに遊ぶものに候得ば深く苦みも候はず故おもしろき事無く候」）

を引き、芭蕉は「人生の運命を大観」し、「浮世の栄華は黄粱一夢に過ぎざるを



 
 14 

悟得」し、人々が蝿利蝸名の奴隷となっていることを悟りつつも嫌悪せず、「煩

悶苦悩は自然の大波濤を鎮むるの力なきを知れば、寧ろ造化にしたがひ四時の

友となるに如かず」という境地に到ったのだとする。以上を説明したあとに「起

きよ〳〵我が友にせんぬる胡蝶 芭蕉」（車庸編『己が光』元禄 5年刊）を添え

ている。 
先に引用した「自然は我れに俳諧の妙を教えん」という発言が芭蕉の風雅観

によることがここから分かる。滑稽や諧謔、句形に縛られない不知庵の俳諧観

は蕉風の俳論を通じて得たものと考えて良いだろう。 
 

・「自然を見てあはれと感じて悲みしは歌人なり、さびしと悟つて楽みしは芭蕉

なり。芭蕉は無常迅速の 道理
ことはり

を知る事深ければ寂しと観じたるも亦宜也」

〔181 頁〕 

 「無常迅速」とは世の中の移り変わりが早いことで、この語は先の『蕉翁消

息集』中の立花牧童に宛てた書簡に見られるが、「無常迅速のことはり」で捉え

るならば、「誠に知覚迷倒も皆たゞ幻の一字に 皈
[き]

して無常迅速のことはりい

さゝかも忘るべき道にあらず」（「幻住庵賦」『和漢文操』享保 12年跋）を踏ま

えるか。芭蕉は決して「没情漢」などではなく、その心には様々な感情が往来

する。しかし、「天地自然の大法則」を信じる芭蕉はあらゆることを「天地の理

数」と覚悟し、それ故に悲しんでも乱れず、心を乱すことがないゆえに心は常

に平和を保ち、楽しむことができる。つまりこれが不知庵の捉えた芭蕉の「理

想」である。 
 

・「此理想を抱いて出現せし芭蕉が我が詩界を震動せしも怪むに足らず。一千年

来壺中の小天地を造りて其外に出づるを知らざりし情感世界なれば。又此理想

を抱いて吟行千里（…）行き〳〵て四方に風雅の道を弘め、終に我が詩界に一

紀元を開きぬ」〔182頁〕 

 芭蕉が抱いたこの「理想」こそ、俳諧を詩の領域にまで高めた要因であると

説く。引用文に続けて、芭蕉の言う俳諧は談林派のように「句体の巧」を求め

ず「句意の高き」ことを重んじ、その主旨は滑稽や諷誡ではないことを強調す

る。支考が『俳諧十論』、『古今抄』、『為弁抄』などの著作で諷誡を重んじてい



 
 15 

ることを斥け、『芭蕉翁反古文』（文化 7年刊）から「きのふの発句は今日の辞

世、けふの発句はあすの辞世」という一節を含む文章を長く引用し、「古池や蛙

飛び込む水の音此句に我一風を興せしより」という一節を踏まえて「正風の極

意存せりといふ「古池や」の一句は自然の美を集めし 焼点
フオーカス

を咏みしものにあ

らざる歟。而して芭蕉がインスピレーシヨンを焰せし自然の美は実に「閑寂」

の中にありとす」と説く。そして「塩鯛の歯ぐきもしろし魚のたな 芭蕉」（『薦

獅子集』元禄６年序）以下、一〇句が掲げられる。 
 

・「要するに芭蕉が「おもしろし」といふは おもしろきが故におも
● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

しろきにあらずして寂しきが故におもしろき也
● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

。 人生常なきを悟つて
● ● ● ● ● ● ● ● ●

、

悲めども乱れず
● ● ● ● ● ● ●

、造化にしたがふて楽
● ● ● ● ● ● ● ● ●

むが故におもしろき也
● ● ● ● ● ● ● ● ● ●

。是れ即ち正

風が骨髄ならむ歟。」〔185頁〕 

 これが不知庵の蕉風俳諧論の結語である。このあと其角や嵐雪ら芭蕉没後の

蕉門を担った俳人たちに触れるが、いずれも芭蕉の概念に到達した者はなく、

「唯其理想を霧中の一物の如く朦朧と認めしのみなれば、芭蕉が俳道次第に凋

落して今は殆ど消滅せしも道理
ことわり

なる哉。」と述べるだけである。 
「韻文体叙情詩」における「俳諧」の説明は以上であるが、この後に本文と

は別に俳諧の補遺が約六頁にわたって続く。この箇所は、先に自然の美を集約

した焦点を捉えたとする「古池や」の句解に関わる箇所であり、本稿のテーマ

とも深く関わるので「叙情詩」とは離れるが、引き続き議論を追うことにする。 
 

・「芭蕉が「古池や」の句は古人解釈を加へしもの既に多し。然れども此句の妙

は以心伝心の間に存ずれば、閉目澄心繰返し〳〵読誦して其中自ら釈然たる処

あらむ。要するに詩の妙想は不言不説の中にあれば是を分折して発揮する事極

めて難し。」〔186頁〕 
 以下不知庵は、先に本文中で「正風の極意」と称した「古池や」の句解を取

り上げる。かつて「無黄道士に與ふ」（注 29参照）で森無黄の評論に触れなが

ら、俳諧を理解していると称するならば「古池や」の解釈を『国民新聞』の紙

面上に披露せよと呼びかけていた。この部分は、諸説のうちどれを支持するか

を示したものである。 
・「「古池や」の一吟の如き古人既に解釈を試みて却て其妙を損じぬ。支考が説



 
 16 

素と附会に過ぎて未だ当れりと云ふ可からず。第一義集に悟影法師に与へられ

し如きに到つては牽強もまた甚だしきもの、論ずるに足らず。爰に句選年考に

載りたる義解を挙げて示さむ。盖し着実にして頗る要領を得たれば也。」〔186頁〕 

引用文中に「支考が説」とあるのは『葛の松原』（元禄 5年刊）、あるいは『俳

諧十論』を指すと思われる。『葛の松原』にはこの句の成立事情や「華」と「実」

の喩えを用いた解釈があるが、引用文にあるように不知庵はこの説に距離を置

いている。ちなみに「古池の句は果して支考が伝ふる如く歌ひ出されしものに

や未だ信ずべからず」と後の「芭蕉庵桃青」(31)でも述べている。「第一義集」

とは鼻中庵三力『俳諧第一義集』（寛政 2年刊）を指し、禅の思想で芭蕉の発句

を解釈したもので、これも後年「奇怪の妄語臆説」であると斥けている（注 31

参照）。このように「古池や」の句解には諸説あることを説き、手堅い考証で知

られる石河積翠『芭蕉句選年考』（寛政期成）にある、西行の歌に通じる風情を

見る解釈を支持すると表明し、該当する箇所を全文引用している。 
 

・「句解参考、七部大鏡等各々異説あり。然れども西上人の鴫立沢の一吟とやゝ

同じと説きたる此解（積翠の解釈のこと―引用者注）極めて妙也。惣て俳句は

僅々十七字より成れるをもて其意往々幽奥に過ぐ。此故にまゝ解釈を試みるも

のあれども畢竟句の妙想を損ずるのみにして其真相を発揮し得たるは少なし。」

〔189頁〕 
 「句解参考」は何丸『芭蕉翁句解参考』（文政 10年刊）、「七部大鏡」は同じ

く何丸の『七部集大鏡』（文政 6年刊）を指す。引用文の末尾は、句の解釈によ

って逆に妙想が損なわれてしまうことを述べたもの。直後に不知庵は『随斎諧

話』（文政 2年刊）から「唯自ら勤めて深く味ひぬれば多年の後自然に豁然とし

て眼のひらくる時あり」を引用し、芭蕉の発句は自ら勤めることによって自然

に理解できるとして「芭蕉が句の妙味は実に言外に存ず」と述べているが、芭

蕉の文章についてこれと同様の発言を「葉末集」(32)の書評で行っている。 
 

・「芭蕉は一派を開きしものなれども、彼が云ふなる俳諧は広汎なる叙情詩と殆

んど同義にして区々たる方式に拘束せらるゝものにあらず（…）芭蕉の門にて

小派を建立せしもの、其角、嵐雪、支考等各々一家の風ありて愛誦すべきの句

流石に多し」〔190頁〕 

 「叙情詩」での主張を再度繰り返した箇所である。不知庵はこの説を補強す



 
 17 

るものとして、文暁編『俳諧芭蕉談』（享和 2年跋）から、「辛崎の」の発句に

切字がないことを問われて、眼前の実景をもとにしてできたので、句意や切字

については知らないと答えた「ある人師の辛崎の句に切字なき事を其角に難ず」、

また自分の俳諧は句集を作るためのものではないと説いた「美濃の落梧が瓜畠

集を出し侍らんと」の二つの逸話を引用している。そして結語として「歌はあ

はれを以て主と為し、檀林派はおもしろ味を重んじ、正風俳諧は閑寂を尊ぶ。」

と説いている。 
 
・「散文体叙情詩」〔191頁〕 

 すでに見てきたように「叙情詩」において韻律はその本質ではないというこ

とを繰り返し述べていた。「感慨を洩し所懐を述べしもの皆 叙情詩
リ ヽ ツ ク

ならざるは

なし」とまで不知庵は言う。そこで「韻文体叙情詩」の後に「散文体叙情詩」

を立項し、「日本に於ては韻文体よりは寧ろ散文体に於て模範として推薦すべき

叙情詩
リ ヽ ツ ク

を見む」として、清少納言、吉田兼好、鴨長明の名前を挙げる。続いて

その文例として『徒然草』から「あだし野の段」と「花はさかりに月は隈なき

の段」、『方丈記』から「いま日野山の奥に」を引用し、最後に『和漢文操』（前

掲）から芭蕉の俳文として「月見賦」（実際は支考の作とされる）を引いている。

これらをふまえて「是等は我国に於ける叙情詩
リ ヽ ツ ク

の本面目にして韻文体のものよ

り寧ろ一段の価値あり」とする。 
 以下、前節で整理した「叙情詩」の三分類で俳諧に言及しているものを検討

する。三つのうち「国家的叙情詩」には俳諧の記述はなく、「哲理的叙情詩」に

は、主に黄檗宗の禅僧が詠んだ漢詩や発句が挙げられている。調査が及ばず出

所が不明なものが多いが、談林派から後に蕉風の句を詠んだ法雲寺春色の「壺

のなか天地味外のしん茶かな 双吟」（出典未詳）、儒者である宇都宮遯庵の「水

なきに船をやる風の一葉
ひ と は

かな 由的」（同未詳）、盤珪永琢の「くさよ木よ汝に

示す今朝のつゆ 槃珪」（同未詳）の三句である。 
 

・「感動的叙情詩」〔205頁〕 

「叙情詩」の三分類の一つ「感動的叙情詩」は六つに分類されるが、そこで

も俳諧は取り上げられる。「（ａ）悲感的叙情詩」では、「最絶なる悲感を寓せし



 
 18 

挽歌」の一つとして「其角の芭蕉翁終焉記」（『枯尾華』元禄 7年刊）の名称の

み挙げる。「（ｂ）快感的叙情詩」では、古今集の俳諧歌とともに「貞徳時代の

古俳諧」が当てはまるとし、さらに芭蕉の発句を二つ取り上げている。 
 

・「例へば芭蕉が「景清も花見の座には七兵衛」または「雑炊に琵琶聞く軒のあ

られ哉」の如き皆平淡なる心より出でしものにして真正なる 滑稽
ユーモア

なりと云は

む。」〔211頁〕 

 「快感的叙情詩」からの引用である。「景清も花見の座には七兵衛」（『翁草』

元禄 9年刊）は『平家物語』や謡曲に登場する剛の者、悪七兵衛景清も花見の

場では無遠慮で親しみのある「七兵衛」になるというおかしみを捉えたもの、

すでに批評「紅葉山人の拈華微笑」（注 21参照）において滑稽を表す発句とし

て取り上げたものである。二句目の雑炊を食べている時に急に霰が降ってきて

それが琵琶の音を想起させることを詠んだ「雑水に琵琶聴く軒の霰かな」（『有

磯海』元禄 8年刊）とあわせて「真正なる滑稽
ユーモア

」であると説く。さらに不知庵

は「快感的叙情詩」と「諧謔的叙情詩」の別について「前者は心の平衡を保ち

て、宇宙間の諸現象をもて至楽の塊物なりと考へ、何事も自分の為めに造られ

し天地なりと感じ、花おもしろく月おもしろく、愉快なる外物に包まるゝ身は

次第に陶然として酔へるが如く庶物に触るゝ毎に無上の快感を生ずるものが其

まゝに現せし文字を云」うのに対し、諧謔的叙情詩は「可笑
ラフター

を目的と為し特に

機智
ウヰツト

を弄せしもの」であり、全く別物であると解説している。「（ｃ）高壮的叙

情詩」と「（ｄ）敬神的叙情詩」、「（ｅ）恋愛的叙情詩」には俳諧に関する言及

はない。 
 

・「（ｆ）諧謔的叙情詩」〔221頁〕 
「諧謔的叙情詩」では、その例として各務支考が編纂した『和漢文操』から、

万葉の仮名を用いた岸昨囊（岸名昨囊）の和詩「筆」、苗宰陀（苗村宰陀）の「蚤

辞并序」を引用し「上乗の詼謔」であるとしている。すでに明らかなように支

考が編纂した『和漢文操』と『本朝文鑑』は相当気に入っていたようで引用も

多く、「蚤辞」は「枕上雑筆」(33)でも賞賛していた。さらに「諧謔的叙情詩」

で留意する点として「言語上の機智
ウ井ツト

」からなる「シヤレ」は文学上尊ぶべきも



 
 19 

のではないものとして、立圃の「海棠歟いやさやうにはなしの花」（『空つぶて』

慶安 2年跋）と作者不知として「泣く〳〵もよい方を取るかたみ分(34)」（『誹風

柳多留』第 17編、天明 2年刊）の二句を掲げ、前者は洒落で、後者は悲しみの

なかにも欲望がにじみ出ており人間を捉えているとして諧謔の妙はここにある

と述べている。 
 以上が第四章「叙情詩」における俳諧に関する言及である。歴史的変遷から

説き起こし、芭蕉が「芸術」の領域にまで俳諧を発展させたことが多くの例と

ともに説かれていた。そして叙情詩と俳諧の接続面を読み解く要点が芭蕉にあ

ることも明らかである。 

 

４．「叙情詩」と「俳諧」はどのように結びつくか 

ここまで『文学一斑』における「叙情詩」と「俳諧」について、不知庵が参

照した文献に目を配りながら整理してきた。本節では文化的背景を異にする両

者を本文のなかでどう結びつけているのかについて考察する。 

『文学一斑』の叙述形式は、不知庵が用いた西洋の文学書や修辞書に倣って、

抽象的な概念の説明のあとに必要に応じて分類をしつつ具体的な作品を挙げて

いくというものであった。不知庵によれば「叙情詩」とは、作者の感情や理想

を発出し、優美な外形を伴った「最純の詩」である。それは自らの「理想」を

没却することなく、感情を自然物に代表される物象に透徹させ、その中のある

一点に集中して言詞として表現したものであるために、自ずと洗練された表現

になり、韻律等の決められた外形によって縛られるものではないというもので

ある。そして、第２節での検討を通して、叙情詩の説明における「理想」の要

素と「韻律（すなわち形式）」のあり方については不知庵の主張が色濃く表われ

たものであることを明らかにした。ただ、この「理想」については、叙情詩の

説明を読み進めても意味が汲み取りにくく、「理想」と「感情」が「叙情詩」の

働きのうえでどう異なるのかがはっきりしないのだが、本文に「我が感情を肆

に放散せしめ、唯是れ等庶物を借りて理想を愬ふるをもて本旨と為す」とある

ことから、感情を透徹させ、ある物に借りて表現したものに「理想」が表出す

ると捉えておきたい。 

そしてこの不知庵の独自の主張が強調されている箇所、すなわち叙情詩を生

み出すために必要な「理想」と、韻律や形式などの外形に縛られることへの批



 
 20 

判意識の二つの側面が、叙情詩と俳諧のいわば継ぎ手になると考えられる。 

 以上の点を念頭に置きながら俳諧の通史的叙述に目を向けると、そこでの議

論もやはり先の認識を主要なモチーフとして展開していることに気づく。すな

わち、俳諧の語義である「滑稽」を旨として展開した俳諧が、貞門、談林と進

んでいくに従って新しい趣向、斬新な着眼点や珍しい句形（即ち形式）を追い

求めていくという記述や、江戸時代初期の太平安逸で弛緩した社会の価値観に

染まりそうになりながらも芭蕉はその行き方を反省し、俗事に捕らわれず、「造

化」（天地自然）に従いそれと同化することを説き、「形」にこだわることなく、

自らの理想を自然に託して詠むことで芭蕉は俳諧を芸術としての境地にまで大

きく飛躍させたのだという展開にもそれは明らかである。そして注意すべき点

は、不知庵が初期批評においてしばしば言及していた、芭蕉以降の桜井梅室や

成田蒼虬による化政期の俳諧の凋落については『文学一斑』では触れられない

ということである。その後の俳諧の変遷を知っていながらも芭蕉で記述を止め

た理由は、「叙情詩」にふさわしい芸術にまで俳諧を高めた芭蕉を頂点とし、そ

こまでの変遷を書き記すというのが狙いであったためと推測できる。また芭蕉

が説いた数多くの思想のうち、不知庵が特に注目したのが芭蕉の風雅観であっ

たという点も重要である。 

 潁原退蔵氏の「俳論史」によれば、「風雅」とは芭蕉が俳諧の根本義としたも

ので、それがもっとも明確な形で表われたのが『笈の小文』の序文であり、「芭

蕉によつて和歌・連歌と全く同一な文芸的理念が俳諧に与へられた」と説いて

いる(35)。そして「風雅」とは「不断の努力・精進」によって「私意私情を去り、

夷狄鳥獣を克服」し、天然自然すなわち「造化に従ひ自然と同化する」こと、

つまり「自我を完全に対象の中に没入せしめようとする努力で、之によつて美

的観照の深さを得ようとした」というものである。実際に『文学一斑』で『笈

の小文』を引用しているように、この風雅観を軸として従来の俳諧と一線を画

し、さらに無常迅速の道理によって芭蕉が感得した「寂しみ」の境地を「理想」

という言葉で説明しているのである。潁原氏は芭蕉の風雅観の根底にはある種

の倫理的観念を含むと指摘しているが、まさにこれが「感情」という言葉には

収まらない「理想」という言葉が用いられる所以ではあるまいか。叙情詩の解

説では掴みにくい不知庵の「理想」も、芭蕉の記述を読むことで、それが何を

指すのかを理解することができる。つまり外界にある対象物に自らの感情を透

徹させるだけではなく、そこに「理想」の表われを見出すことで感情の上位的



 
 21 

要素としての「理想」の重要性を不知庵は強調しているということである。 

このように考えてくると、例えば『文学一斑』のような文学書を考察する場

合、われわれは西洋の文献によって得た理念に日本の文学現象を当てはめると

いう構図を想起しがちだが、ケドニーやベインの叙情詩の説明には見られなか

った「理想」という要素の大きさを考えると、むしろ明治 22年からの俳書の読

書遍歴によって養った俳諧観が、その叙情詩の理解に作用していると捉えるこ

ともできるだろう。蕉風俳諧の理解が叙情詩の定義にまで影響を及ぼしている

ということは押さえておく必要がある。 

 さて、その一方で、叙情詩と俳諧を接続する過程のなかで俳諧の主要な要素

が削り取られていることもやはり見逃してはならない。それは俳諧が持つ「座

の文学」としての一面、すなわち句会に参加した連衆によって作る連句がその

記述から脱けていることである。連句ついては第四章の俳諧の記述では全く触

れられず、不知庵は守武、宗鑑の時代から個人が詠んだ句として説明している。

そもそも俳諧は連歌から派生し、俳諧の文化において連衆を集めて詠み合う連

句は、その営みのなかで大きな位置づけを占めるもので、芭蕉も多くの門人と

共に、晩年に到るまで連句を巻いている。しかし「叙情詩」における不知庵の

俳諧論は、歴史的な叙述も含めてはじめから個人が詠んだ句のみを例示してお

り、個々の作家性が表われるように記述しているのである(36)。また、第四章の

執筆に際し不知庵が参照したベインとケドニーの二書のうち、作家の個性を押

し出しているのはケドニーの解説書であるが、不知庵の叙情詩の定義も多くは

ケドニーに依り、作家の個性を強く主張したものであった。「叙情詩」と「俳諧」

は、このように相互にかみ合うように接続されているのである。ただし、ここ

で注意しなければならないのは、すでに公にした論文で検討してきたように、

もともと初期批評の段階から「座の文学」としての俳諧の言及は見られないの

であって、『文学一斑』の執筆にあたってこの一面を切り捨てたと考えるのは早

計である。不知庵が俳諧を個人的な営為として捉える傾向は以前からあったの

で、むしろ「叙情詩」を説くうえで参照したケドニーの解説は、これまでの認

識を補強する好都合なものとして働いたと捉えるのが妥当であるように思われ

る。『文学一斑』において不知庵が俳諧の文学性を評価していることは間違いな

いが、俳諧の文化を総体的に位置づけたものではないということは、本書にお

ける俳諧を考えるうえで見逃してはならないだろう。 

 



 
 22 

５．おわりに 

 以上、ここまで本稿は明治 25年に刊行された『文学一斑』における俳諧につ

いてその叙情詩との関わりとともに考察してきた。最後に本稿の補足と展望に

ついて記しておきたい。 

 俳諧に関する包括的な概説については明治 25 年にもなるとすでに基本的な

ものが表われ、例えば三上と高津の『日本文学史』における俳諧史や、饗庭篁

村による俳諧論では連句も取り上げられている。不知庵の俳諧論は、「叙情詩」

という観点から個人の営みとして捉えたものであり、前者とは発想において異

なるが、これらの解説に比べると芸術性を全面に押し出して論じているところ

に特徴がある。なお文芸批評家としての内田不知庵の俳諧に関する知見は、当

時一定の評価を伴った見識として認められていた。このことは『読売新聞』紙

上に俳諧の現状と将来について論じた鷦鷯子が、幸田露伴が芭蕉伝を執筆して

いるという噂とともに、「尚此上にも望まほしきは夙に元禄文学に精しく兼て英

文学に達せられたる不知庵主人内田氏の一篇の俳諧論を草せられんこと是な

り」としてその俳諧論を待望するという一節からも確かめられる(37)。この記事

は明治 23年のものであるが、明治 22年以降、『女学雑誌』や『国民之友』、『国

民新聞』などに不知庵が掲載した俳諧に関する著述を踏まえてのものであろう。 

先行する二つの論文で細かく点検してきたように不知庵は様々な俳書を実

際に手に取り、そこに記された話題を取り込みながら俳諧に関する様々な発言

をしており、小説や他の文芸と同様に自らの文学観で俳諧を評価し位置づけて

いる様子を見てとることができた。そして不知庵の俳諧観を支えていたのは、

飽くことなき俳書の繙読であったことは言うまでもない。 

一部を除いた明治初期の俳諧宗匠たちの多くは、芭蕉崇拝を口にしても芭蕉

俳諧の妙趣は知らず、実作や指導は梅室や蒼虬の流れを汲んだ点取俳諧で自ら

の保身につとめていたと村山古郷は指摘している(38)。これらの月並俳諧は正岡

子規によってその後批判されるが、子規がメディアに登場する前夜に、俳諧の

世界に没頭し、『猿蓑』や『あら野』を文学の観点から捉えて評価していた内田

不知庵の姿は明治時代の俳諧史においてもっと明記されてもよいはずだ。明治

期の芭蕉研究を整理した文献では、不知庵の芭蕉論は本稿でも触れた明治 30

年の「芭蕉庵桃青」から始めている(39)。しかし実際のところは、ここまでに見

てきたように明治 20年代のなかばに、芸術の観点から捉えた不知庵の俳諧論が

著されているのである。そして饗庭篁村など同時代の俳諧論やこの後に登場す



 
 23 

る子規の評論と比較することで不知庵の俳諧観の位置づけはより際立つに違

いない。本稿を含む三本の論文では、不知庵の発言の典拠や参考した文献に

できるかぎり言及しながら整理、考察を進めてきた。明治 20年代を代表する

文芸批評家が実際に手にした俳書、そしてそこから得た俳諧観、芭蕉観、俳

諧を援用した同時代の小説家とのやりとりの痕跡が浮き彫りにできたのでは

ないかと感じている。本稿が明治期の俳諧を専門とする研究の礎となれば幸

いである。 

 

 

 

 

註 

 

（1）大貫俊彦「明治二〇年代初頭における蕉風俳諧の受容とその評価について」（『人

文研究』第 49 号、2020 年 3 月）、同「内田不知庵の文芸批評における俳諧の位置

づけとその諸相――民友社時代から『文学一斑』へ」（『文芸学研究』第 24号、2021

年 3月）。なお研究の背景については両論を参照されたい。 

（2）なお明治 20年代の半ばには、一例ではあるが幸田露伴「芭蕉と其角」（『国民之

友』第 98 号、明治 23 年 10 月 23 日）、饗庭篁村「俳諧一斑」（『国民之友』第 90、

91号、明治 23年 8月 3、13日）、同「俳諧論」（『早稲田文学』第 2、3、5、8、9、

18、21、23号、明治 24年 10月 30日～明治 25年 9月 15日）、三樹居士「俳諧論」

（『千紫万紅』第 2、4 号、明治 24 年 7 月、9 月）等が書かれている。このうち三

樹居士の評論には同時代の俳諧宗匠たちが保身に明けくれ、俳壇が腐敗していると

いう指摘がある。 

（3）この時の講義録「百学連環」と西の教授上の覚え書きが『西周全集』（第 4 巻、

宗高書房、昭和 56年 10月）に収録されている。 

（4）『文学一斑』については野村喬氏による「解説」（『内田魯庵全集』第 2巻、昭和

61年 4月）も参照のこと。また三上参次・高津鍬三郎『日本文学史』（金港堂、明

治 23年 11月）では、「西洋にては、概ね、特に韻文を大別して、諷誦の詩
リ ヽ ツ ク

（又楽

詩）叙事の詩
エ ピ ツ ク

（又史詩）及び、戯曲
ド ラ マ

の詩の三種とすれども、我邦の韻文は、大に此

分類と一致せず」としてこれら分類を斥けている。 



 
 24 

（5）『読売新聞』明治 23年 12月 7日～15日。不知庵が逍遙を意識していたことは、

「世相詩（ドラマ）」の名称について「坪内逍遙氏が所謂世相派に因みしなり」と

記している箇所からわかる。 

（6）「山房論文 逍遙子の新作十二番中既発四番合評、梅花詞集評及梓神子」『しがら

み草紙』第 24号、明治 24年 9月。 

（7）逍遙、鷗外、不知庵の三者を比較した論考に三浦大輔「『文學一斑』における詩

の分類と批評について－明治二十四年頃の不知庵・逍遙・鷗外の比較」（『大正大学

大学院研究論集』第 30号、2006年 3月）がある。 

（8）本書は『修辞及華文』（前掲）をはじめ、美学受容に影響を及ぼした一冊で

ある。 
（9）不知庵はアメリカで出版されたケドニーによるヘーゲル美学の「批評的解説」 

（“A CRITICAL EXPOSITION”）と銘打たれた書物を参照している。これについて

は、稿者が文芸学研究会における口頭発表「内田不知庵『文学一斑』論―「道義」

の媒介性から捉える〈ドラマ〉論の射程」（2010年 7月 24日、於神戸女学院大学）

で報告し、同様の指摘をした論文に吉岡亮「内田魯庵『文学一斑』におけるヘーゲ

ル―その典拠とドラマ論―」（『札幌大谷大学社会学部論集』第 3 号、2015 年）が

ある。 

（10）以下、『文学一斑』の引用に伴うページ表記は初版のものである。 

（11）『国民之友』第 96～98、100～102、104、107 号、明治 23 年 10 月 3 日～翌 24

年 1月 23日。 

（12）例えば引用部の後半に近似した箇所として、ケドニーの著書に “Lyric Poetry 

may found itself upon an Epic event, and take the form of a recital, as in the Ballads, yet 

preserve its own fundamental tone, since the poet still seeks to arouse in his auditor his own 

sentiment.”という一節があり（p.282）、不知庵の主張に近いが、「性質上発出の結

果自ら韵律の美を具ふるは当然」とまでは主張していない。また「ヘーゲル曰く韻

律は叙情詩の妙を助くるを以て総て各類の韻礎に頼るを要すと雖とも、唯無韻及び

六脚韻
ヘクサミター

は用ふるを許さず、然れども韻礎の必要に拘束せられて其奴隷となる勿れ

と」という箇所もケドニーの解説書（p.284）においては、叙情詩は適合の範囲が

広いが、長短短六歩格や弱強五脚の無韻詩には合わないこと、その一方で韻が大い

に役立つことを述べたなかで“and the meter should, usually, be suggested by the subject, 

and not the subject be driven into the meter arbitrarily chosen.”と補っており、不知庵の



 
 25 

主張はこの補足説明の箇所を汲み取っているのだろうが、あくまで本文の補足部分

に過ぎず、「韻礎の必要に拘束せられて其奴隷となる勿れ」とは述べていない。不

知庵の形式批判は初期批評から見られるものであり、主張としては珍しくはないが、

『文学一斑』でこのように形式論を批判している姿勢は当時の韻文論の広がりとと

もに注目すべきである。 

（13）同書 pp.282-283。なお第四章（138 頁）の「ヘーゲルは「バラツド」（前章参

観）をもて叙情詩の一と為して論じて曰く」以下の引用もこのページにあり、かな

りの部分を参照している。 

（14）菅谷廣美「近代文学理論への架橋としての『修辞及華文』」『『修辞及華文』の

研究』、教育出版センター、昭和 53年 8月。 

（15）ベインによる叙情詩の分類は五種（（1）～（5））であり、整理すると以下のよ

うになる。なおケドニーの解説書にもいくつかの言及はあるが、体系的に立項した

分類はない。 

⑴The Song（歌曲） 
   Ⅰ：聖歌、賛美歌 

Ⅱ：世俗歌―a:軍歌、b:恋歌、c:酒宴歌、d:政治歌、e:純粋な感傷歌、（「f」の記号

はついていないが）戯れ歌 
⑵The Ode（崇高な主題の自由形式詩） 
⑶The Elegy（挽歌・悲歌・哀歌） 
⑷The Sonnet（ソネット） 
⑸The Simple or nondescript Lyric（特徴のない単純な詩） 

（16）第三章でも不知庵は「叙事詩」の分類をしているが、こちらではベインとトマ

ス・アーノルドの“A MANUAL OF ENGLISH LITERATURE HISTORICAL”（1682年）

を組み合わせている。別の文献がある可能性も否定できないが、現段階では各書を

斟酌して分類していると判断している。 

（17）したがって本稿は『文学一斑』で挙げられる俳諧の全てについては言及し

ない。 
（18）『女学雑誌』第 185号、明治 22年 11月 2日。 
（19）『女学雑誌』第 186号、明治 22年 11月 9日。 
（20）『女学雑誌』第 187号、明治 22年 11月 16日。 
（21）『国民新聞』明治 23年 3月 13日。 



 
 26 

（22）『山之井』（下巻）には「天にありてひよくとちきる二星哉」とある。 
（23）支考の『俳諧十論』には、主張はやや差があるものの、この部分に類似した談

林の評価として「耳に言語のおかしみを得て眼に姿情のさひしさをしらねは是も其

道に其法なしといはむ」という一節がある。のちに不知庵は芭蕉の箇所で「さびし

さ」について言及する。 
（24）大谷篤蔵編『須磨寺御開帳古俳書集』（ジュンク堂、昭和 59年 9月）の「太夫

桜」には「下り藤三尺八寸候べし」と記されている。 
（25）「和歌や連歌と異った次元で俳諧を一の文芸として確立することを主眼とし、

「俳諧はこれ（原注、和歌と連歌）にかはり無心所著を本意とおもふべし」（俳諧

蒙求）という考えを骨子として成立した」（田中善信「俳諧における寓言論の発生

について」『国文学研究』第 49号、昭和 48年 2月）。 
（26）「辻駕篭や雲に乗り行く花のやま」は「新編西鶴発句集」（『新編西鶴全集』第 5

巻（下）勉誠出版、2007年 2月）で採り、角田柳作『井原西鶴』（民友社、明治 30

年 5月）を初出の出典として記しているが、この句は言水編『東日記』の春之部「花」

に「肥後 西雀」の作として収められているものである。 
（27）『俳諧三部抄』には「是沙汰を風の吹やうに今朝の秋」とある。 
（28）「鎌倉武士（南新二作）」『国民之友』第 108号、明治 24年 2月 3日。 
（29）「無黄道士に與ふ」『国民新聞』明治 23年 7月 27日。 
（30）「「好色五人女」緒言」『好色五人女』武蔵屋叢書閣、明治 23年 12月。 
（31）内田魯庵「芭蕉庵桃青（五）」のうち、「（四十二）古池や蛙飛込む水の音」（『太

陽』第 3巻 17号、明治 30年 8月 20日）。 
（32）「葉末集（幸田露伴氏著春陽堂発売）」『出版月評』第 34 号、明治 23 年 8 月

10日。 

（33）『日本評論』第 30号、明治 24年 5月 25日。 
（34）『誹風柳多留』には「なき〳〵もよい方をとるかたみわけ」とある。 
（35）「俳論史」（『潁原退蔵著作集』第四巻、昭和 55年 3月）は、京都大学における

同名の講義の自筆原稿を底本としたものである。 
（36）なお後の「芭蕉庵桃青」では、連句についてかなりの分量を割いて言及し

ている。 
（37）「漢詩和歌新体詩の相容れざる状況を叙して俳諧に及ぶ」『読売新聞』明治 23

年 8月 7、9、14、15、17日。本文で引用した一節があるのは 17日。 
（38）村山古郷「明治初期宗匠俳句の秀作」『明治大正俳句史話』角川書店、昭和 57



 
 27 

年 4月。 

（39）「研究史通観 明治時代以後」『芭蕉』国語国文学研究史大成 12、昭和 34 年

12 月。 

＊本研究は、JSPS科研費 19K13058 の助成を受けたものである。 

 
 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 


