
Title デュボス『詩画論』第三部翻訳(1)

Author(s) 小穴, 晶子; 戸高, 和弘; 川野, 恵子

Citation 文芸学研究. 2022, 25, p. 28-59

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/103559

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



 
 28 

デュボス『詩画論』第三部翻訳(1) 

 

小穴 晶子、戸高 和弘、川野 惠子 

 
 
 
 本稿はデュボス『詩画論』第三部全 18 章のうち序および第一章から第三章

の翻訳である。1719 年に二巻本として出版された『詩画論』は、幾度もの改訂

を経て、1733 年にはそれまで第一巻の随所で本筋から離れる形で論じられてい

た古代の音楽・朗誦論がさらに深められ、別の一巻にまとめられ第三部として

出版された。第一部、二部についてはすでに翻訳があるが(J.-B.デュボス『詩画

論 I, II』木幡瑞枝訳、玉川大学出版部、1985 年。)、第三部は未訳なため、本稿

において翻訳を試みた。 

 序においては、今日の音楽概念が「狭義の」歌を作り、それを実演すること

に限られているのに対し、古代の音楽概念が詩や舞踊を含む広い範囲に及んで

いたことを論証し、今日の注釈家[著述家]が古代の音楽論にいだいている誤解

を解くという第三部の目的が述べられる。第一章では、古代の「音楽」概念の

範囲が検討される。第二章では、身振りや朗誦／叙唱にも及ぶ古代の広いリズ

ム概念が論じられる。第三章では、言葉を伴わない器楽曲の与える効果につい

て論じられる。 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 
 29 

 
凡例 
 
・本翻訳の底本は 1993 年にパリ国立高等美術学校から出版された校訂版である。

『詩画論』は幾度も改訂され、1740 年の改訂版がデュボスが生前に自身で見直

した最後の版であり、これが没後に出版された 1755 年、1770 年版の底本とな

った。本稿が使用した校訂版が底本としたのは 1755 年版である。 

 Abbé Du Bos, Réflexions critiques sur la poésie et sur la peinture, préf. de Dominique 

Désirat, Paris, École nationale supérieure des beaux-arts, 1993. 

 Abbé Du Bos, Réflexions critiques sur la poésie et sur la peinture, 6e édition, Paris, 

Pissot, 1755. 

・デュボスが頻繁に引用するラテン語は、底本において校訂者によってフラン

ス語に翻訳されている場合もある。本稿は基本的にこのフランス語訳を邦訳し

たが、解釈が異なる場合は 1770 年版に記されたラテン語原文から邦訳した。 

・デュボスはラテン語の引用箇所に、自らの翻訳やパラフレーズを時折織り交

ぜ、それを« »で括っている。本稿ではこの部分を「 」で括り、さらに本文

中の術語を強調する斜字も「 」で括った。デュボスがラテン語で直接引用し、

校訂者がフランス語に訳した箇所については、イタリックにした上で【 】で

括った。〔 〕は翻訳者の補足である。 

・ラテン語の出典についてデュボス自身も記しているが、本稿は校訂版が脚注

に示す出典箇所を略号(ENB)と脚注番号によって記し、さらに詳しい情報があ

る場合は訳註で補足した。 

・フランス語原文が 1770 年版と異なることが確認された場合は、1770 年版に

準拠し、その旨を記した。 

・翻訳に際し、下記の 1748 年に出版された英語版も合わせて参照した。 

   Dubos, Critical reflections on poetry, painting and music, trans. Thomas Nugent, 

London, J. Nourse, 1748.  

 
 
 
 
 



 
 30 

第三部 この第三部は、古代人の舞台上演(Représentations Théâtrales)に関する

論文を含む(1)。 

 

 古代人の「音楽(2)」は、今日われわれのいう音楽よりもはるかに広範な学問

(science)であった。今日、音楽〔という学問〕は二つの事柄しか教育しない。

第一に、音楽的な歌( 3)(chants musicaux)、すなわち狭義の歌( 4 )を作ること

(composition)、第二に、その歌を声であれ、楽器であれ、実演(exécution)するこ

との二つである。〔一方〕古代ギリシャ・ローマ人における音楽という学問の対

象ははるかに幅広かった。〔というのも〕古代ギリシャ・ローマにおける音楽は、

現在の音楽という言葉が示すものをすべて示すばかりでなく、現在の音楽が全

く教えない多くの事柄をも教えていた。その理由は、そうした事柄の一部は今

日もはや学ばれなくなっているからか、あるいは、学ばれてはいてもその事柄

を教える技術(art）が現在音楽の一部であるとみなされておらず、その結果、そ

ういう技術を教える人を音楽家とは呼ばなくなっているからである。古代にお

いて、詩の技術(art poétique)は音楽に属する諸技術(les arts)のうちの一つであり、

結果的に、まさに音楽があらゆる型(figure)の詩句(vers)を作り上げる方法を教え

た。「サルタシオン(Saltation)」の技術、すなわち身振りの技術もまた、音楽の

諸技術(arts musicaux)の一つであった。したがって、今日の舞踊のステップやポ

ーズ、すなわち狭義の舞踊(〔古代においては〕身振りの技術の一部分であった）

を教える人々は、音楽家と呼ばれていた。最後に、古代人の音楽は、単なる朗

誦(déclamation)の制作法も記譜法も教えていたが、今日そのやり方はわかって

いない。アリスティデス・クインティリアヌス(5)(Aristides Quintilianus)は音楽に

関する素晴らしい本をわれわれに残している。ギリシャ語で著されたものだが、こ

 
 
(1) [訳註] 原典には題があるが、校訂版では削除されている。 
(2) [訳註] ここで音楽と訳した musique は、古代ギリシャ語のムーシケーにあたる。

以下、古代に関して musique と言う言葉が使われているときはムーシケーを指し

ている。古代のムーシケーがデュボス当時のフランス語の musique（音楽）が意味

するものとどのように違っていたのかを示すことが第三部の主要テーマである。 
(3) [訳註] chant は「歌」と訳したが、歌唱だけでなく広い意味でのメロディーを指す

こともある。 
(4) [訳註] デュボスによれば古代の歌や舞踊は、広義に捉えるべきであり、今日の

「狭義の」歌や舞踊に加え、単なる朗唱や身振りも含まれていた。 
(5) [訳註] 3／4 世紀頃。現存するギリシャ語の『音楽論』3 巻の著者。 



 
 31 

の本にラテン語の翻訳をつけて出版させたメイボミウス(6)(Meibomius)氏は、この

著者がドミティアヌスかトラヤヌス治世下の人であろうと推測しているが、お

そらく正しい。このアリスティデスによれば、彼以前の著者の多くは、音楽と

は優美に声を用いることを教える技術(art)、また優美に身体のあらゆる動き

(7)(mouvement)を行うことを教える技術(art)だと定義する(8)。 

われわれは、今述べたようなギリシャ人やローマ人の音楽概念を少しも共有

していないのに、古代の音楽がわれわれの音楽と同じような枠組みの中にある

と思い込んでいるため、古代の著者たちが自分たちの音楽について、また当時

の慣習について述べたことの全てを説明しようとすると困惑してしまう。その

結果、アリストテレスの『詩学』、キケロ、クインティリアヌス、及び、古代の

最も優れた作家たちの著作の中で古代の音楽について言及されている箇所は、

注釈者たちに誤解されてきた。というのも、注釈者たちは、それらの箇所にお

いて、われわれの考える舞踊や歌、つまり、狭義の舞踊や歌が問題になってい

ると思い違いをしているので、それらの真の意味を理解することが決してでき

なかった。〔だから〕彼らはそうした箇所に注釈を加えるけれども、〔かえって〕

ただ分かりにくくしてしまう。この注釈のせいで、古代人の舞台で演劇作品が

どのように上演されていたのかわれわれは決して理解することができない。 

私の大胆な試みは、このような箇所すべて、特に、舞台の上演について論じ

られている箇所を明瞭に理解できるように説明することである。以下が私の著

作の見取り図である。 

  最初に、思弁的な「音楽」(musique spéculative)の一般概念、および音楽諸技

術(arts musicaux)の一般概念を説明する。ここで私が音楽諸技術といっているの

は、古代人において「音楽」という学問に属していた諸技術のことである。あ

らゆる種類の和音(accord)とあらゆる種類のハーモニー(harmonie)の諸原理を教

える学問については何も言及しないか、あるいは少ししか言及しないが、これ

 
 
(6) [訳註] マルク・メイボム（Marc Meibom,1630〜1711 年)。ラテン語で Meibomius。
現ドイツのホルシュタイン生まれの音楽史家。 

(7) [訳註]「動き」と訳したのは mouvement であり、速度の意味も含まれる場合もある。

この意味を強調するときは「／速度」と補記した。 
(8) [ENB 1] ARISTIDES QUINTILIANUS, De Musica, Liv. 1. (メイボミウスによるギリ

シャ語からの翻訳). [訳註] 1 巻 4。 



 
 32 

は、ハーモニーについて書かれた現存している古代人の著作に、メイボミウス

氏やブロッサール(Brossard)氏(9)、ビュレット(Burette)(10)氏、そのほか現代の著

作家が与えた説明を修正したり、それに付け加えたりすることはないと思われ

たからである。 

  第二に、古代人たちは、舞台上の朗誦(déclamation)を作曲し(composer)、記譜

していたので、それを朗誦する(réciter)する者たちに〔踊りや楽器で〕伴奏をつ

けることができたし、実際にそうだったということを示す。 

 第三に、以下のことが取り上げられる。古代人たちは、音楽という学問に属

する諸技術の一つであった身振りの技術、ないし「サルタシオン(saltation)」の

技術を規則的な方法論(méthode)として整えていたため、いくつもの場面の上演

において、舞台の朗誦を二人の俳優で分け合うこともできたし、また実際にそ

うされていた。すなわち、一人の俳優が朗誦し、もう一人が朗誦される詩句の

意味にふさわしい身振りをした。さらに、パントマイム、すなわち言葉を発し

ない俳優のグループが形成され、一貫した筋のある作品を、言葉を発せずに演

じた。 

 最後に、古代人の慣例の結果として生じる利点と欠点についていくらか考察

を加える。 
 
 
第一章 古代人の音楽、および、この学問に属する音楽諸技術の一般概念 
 アリスティデス・クインティリアヌス(Aristides Quintilianus)がギリシャ語で著

し、メイボミウス氏によってラテン語に翻訳された『音楽論(Traité sur la 

musique)』は、古代の〔音楽という〕学問に関してわれわれに残されている最

も参考になる著作とみなすことができる。私見では、類書の中で最も体系的で

ある。というのも、アリスティデス・クインティリアヌスはギリシャ語で教育

を受けたが、当時ギリシャ人の住むすべての地域はアウグストゥスの後継者に

よって治められていたために、毎日ローマ人たちと交流していた。それゆえ、

 
 
(9) [訳註] セバスティアン・ド・ブロッサール(Sébastien de Brossard, 1655〜1730)。
フランスの音楽史家。 

(10) [訳註] ピエール=ジャン・ビュレット(Pierre-Jean Burette, 1665〜1747)。フランス

の医者、古代史家。 



 
 33 

彼はローマとギリシャ両者において音楽の慣習(usage)がどのようなものであっ

たか知っていたに違いない。そういうわけで、彼の著作によって古代人が音楽

を一般的にどう考えていたのかを探ることにしたい。さらに、ローマ人は音楽

という学問をギリシャ人から学んだので、ローマ人の音楽とギリシャ人の音楽

は同じものであった。音楽は両者において同じ意味範囲と原理をもっていたの

で、ギリシャ人とローマ人の双方の作者の著作を用いて古代の「音楽」の意味

範囲と慣習を説明することができる。アリスティデス・クインティリアヌスは、

音楽を一つの技術(un art)として定義するが(11)、この技術はそれが行われる基礎

にある原理を論証し、声の使用に関わるすべてのこと、また、身体に可能なす

べての動きを優美に行うことを教える。アリスティデス・クインティリアヌス

は、自分の定義とは少し異なった音楽の定義があることも報告しているが、ど

の定義もこの学問が上述した意味範囲を前提として考えている点では同じで

ある。 
 ローマの著作家たちも〔アリスティデス・クインティリアヌスと〕同様のこ

とを言っている。弁論家クインティリアヌスいわく、音楽は声に可能なあらゆ

る抑揚に規則を与えるばかりでなく、身体の動きに規則を与えることを教える。

これらの抑揚や動きは確かで正しい判断に基づく方法論に従って統御されるこ

とが望まれた。【音楽は二つの区別されたリズム(rythme)を持っている、一つは

声のため、一つは身体のためのリズムである。実際、どちらをとっても、ふさ

わしいやり方(mode)が必要である(12)。】またクインティリアヌスはその後にこ

う加える。「弁論家には姿勢(contenance)や身振りに品位があることが求められ

る。この品位を弁論家に教えることができるのは音楽のみである(13)。」 
 聖アウグスティヌスも音楽に関する著作の中で、クインティリアヌスと同じ

ことを述べている。アウグスティヌスはここで、「音楽」とは、姿勢(contenance)

と身振り——一言でいえば、理論を学問化し、実践の方法を体系化することの

できた身体の「動き(mouvement)」すべて——にたいして、規範(précepte)を与え

ると論じる。【拍(temps)と休止の関係に基づいて拍子をとるものはなんであろう

 
 
(11) [ENB 2] ARISTIDES QUINTILIANUS, De Musica, Liv.1. [訳註] 1 巻 4。 
(12) [ENB 3] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv.1, chap. 12 (Liv.1, 10, 22). 
(13) [訳註]クインティリアヌス『弁論家の教育』1 巻 10 章 26。 



 
 34 

と〔音楽であり〕、〔…〕、音楽とは規則を与えられた動きの技術である(14)。】古

代人の音楽は、あらゆる身体の動きを、一つの規則正しい拍節(mesure)に従わ

せていた。それはちょうど、今日のダンサーの足の動きがそうであるのと同じ

である。 

 学問としての音楽、あるいはもしお望みなら思弁的な「音楽」(musique 

spéculative)とも言えるが、これはハーモニー(harmonie)の音楽と呼ばれていた。

というのも、学問としての音楽は、あらゆるハーモニーの諸原理、ならびにあ

らゆる種類の和音(accord)の一般規則を教えるからである。そういうわけで、わ

れわれが「作曲(composition)」と呼ぶものを教えていたのは、学問としての音

楽だった。作曲の産物である歌を、今日のわれわれと同様に古代人が無条件に

「音楽」と呼ぶこともあったが、それは時折のことであっていつもではない。

古代人たちは、この意味における音楽を三つのジャンルに分けた。つまり、全

音階／ディアトニックのジャンル(le genre diatonique)、半音階／クロマティック

のジャンル(le genre chromatique)、四分音階／エンハルモニックのジャンル (le 

genre enharmonique)のジャンルである(15)。こうした三つの違いは、歌の中で使

用の認められる音が違っていることによる。全音階の音楽において、歌は、長

半音より狭い音程で進んでいくということはありえない。半音階の音楽の抑揚

(modulation)は短半音を用いる(16)。しかし四分音階の音楽においては、歌の進行

は、四分音で行われることができた。古代人たちはさらに音楽の作曲を、いく

つかのジャンルに分けた。その分類は、音楽の旋法(mode)や音調(ton)に基づき、

古代人たちはこれらの旋法を主に使われていた地域の名前で呼んだ。つまり、

 
 
(14) [ENB 4] SAINT-AUGUSTIN, De la Musique, Liv.I. Traduction : Finaert et Thounard, 
Paris, Desclée de Brouwer, 1947. [訳註] 1 巻 4。 

(15) [訳註]古代においては全音、半音に加え、四分音を含む音階が存在した。 
(16) [ENB 5] BROSSART, Dictionnaire de musique. [訳註] 古代ギリシャの音階は完全

4 度の音程が 4 つの音で区切られる。4 つの音の求め方は４弦琴の調弦法と関係が

ある。例えば、高い音から低い音へ、e, c, Hと調弦し、これに e 音の短 3 度下の音

(cis)を加えると e, cis, c, H の４音となり、半音階的テトラコルドが得られる。また、

H 音の上に短３度上の音(d)を加えると e, d, c, H の４音となり、これは全音階的テ

トラコルドである（アレクサンダー・ウッド『音楽の物理学』石井信生訳、音楽之

友社、1976 年、237 頁）。ブロッサールの辞典では臨時記号（この例の場合は♯）
を付けて得られる半音（この例では cis, c）を demi-tons mineurs（短半音）と呼び、

臨時記号を伴わない半音（この例では c, H）を demi-tons majeurs（長半音）と呼ん

でいる。 



 
 35 

その中の一つをフリギア旋法と呼んだり、ドーリア旋法と呼んだり、その他も

同様である。しかし、古代の「音楽」のハーモニーについて詳しく論じてきた

近代人〔の著作〕を参照してほしいと言うにとどめ、むしろ、古代の音楽術に

関してわたしが論じなければならないことに移っていきたい。これこそ、わた

しの著作の主たる目的であるのだから。 

 「音楽」がそれほど広い題材を包括する以上、各々独自の目的を持つ数多くの

技術がそこに含まれることは、自然なことであった。なにしろアリスティデス・

クインティリアヌスは、音楽に従属する六つの技術を示している。この六つの

技術のうち、三つの技術はあらゆる種類の制作(composition)を教えていた。【さ

らに実践的なもの(activum = πρακτικόν)は、上述の技術的なものを使用〔して制

作〕するもの(usale = χρηστικὸν)と実演するもの(enuntiativum = ἐξαγγελτικόν)とに

分かれる。技術を使うものの部門は、旋律作曲法(Melopœia = μελοποιία)、リズ

ム法（Rithmopœia = ῥυθμοποιία）、詩作法〔制作学〕(Pœsis = ποίησις)であり、実

演するものとは、器楽奏法(Organicum = ὀργανικόν)、歌の技術(Odicum = ᾠδικόν)、

身振りの技術(hypocriticum = ὑποκριτικόν)である(17)。】 

 
 
(17) [ENB 6] ARISTIDES QUINTILIANUS, De Musica, Liv.1. [訳註] 1 巻 5。「上述の技術

的なもの」とは、技術的なものの三部門「旋律的なもの(ἁρμονικόν ハルモニコン) 、
「リズム的なもの(ῥυθμικόν リュトゥミコン) 、「韻律的なもの (μετρικόν メトリ

コン)」。 
［要約］ムーシケー全体は θεωρητικὸν (テオーレーティコン、理論的)とも

πρακτικόν (プラクティコン、実践的)とも呼ばれ、理論的なものはφυσικὸν (ピュシ

コン、自然的なもの)と τεχνικὸν(テクニコン、技術的なもの)に分かれる。技術的

なものには三部門 ἁρμονικόν (ハルモニコン) ῥυθμικόν (リュトミコン) μετρικόν (メ
トリコン)があり、実践的なものはこれらを制作に使用するもの[χρηστικὸν クレー

スティコン]と表現するもの[ἐξαγγελτικόν エクサンゲルティコン]に分かれる。制作

に使用するものの部門が、μελοποιία (メロポイイア) ῥυθμοποιία (リュトモポイイ

ア) ποίησις (ポイエーシス)であり、表現するものの部門が ὀργανικόν (オルガニコ

ン) ᾠδικόν (オーディコン) ὑποκριτικόν (ヒュポクリティコン)である。 
  底本とした版は、ラテン語がフランス語に「さらに音楽は、制作に関わり、約束

ごと (convention)を利用するジャンルと、実演に関わるジャンルに分けられる。作

曲〔制作〕に関わる部分とは旋律作曲法 (mélopée)、リズム法 (rythmique)、詩作法

〔制作学〕(poésie)である。上演に関わるジャンルとは器楽奏法 (instrumental)、歌

の技術 (art du chant)、身振りの技術 (art du geste)である。」と訳されているが、デ

ュボスが引用したラテン語原文とは若干異なるため、本文ではデュボス(第七

版)から直接翻訳した。 



 
 36 

〔参考図版〕 
 

 
ムーシケー 

 
 
 

  
 理論的 

 テオーレーティコン 

 自然的なもの 
   ピュシコン 
 

  

   技術的なもの 
    テクニコン 

 ハルモニコン 

リュトミコン 

メトリコン 

 
 
 

  実践的 
  プラクティコン 

 

使用するもの 
  クレースティコン 

  
メロポイイア 

リュトモポイイア 

ポイエーシス 
 

 
   表現するもの 

エクサンゲルティコン 

 オルガニコン 

オーディコン 

ヒュポクリティコン 

 

そういうわけで、制作という観点からいえば、音楽は、旋律、すなわち歌を

作る技術、リズムの技術、詩の技術(art poétique)に分けられる。実演という観点

からいえば、音楽は、楽器を演奏する技術、歌の技術、演技(hypocritique)の技

術、つまり身振りの技術に分けられる。 

 旋律作曲法(mélopée)、すなわちメロディー(mélodie)を作る技術は、音符(notes)

であらゆる種類の歌を作曲し、記譜する技術であった。すなわち、音楽的な歌、

狭義の歌だけでなく、あらゆる種類の朗唱(récitation)、すなわち朗誦(déclamation)

を音符／記号(notes)で記譜する技術であった。 

リズムの技術は、あらゆる身体や声の動き／速度(mouvement)を一つの決まっ

た拍節(mesure)に従わせるための諸規則を与えていた。それにより、身体や声

を拍に従わせ、拍を打つことによって題材にふさわしい適切な動きとすること

ができた。 
詩の技術(art poetique)は、詩作(poésie)の仕組み(mécanique)を教え、これはま

た、すべての種類の型(figure)の詩句を規則に従って作ることを教授することに

もなった。 

実演という観点から言えば、音楽は楽器を演奏する技術、歌の技術、身振り

の技術という三つの技術に分かれていたということは先に述べた。 



 
 37 

 楽器の演奏方法を教える「器楽の音楽(musique organique)」と歌の技術と呼ば

れていた「音楽」とにおいて、どのような教育を行うことができたのかは問題

なく推察できる。演技する人(hypocrotique)、すなわち「ものまねする人の

(contrefaiseuse)」音楽に関していえば、この「音楽」がこのように呼ばれていた

のは、ギリシャ人が一般に演技する人すなわち「ものまね役者(contrefaiseurs)」

と呼んでいた俳優の音楽のことであったからである。この音楽は身振りの技術

を教え、そうすることにより、今日では本能(instinct)に導かれるか、あるいは

せいぜいでもちょっとした決まりに支えられる因習に導かれてしかやらないよ

うなことを、確かな諸原理に基づき確立された体系の諸規則に従って演技する

仕方を教えた。この音楽の技術をギリシャ人たちは「オルケーシス(orchesis)」、

ローマ人たちは「サルターティオー(saltatio)」と呼んだ。 

 ポルピュリオス(18)(Porphyre)は、アリスティデス・クインティリアヌスの二

世紀後くらいのひとで、プトレマイオス ( 19 )(Ptolémée)の『ハルモニア論

(Harmoniques)』の注釈を残している。彼は、音楽を五つにしかわけなかった(20)。

つまり、一、韻律の技術(art métrique)、二、リズムの技術(art rythmique)、三、

器楽(organique)の技術、四、最も広義の詩の技術(art poétique)、五、演技術・も

のまねの技術(art hypocritique)である。アリスティデスとポルピュリオスの分類

を比較すると、まさにポルピュリオスの分類は二つ技術が少ないことがわかる。

その二つの技術とは、旋律作曲の技術(art de composer la mélopée)と、歌の技術

である。この二つの技術を削除すれば四つしか残らないはずなのに、ポルピュ

リオスがそれでもなお音楽の諸技術を五つ数えるのは、アリスティデスが言及

していない韻律の技術(art métrique)をその一つに数えたからである。ただし両者

において音楽の諸技術の列挙に違いはあるが、これら二人の作家は根底では同

じことを論じている。この難問について説明を試みよう。 

 ポルピュリオスが詩の技術を最も広義において解釈すると発言した以上、こ

の発言は注意深く発せられたものなのだから、旋律法、すなわち旋律作曲の技

術が個別の「音楽」技術として論じられるということはありえない。なぜなら

 
 
(18) [訳註] 234 年頃〜305 年頃。ローマ帝政後期の新プラトン学派の哲学者。 
(19) [訳註] プトレマイオス、クラウディオス。83／90 頃〜168〜178 頃。アレクサン

ドレイアで活躍したギリシャの天文学者・地理学者・数学者。 
(20) [ENB 7] PORPHYRE, Commentaires sur les harmoniques de Ptolémée, p. 191.  



 
 38 

この技術は、広義の詩の技術に含まれるからである。実際に、ギリシャ人の慣

習によれば、旋律作曲の技術は詩の技術の一部をなしていた。後に述べるよう

に、ギリシャの詩人は自分の作品に自ら旋律をつけた。反対に、アリスティデ

スが詩の技術と旋律作曲の技術を二つの別の技術としたのは、彼がローマ人の

慣習を考慮していたからである。ローマでは、演劇詩人が自分の詩に朗誦を作

曲するということは全くなかった。そうではなく、演劇詩人たちは、クインテ

ィリアヌスが「アルティフィケース・プローヌンティアンディー(artifices 

pronuntiandi)」と呼んだ専門の作曲家(21)に依頼していた。このことついては、

後に詳細に論じる。 

 同じような理由で、アリスティデスは歌の技術を個別的な一つの音楽の技術

に数えたが、ポルピュリオスはそうしなかった。ギリシャで広義の詩の技術を

教えるものは、おそらくはあらゆる種類の歌ないし朗誦を上手に披露する技術

をも教えていた。 

 アリスティデスが唯一の同じ技術としたリズムの技術(art rythmique)を、ポル

ピュリオスは韻律の技術(art métrique)とリズムの技術とに分けた。アリスティデ

スはこの一つの同じ技術を「リュトモポイイア(22)」と呼んだが、これをポルピ

ュリオスは韻律の技術(art métrique)と狭義のリズムの技術とに分けたのである。

この違いは恐らく以下のことに起因する。パントマイム役者の技術がアウグス

トゥス治世下に誕生し、アリスティデスの時代からポルピュリオスの時代に至

る二世紀の間に進歩したために、舞台にかかわる人々はリズムの技術を再分割

し、その結果そこから二つの異なる技術を作り出した。そのうち一つは韻律法

(métrique)、すなわち「計測すること(mesureur)」であり、一つの確かな規則づ

けられた拍節に基づいて、あらゆる種類の身振りをあらゆる種類の音にあては

めることを教えた。これらの音は一つの拍節にまとめられる数々の拍にしたが

うようにされうるものである。そして、リズムの技術は、この拍節を正しく打

ち鳴らすこと、それも主としてふさわしい動き／リズム(mouvement)でもってそ

の拍節を打つことを教えるだけになった。後述するように、この「動き／リズ

ム」とは、古代人の視点では、音楽の演奏において最も重要な点であり、パン

 
 
(21) [訳註] 11 巻 3 章 73 節に出てくるが、クインティリアヌスは専門の作曲家とはい

っていない。直訳としては「口演の技術者」になる。 
(22) [訳註] 校訂版は rithmopaia 、1770 年版では Rithmopœia。後者に合わせた。 



 
 39 

トマイムの技術の発明に促されて、古代人たちは、この動き／リズムの技術を

完全化しうるあらゆるものについてより深く研究することに努めた。後に人が

言うように、アウグストゥスの治世から西ローマ帝国の完全な崩壊までパント

マイムの上演はローマの国民にとって最も大切な喜びであった。 

 したがって結論されるのは、アリスティデス・クインティリアヌスとポルピ

ュリオスの音楽の技術の列挙にみられる違いは、見かけ上の違いでしかなく、

これら二人の著者は根本的には少しも対立していないということである。 

 ここで中断して、一つの考察をすることにしたい。古代人の音楽は、非常に

たくさんの事柄について体系的な教えを授けていたのだから、また、古代人の

音楽は、公衆の面前で話さなければならなかったあらゆる人々と同様に、文法

学者にとっては有用な、詩人に対しては必要な規範(préceptes)を与えていたのだ

から、ギリシャ人とローマ人(23)が「音楽」を必要な技術とみなし、またわれわ

れにはないような大きな賛美を音楽に送っていたということはもはや驚くには

あたらない。同様にアリスティデス・クインティリアヌスの次の発言も当然で

ある(24)。音楽とは人生のあらゆる段階に必要である。なぜなら音楽とは、子供

が学ばなければならないことも、成人が知らなくてならないことも同様に教育

していたからである。 

 クインティリアヌスは同じような理由で、以下のようにも述べている。弁論

家であるためには音楽を知らなければならないが、音楽を習得していなければ、

良い文法学者になることもできないだろう。なぜなら、文法において韻律(mètre)

やリズム(rythme)がどのように使われているのかということを示さずに、文法を

上手に教えることなどできないからである。【さらに、音楽なしに、教育は完全

ではあり得ない。なぜなら教師とは韻律やリズムを取り扱うべきであるから

だ(25)。】正しい判断力を持つクインティリアヌスはさらに他の箇所で(26)、以前

は音楽を教える職業と文法を教える職業はまとめられていて、当時は同じ教師

によって教えられていたということを指摘している。 

  最後にクインティリアヌスは、音楽を習得することは少なくとも弁論家の義

 
 
(23) [ENB 8] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv.1, chap. 12. [訳註] 1 巻 10 章 9~33。 
(24) [ENB 9] ARISTIDES QUINTILIANUS, De Musica, Liv.1. [訳註] 1 巻 1。 
(25) [ENB 10] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv.1, chap.3 (Liv. I, IV, 4). 
(26) [ENB 11] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv.1, chap.6 (不完全な出典指示). 



 
 40 

務であったということを証明しようとする章のなかで、以下のように述べる。

「弁論家を職業としていると主張する人々は、詩(poètes)を詠んだり理解したり

しなくてはならないとわたしがいえば、それに反対する人はいないだろう。〔と

ころで〕音楽は、どのような性質のものであれ詩の構成を少しも支配していな

いだろうか。かりに、あまりにも無分別な人が、韻文を作る際に詩人が従う規

則は一般的には「音楽」に全く属さないと言うことがあったとしても、少なく

ともその者は、伴奏とともに朗唱されるために作られた韻文を作る際に従うべ

き諸規則は、この美しい技術（音楽）に属するということを否定することはで

きないだろう。」【弁論家になろうとするなら、確実に詩人が書いたものを読み

込まなくてはならないのだから、彼らはわたしに同意するだろう。それを音楽

なしでどのように達成するというのだ。それでも、あまりに視野が狭いがゆえに

同意しないとしても、少なくとも、詩人のなかでも叙情詩人(poète lyrique)に関し

ては、同意せざるをえないだろう。これについてはさらに言及するつもりだ(27)。】

以上の一節は、のちに「カルメン(carmen)」、すなわち楽譜に記譜された朗誦

(déclamation)、つまり伴奏とともに朗唱されるために作られた詩句について論

じられる箇所で、さらに明白になるだろう。 

 一言で言えば、古代人のあらゆる著作は、以下のことの証拠になる(28)。音楽

は、古代において、教養ある人々に必要な技術として見なされていたこと、ま

た当時、音楽を知らない人は、教育のない人と見なされたのであり、今日でい

えば読むことができない人と同じである。〔さて〕音楽の技術に関する論考を再

開しよう。 
 われわれにとって不幸なことは、こうした技術の実践を教えるために作られ

た方法論が一つも残されていないということである。こうした技術を教える教

師は、ギリシャやローマにはたくさんいたというのに。さらに、古代の作家た

ちの中で、音楽について論じ、かつその著作が今日に残されている者は、音楽

という学問に属する諸技術の仕組み(mécanique)についてはあまり言及していな

い。これはとても簡単で、また庶民の間で実践されているものとみなされてい

て、その説明は雇われ教師の能力を鍛えることにしか役立たないと思われてい

 
 
 [訳註] 1 巻 10 章 17。 

(27) [ENB 12] QUINTELIEN, Institution oratoire, Liv.1, chap. 12 (Liv I, 10, 29). 
(28) [ENB 13] LUCIEN, Traité de la dance. PLUTARQUE, De la misique.  



 
 41 

たからである。例えば、聖アウグスティヌスは、六巻にもわたる音楽に関する

著作を著しているが、その中で「いかなる「音楽」の技術の実践についても論

じることはない。なぜなら、どんな凡庸な舞台人でさえ、普通に知っていた事

柄であるから」と述べている。【実際ここでは、あらゆる歌い手、ないし役者

(histrion)が知っている事柄については言及しない(29)。】 

 そういうわけで、わたしが言及した理論家たちは、同時代人がみなその実践

を知っている技術に関して一般的原理に則って推論し、思弁する哲学者として

著しているのであり、自分の本を読めば、他の助けを借りなくても、当の技術

を習得できると主張する本を著述しようとしているわけではない。 

しかしながら、古代の著作家たちが「音楽」の諸技術について時折書き残し

た事実を利用して、この音楽の諸技術について、十分で完全でないにしても、

少なくとも明晰で判明な概念を示すこと、またどのようにして演劇作品が古代

の舞台において上演されていたのかを説明することはできるであろうと思う。 

  さきに論じたのは、アリスティデス・クインティリアヌスは音楽に六つの技

術を数えていたということである。すなわち、リズムの技術(art rythmique)、旋

律作曲の技術(art de composer la mélopée)、詩の技術(art poetique)、楽器を演奏す

る技術(art de jouer des instruments)、歌の技術(art du chant)、身振りの技術(art du 

geste)。しかし、ここではこの六つの技術を四つの技術に減らして考えたい。す

なわち、詩の技術と旋律作曲の技術、そして歌の技術をまとめて同じ技術とみ

なす。〔というのも〕先ほど検討したように、詩の技術と旋律作曲の技術と歌の

技術は非常に類似しているので、ポルピュリオスはそれらをたった一つの技術

とみなし、広義の詩の技術と命名したからである。 
 
 
第二章 リズムの音楽(musique rythmique)について 

すでに述べたように、リズムの技術としての「音楽」は、あらゆる身体や声

の動きの拍(temps)が打てるようにするため、それらを確かな拍節(une mesure 

certaine)にしたがわせる規則を与える。アリスティデスいわく(30)、音楽のリズ

ムは、身振りにも叙唱(récitation)にも規則を与える(régler)。この技術はしたがっ

 
 
(29) [ENB 14] SAINT AUGUSTIN, De la musique, Liv. 1, op. cit. [訳註] 1 巻 2。 
(30) [ENB 15] ARISTIDES QUINTILIANUS, De Musica, Liv.1. [訳註] 1 巻 13。 



 
 42 

て、拍節や動き／速度(mouvement)の広範な使用法を教える。この主題について

論じていくことによって、古代人たちがこの技術を非常に重視していたことが

わかるだろう。聖アウグスティヌスは以前著した音楽に関する本について論じ

る『再考録』の一節で、自身がこの本を著した主たる目的は、拍節と動きから

導きだせる素晴らしい助けについて論じることであったと述べている。【音楽と

いう題材に関しては、六冊の本がリズムと呼ばれる部分に関するあらゆること

のために捧げられている(31)。】 

 ギリシャ人たちは、われわれと同じく、音楽について四つの事柄を識別して

いる。1)主要な主題の音(tons)の進行、すなわち歌(メロディー)、2)ハーモニー

すなわち様々なパートの和音、3)拍節、4)動き。よって、これら四つのうちの

最後の二つを教えるのがリズムの技術であり、すでに指摘したようにポルピュ

リオスにおいては、韻律法(métirque)、すなわち拍節をつける技術(mesurer)とリ

ズムの技術(art rythmique)、すなわち動きの技術とに分けられている。 

 プラトンは、「動き(mouvement)」は拍節のある歌の魂であるという意味で、

リズムは韻律(mètre)の魂であるといっている(32)。アリストテレスは(33)、韻律は

また、リズムの一部分でしかないと書いている。クインティリアヌスを読むと、

もし私が正しく理解していればであるが、必要なのは一つの拍節がもうひとつ

他の拍節をたどる〔拍節が一定の速さで連続する〕ことではなく、拍節を取る

者に拍節の動きを早めたり、緩めたりする自由があることである。【リズムには

自由な拍が、韻律は固定された拍がある(34)。】アリスティデス・クインティリ

アヌスは、複数の人の意見に従えば、韻律とはリズムとは異なり、それは全体

が部分とは異なるのと同じであると述べている。【韻律とは詩脚(pieds)を打つこ

とによって作られる、ある人々は、部分が全体とは異なるように、韻律はリズ

ムとは異なると言っている(35)。】ただし、今日のわれわれは時折、拍節と動き

という代わりにただ動きというが、それと同様にギリシャ人たちも時折、リズ

ムと韻律のことをいうために約めてリズムといった。アリストテレスは『詩学』

 
 
(31) [ENB 16] SAINT AUGUSTIN, De la musique, Liv. 1, op. cit. [訳註]『再考録』1巻6-1。 
(32) [ENB 17] PLATON, Des Lois, Liv. 2. [訳註]プラトン『法律』669C 以下。 
(33) [ENB 18] ARISTOTE, Poétique, chap. 4. 『詩学』4 章 1448b。 
(34) [ENB 19] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv. 9, chap. 4 (Liv.IX, 4, 50). 
(35) [ENB 20] ARISTIDES QUINTILIANUS, De Musica, Liv.1. [訳註] 1 巻 2。 



 
 43 

のなかで(36)、絵画が線描や色彩で模倣するのと同様、音楽は歌(メロディー)、

ハーモニー、リズムで模倣をすると言及したが、このリズムの用法がまさに上

述の使い方である。 

 音楽について論じる時にギリシャ語の用語をしばしば採用したローマ人は、

その語源をよく知っていて、正しい使用法だと認められる範囲内でもともとの

意味にどこまで変更を加えてもよいかを把握していた。ところで、聖アウグス

ティヌスは以下のようにはっきり言っている。作品を実演する時の（音の）持

続（durée）に規則を与えるものすべてにリズムという名前を与えるのが彼の時

代の言葉の使い方である。【実際、音楽において、「長く(longtemps)」や「短く

(non-longtemps)」といったものに関わるすべての〔音楽の〕部分がリズムと呼

ばれるほど、リズムの意味は広いものである(37)。】 

  種を表す名詞で類を示したり、類を表す名詞で種を示したりすることは日常

会話ではどんな言語においてもよくあることである。われわれのテーマから逸

脱はせずに、これからローマ人が modulatio という語を、元々の意味よりもず

っと広義に使っていたことを見てみよう。ローマ人たちは、歌(メロディー)を

soni(38)ないし voces と呼び、ハーモニー(harmonie)を concentus、拍節(mesure)は

numeri(39)と呼んでいた。 

 ウェルギリウスは『牧歌(Églogues)』において、リシュダスを通じて、モエリ

スに以下のように言わせている。「私に教えてちょうだい。夜にあなたが歌って

いるのを聞いた詩句を。難なくどんな階調(nombre)で歌われていたか思い出

す(40)。歌詞を覚えていればなぁ。」【穏やかな夜に君がたった一人で歌っている

のを聞いたあの詩句（音楽的形式）、わたしはその調べ(air/numeros)は思い出せ

る、その歌詞を覚えていたらなぁ(41)。】ウェルギリウスがリシュダスに言わせ

 
 
(36) [訳註]『詩学』1 章 1447a。 
(37) [ENB 21] SAINT AUGUSTIN, De la musique, Liv. 1. [訳註] 3 巻 2。 
(38) [訳註] sonus の複数形。 
(39) [訳註] numerus の複数形。 
(40) [訳註] 原典では si だけだが、前後の文脈と矛盾するために校訂版に従い

si seulement と取った。 
(41) [ENB 22] VIRGILE, Les Bucoliques, 9. [訳註]9 歌 44〜45 行。「あれはどんな歌だ

ったか？ 澄んだ夜空の下で、君は一人で歌っていた。それを僕は聞いたのだが。

調べ(numeri)は覚えていても、言葉は思い出せるかな(ウェルギリウス『牧歌／農耕

詩』小川正廣訳、京都大学学術出版会、2004 年)。」[訳註] 底本とした校訂版では、 



 
 44 

たかったのはほかでもない、リシュダスは問題となっている詩句の言葉を忘れ

てしまったにもかかわらず、しかしながらそれらの言葉がどのような脚や拍節

で構成されていたのか、ひいてはその拍律(cadence)をよく覚えていたというこ

とである。そういうわけで、modi(42)とは、ローマ人が彼らの音楽について語る

時にしばしば用いる用語であるが、厳密にいえば動きだけを意味していた。し

かしながら、ローマ人は、拍節のことも動きのことも modi と呼び、さらには時

折、作品(composition)全体にたいして modulation という名称をあたえた。これ

には、抑揚(modulation)の語源が考慮されていない。 

 よって、第一に、modulatio とは厳密には拍節と動きだけを、すなわちポルピ

ュリオスにおいてリズムと呼ばれていたものだけを意味していたことを示そう。

第二に、それにもかかわらず、ローマ人たちはしばしば modulation という名称

を「音楽」の作品全体に与えたことを示そう。古代人たちはこの種の不正確さ

は許容していたということをわれわれは繰り返し前提とする必要があるだろう。 
メイボミウス氏による選集のなかには〔ギリシャ人〕アリストクセノス(43)

による音楽論が含まれている。『スーダ(44)』によればアリストクセノスはアリ

ストテレスの弟子の一人であるのだが、〔ローマ人〕クインティリアヌスはこの

アリストクセノスが声による音楽をリズムと歌／メロディー(chant)とに分けた

と論じる。さらにクインティリアヌスは、リズムとはローマ人においては

modulation と呼ばれるものであり、決められた、すなわち、記譜された歌／メ

ロディーはローマ人においては音調と複数の音(le ton et les sons)と呼ばれるも

のであると付け加える。【声に関係するものは、音楽家アリストクセノスによっ

てリズム(rythme/rithmus)とメロディー(mélodie /melos)に分けられ、前者は拍子

(cadence/modulatione)、後者は旋律／歌(chant/canor)と数々の音／調子(sons /soni)

に関わる(45)。】 

 クインティリアヌスは弁論家に音楽を完全に理解するように求めているわけ

ではないと述べるために、歌唱(cantique)やモノローグの拍を打つための抑揚

(modulation)を十分に会得していることを弁論家に求めているわけではないと

 
 
次の文から段落が変わるが、原典には段落替えはない。 

(42) [訳註] modus の複数形。 
(43) [訳註] 前 375／354〜前 300 頃。ギリシャのペリパトス学派の哲学者、音楽理論家。 
(44) [訳註] 10 世紀の後半にコンスタンティノープルで編集された百科全書。 



 
 45 

述べた。歌唱やモノローグとは、後にみるように、朗誦が最も歌唱的であるよ

うな舞台作品の場面であり、いわば最も音楽的な歌に近い場面である。【私は、

弟子たちが自分の時間全てをそのような活動に勤しむことを求めているわけで

もなければ、言葉(paroles)を音楽化したり、聞いた歌を書き取るように求めて

いるわけではない(46)。】 

 しかしながら、次にわれわれが言及すべきことであるが、クインティリアヌ

スは、しばしば作品／構成 (composition)全体を modulation と呼び、この

modulation という名称に、歌／メロディーもハーモニー(harmonie)も拍も動きも

含めた。例えば、クインティリアヌスは『弁論家の教育』の第 11 巻第 3 章にお

いて、弁論家が自分の声や叙唱に与えるべき注意について非常に興味深い意見

を提示し、さまざまな悪しき発声法について語りながら、次のように述べる。

学校や裁判所において、劇場の modulation が歌われるのを耳にするほど、発声

における衝撃的な不快はない。これは流行の悪習である、それは分かっている。

しかしそれでもやはり、この悪習は弁論家の品位を貶めているということは確

かである。【しかし、今日あらゆる裁判所や学校で人がひどく害を被っている欠

陥、つまり発声するときに歌うこと以上に耐えられないことはない。これ以上

に無益で、あるいは醜いことを知らない。事実、劇場の modulation 以上に弁論

家にふさわしくないものとは何だろう(47)。】以上から、クインテイィリアヌス

の語っている modulation には、歌、すなわち作曲された朗誦が含まれているこ

とがわかる。ここでクインティリアヌスが modulation と呼んでいるのは、作品

／構成全体のことである。 

 テレンティウスの『喜劇集(Comédies)』の冒頭の題辞において、この喜劇の

朗誦(déclamation)を作曲したのはフラックス Flaccus であるという意味で、この

喜劇に旋法(mode)をつけた、すなわちこの喜劇に「抑揚をつけた(modulée)」の

は、Flaccus であると述べられている。 

 聖アウグスティヌスは、音楽家がしなければならないことの全ては、

modulation という用語の中にほとんど含まれると発言し、この使い方をいわば

 
 
(45) [ENB 23] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv.1, chap. 12 (Liv.I, 10, 22). 
(46) [ENB 24] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv.1, chap. 13 (不完全な出典指示).  
[訳註] 1 巻 12-14. 

(47) [ENB 25] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv. 11, chap. 3 (Liv. XI, 3, 57). 



 
 46 

正当化している。【modulation、ほとんどこの一語だけで、これほど大きな学問

の定義を形成している(48)。】 

私は modi と modulatio という用語を同じように広い意味で用いている古代ロ

ーマの著者家のいくつかの件をさらに引用することもできるが、あらゆる作品

／構成をさすために一般的に用いられていたということを読者に納得させるた

めには、modulation という語に関する文法家ディオメデス ( 49 ) (Diomède 

Grammarian)による定義について報告すれば十分であろう。彼は、ローマ帝国崩

壊前の人物である。ディオメデスいわく、modulation とは、連続する一つの叙

唱(récitation)の発声をより心地よくする技術であり、叙唱を耳により快い音にす

る技術である。【modulation とは、より心地よい発声方法によって叙唱が続いて

いる間に技巧的に音に変化をつける(inflexion)ことであり、叙唱を耳がより快を

覚える統一体(50)(ensemble)に変容させることである(51)。】 

 結局、modulationという用語は、ローマ人において carmenと同じ意味である。

この carmen という語の意味するところは、詩句の拍節(mesure)と記譜された発

声であるが、正確には翻訳することができない。なぜならこうしたことはわれ

われには存在せず、当然それを意味するための用語もないからである。carmen

については少し置いておいて、リズムの技術(art rythmique)、すなわち本来の意

味での modulation (抑揚) に話を戻そう。 

 われわれは、古代人たちがどのように声楽すなわち言葉(parole)に基づいた音

楽に拍節を与えていたのか(mesurer)について知っている。すでに、詩作の仕組

み(mécanique)に言及した時に検証したように、ギリシャ語やラテン語のシラブ

ルには決められた音長(quantité)があった。この音の長さはさらに相互に関連し

ていた。つまり、二つの短いシラブルを発声するときは、一つの長いシラブル

を発声するときより長く続いてはならず、また一つの長いシラブルは、二つの

短いシラブルと同じくらい発声され続けるべきであった。短いシラブルは、拍

節の中の一拍 (temps)に値し、長いシラブルは二拍に値した。クインティリア

ヌスいわく、長いシラブルが二拍、短いシラブルは一拍でしかないということ

 
 
(48) [ENB 26] SAINT AUGUSTIN, De la musique, Liv. 1, op. cit. [訳註] 1 巻 2。 
(49) [訳註] 4 世紀末頃。ラテン文法家。『文法論』3 巻が現存。 
(50) [訳註]ラテン語では forma「形」。 
(51) [ENB 27] DIOMÈDE, De arte grammatica, Liv. 2, chap. 4. 



 
 47 

は子供でも知っていた。【長音が二拍、短音は一拍でしかないということを子供

でさえ知っていた(52)。】 

長いシラブルと短いシラブルの間の比率は一定であり、それは今日、様々な

音価を持つ音符間の比率が一定であるのと同様である。今日の音楽において、

二つの黒い音符が一つの白い音符と同じ持続でなければならないのと同様、古

代の音楽においては、二つの短いシラブルが一つの長いシラブルより短いこと

も長いこともなかった。そういうわけで、ギリシャやローマの音楽家は、どの

ような構成の詩であれ、それを歌にするときは、〔詩句の語の〕シラブルの音長

に合わせさえすればよく、その音長に一つ一つ音符(note)がつけられた。音符の

音価は、すでにシラブルの音価で決められていた。だからこそ、東ゴート族の

王であったテオドリクス治世下に劇場がローマにおいてまだ開かれていた時代

のボエティウス(53)(Boèce)は、詩句を歌にした音楽家について論じながら、これ

らの詩句には、その型(figure)の結果としてそもそも拍節があり、つまり、詩句

を構成する数々の長いシラブルと短いシラブルの組み合わせの結果として、拍

節があると発言した。【まるで音楽家が、韻律(mètre)のリズムの構成によって秩

序立てられた詩句に、何らかの歌を付け加えようとした時のように(54)。】 
 また一方で、ギリシャ語やラテン語の詩の仕組みについて触れた際に論じた

ように、あらゆる人が子供の頃から各々のシラブルの音長(quantité)を知ってい

た。したがって、そのために特別な研鑽をしなくても、各々のシラブルの音価

をみなが知っていて、ということは各々の音符の音価についても同様であった。  

 ギリシャ人やローマ人は、歌——その歌の性質が何であれ、その歌の言葉に

基づいて作曲された歌——の拍節の中でいくつの拍を数えていたのだろうか。

私はこう答える。詩句に作曲された歌、またそれらの歌の拍節に関しては、各々

の拍節の拍の数はすでに詩句の型(figure)によって決められていた。詩句の各々

の脚は一つの拍節を形成していた。事実後述するように、pes という語は脚(pied)

を意味するが、クインティリアヌスやその他の著作家は一区切り／拍節(une 

mesure)という意味で用いている。しかしながら、こうした説明には一つの反論

がある。内容によって、同じ歌のなかにある数々の拍節は、持続時間／音の長

 
 
(52) [ENB 28] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv.9, chap. 4 (Liv.IX, 4, 47). 
(53) [訳註] 480〜524 夏頃。「最後のローマ人」と呼ばれた哲学者・詩人。 
(54) [ENB 29] BOÈCE, Sur la musique, Liv.4, chap. 3. 



 
 48 

さ(durée)においては均等ではないということである。なぜなら同じ詩のなかの

脚は均等ではないからである。ある脚は三拍しかないが、しかし他の脚は四拍

ある場合もあった。事実、脚が、長いシラブル一つと短いシラブル一つか、あ

るいは三つの短いシラブルによってのみ構成されれば、三拍しか数えない。代

わりに、長いシラブル複数か、長いシラブル一つと短いシラブル二つで脚が構

成されれば、四拍数える。私はこれがその通りであると同意する。しかし、だ

としても、正確に拍節を取れたことに変わりはない。 

 散文(prose)から作曲された歌に関して、シラブルに置かれた音符の音価を決

めていたのもまたシラブルの音長(quantité)である。おそらく、古代人たちは散

文の歌には拍節をつけなかったし、リズムの技術の諸原理に従いながら拍節を

打つ者にたいしては自由が与えられていて、その者はいわば一つの同じ拍節と

して結合するのが適当だと判断した拍の数にしたがって拍子を取った(marquer)。

いったいいつからわれわれは音楽に拍節を書くようになったのだろうか。以上

の理由で、古代人は詩作を音楽の諸技術の一つに数えた。以上の理由で、音楽

について著したローマ人やギリシャ人の大半は、弁論(discours)により多くの魅

力と表現を与えるために、シラブルの音長、詩句の脚と型や、それらの使い方

について長々と論じた。古代人がこの分野をどの程度まで深めたのか知りたい

という興味を持った人々がいたら、聖アウグスティヌスの音楽論で該当する箇

所を参照すればよい。 
 さらに、アリスティデス・クインティリアヌスから学び、かつそれについて

他の著者たちが論じたことを通して見えてくるのは、古代人には詩句の脚の

各々がいつも一拍節を作り出すとは限らないリズムがあったということである。

というのも八シラブルの拍(temps)、すなわち八つの短いシラブル、それ自体の

音価(leur valeur)で構成された拍節があるからである(55)。これは、同じ詩のなか

で脚の音の長さに不均衡がある時に生まれてくる不便を調整する方法だった。

ただし、これは狭義の音楽にかかわるので、この学問の深遠な知識に大いなる

学識を加えた博学な者(56)がこれについて論じていることを読者は参照してい

ただきたい。 

 古代人たちは、器楽(musique organique)、すなわち楽器(instrumental)の音楽に

 
 
(55) [訳註] 短いシラブルを音価として八つの短いシラブルで構成された拍節。 
(56) [ENB 30] M. Burette, de l’Académie des Belles Lettres, t. 5 de son Histoire.   



 
 49 

ついて、それらを記す音符(note)の音価(valeur)をどのように記して(marquer)い

たのだろう。というのも、音符の置かれるシラブルの音長(quantité)から音符

(note)の音価を引き出してくることはできなかっただろうから。これについては

っきりとしたことは言えないが、器楽曲のなかで、各々の「記号(semeia)」すな

わち各々の楽器の音符(note)にどのようにある音価を与えることができるのか

について想像はできる。例えば、上か下か横かに付点を置くことによって、あ

るいはシラブルが短いか長いかを示すための二つの記号(caractère)のうち一つ

を各々の音符の上に置くことによって。このような記号(figure)は誰でも初等ク

ラスから知っていた。これらの「記号(semeia)」については、古代人がどのよう

に音符で音楽的な歌つまり狭義の歌と朗誦でしかない歌を記譜したのかについ

て説明する時に詳しく考察する。 

 韻律(métrique)としての「音楽」がどのようにあらゆる種類の身体の動きにお

ける拍を記していたのかという問いかけもまた、興味深いだろう。こう問いか

けることができよう。どのように古代人はその身振りを記譜したのか。どのよ

うにして古代人たちは身振りを記譜することに取り組み、足や手の各々の動き、

各々の姿勢、各々の歩みを一つ一つ判明に指示する特別な記号(figure)によって、

それらを示したのだろうか。ここでは、こう答えるにとどめたい。身振りを記

譜する技術、このような表現を用いることが許されるなら、身振りの辞典

(dictionnaire)は(というのも、こういってよいなら、あとに古代人がこの種の辞

典を持っていたことが明らかになる)目下問題となっているリズムとしての音

楽には属さない。リズムとしての音楽は、身振りを記譜する技術をすでに発見

され、実践されているものとして前提としていた。この種類の記譜を教えてい

たのは、演技の音楽(musique hypocritique)つまり「サルタシオン(saltation)」であ

る。そういうわけで、再び演技の音楽について語ることになる。というのも、

数々の音楽術の中でもギリシャ人が orchesis、ローマ人が saltatio と呼んだ音楽

術について先に取り上げたのだから。というと、こう反論できよう。どのよう

にしてリズムとしての音楽は身振りを記譜することに取り組み、朗誦する俳優

も身振りをする俳優も、どちらも同じ拍節に従わせ、同じところで区切りをつ

けさせたのか。これは、聖アウグスティヌスが舞台に上がる者全てに知られて

いるから説明しないとした事柄のひとつである。しかし今は問題となっている

事柄を目にすることができない以上、聖アウグスティヌスが当時は知られてい

たとする事柄を把握することはもはやわれわれには簡単ではない。もし下記に



 
 50 

検討する古代の著者たちの記述に、朗誦する俳優と身振りをする俳優とが非常

によく一致していた、また彼らが極めて正確に同じ拍子をとっていたと書かれ

ていたとしても、それらは少しも、この二人の俳優がお互いに共通の拍節を正

確に取るための方法を持っていたことを説明するわけではない。しかしながら、

クインティリアヌスのなかに、諸原理の幾らかが認められる。この諸原理に基

づいて、朗誦する俳優と身振りをする俳優を一致させる方法が見つけられ、確

立されていた。 
 さて、クインティリアヌスを読むと、行為(action)にいわば拍をつけるために、

また身振りをする者を朗唱する者についていくように調整するために、三つの

単語(mot)を一つの身振りに当てはめるという規則が考え出されたようである。

しかるに、こうした単語には、規則づけられた一つの音の持続の長さがあるの

だから、身振りにも同じように決まった、測定されうる持続時間があるはずで

あった。以下がその一節である(57)。「舞台作品の朗誦を制作し、それを舞台上

で上演することを仕事にした最初の人々は、各々の身振りがある意味とともに

始まり、またこの意味と同時に終わるように規則づけた時、それらをきわめて

賢明に用いた。彼らがこの規則を導入したのには訳がある。というのも、発声

される前に身振りを始めることも、発声が終わったのに身振りが続いているこ

ともどちらもふさわしくないからである。今日の舞台人(artisan)が、あまりに技

巧的になろうと欲したために、三単語を発声するのにかかる時間を一つの身振

りの長さになるように規則づけたしたとき、それは間違っていたというのは確

かである。これは自然にはなされないことであると同時に、技術もうまく実践

することを教えることができないことである。しかし今日の舞台人は、遅すぎ

るにせよ、早すぎるにせよ、どちらであっても不快な身振りの拍節を規制する

体系がどうしても必要であると思い込み、彼らが作り出した原理は彼らの考え

ることのできる最上のものであった。」 

 私はここでクインティリアヌスが用いた「技術者 artifices」という単語を、「舞

台作品の朗唱を作り、それを舞台上で上演することを仕事にしている人たち」

と翻訳したが、これには二つの理由がある。第一に、ここでクインティリアヌ

スが論じているのは弁論術の教師についてではないからである。クインティリ

 
 
(57) [ENB 31] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv. 11, chap. 40 (不完全な出典指示).  
[訳註] 11 巻 3 章 106-107。 



 
 51 

アヌス『弁論家の教育』において、弁論術の教師は別の名称で呼ばれる。第二

に、今引用した章のなかで、クインティリアヌスは極めて頻繁に俳優によって

実践されていた慣習(usage)に言及し、かれはそこで、舞台作品を上演する職業

についていた人たちを「技術者(artifices)」ないし「口演の技術者(artifices 

pronuntiandi)」と呼んでいた。後で検討するように、クインティリアヌスは、こ

の「口演の技術者」が俳優一人一人にたいして、演じる登場人物の性格に応じ

て仮面を配布する際に払っていた注意について詳細に論じている。 

 以下のクインティリアヌスの一節は、リズムの技術が身振りの拍を測るため

に与えていた規則について知るためのいくらかの手掛かりを提供してくれる。

「個々の拍節の各拍に従わなくてはならないのは朗誦役のみで、この朗誦役は、

拍が打たれている時にはこの拍の下で音節を発声しなくてはならない。しかし

リズム法は、身体のすべての動きを規則に従わせるものである。身振りをする

役は、各々の拍節の終わりで区切り(cadence)を示す必要がある。ただし、そう

した拍節のいくつかの拍を、何も身振りをしないでいることもできたし、また、

望む限りしばしば無言の演技の中に、休み、すなわち、休止を置くこともでき

た。このような休止は「朗誦役(récitateur)」の場面ではほとんど見られない。

リズム法はこうした自由を「身振り役(gesticulateur)」に許し、これが行使され

るとき身振り役は、いわば空白の拍を数えることにとどめ、ときには、指の動

き、あるときは足の動きによって、そうした空白のテンポをより確かに数えな

がら、何も動かないで 4 か 5 の拍をやり過ごす。これこそ【四テンポの休止、

五テンポの休止】というような休止の言い方がある理由である。この他にも、

身振り役を考慮して、拍の動きを影響ない程度に遅らせることができる。なぜ

なら、遅らせても、拍節を打つものがする合図、下拍、上拍は、一拍に相当す

ることには変わりないからである(58)。」 
前述の通り、事実が確かでも、発声する俳優と身振りをする俳優を全く完全

に一致して動かすために、リズムの技術が教えていた方法論を十分に説明する

ことはできない。おそらく、俳優がするべき身振りを示す記号(caractère)に身振

りが持続するべき拍を示すもう一つの記号が結びつけられていたのだろう。 

 
 
(58) [校訂註 32] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv. 9, chap. 4 (不完全な出典指示). 
[訳註] 9 巻 4 章 50~51。 



 
 52 

 リュリ(Lully)氏やドラランド(59)(de Lalande)氏、そのほかフランスの優れた音

楽家と同じくらい古代人たちが重視した動きについては、ギリシャ人やローマ

人がそれをいわば、記譜したとはいえないように思えるし、各々の拍節が持つ

べき持続の正確な長さを、いかなる記号も使わずに規定しえたとも思えない。

われわれのように、彼らは拍節を打つ人の趣味(goût)や判断に頼っていたに違い

ないし、リズムの技術を特別に専門とする人に頼っていたに違いない。確かに、

近代の何人かの音楽家は、口頭以外のやり方で、一つの節(air)の長さを伝える

秘訣、また結果的に、後世にさえその節のあるべき動き／速度(mouvement)を伝

える秘訣を発見することができたと思い込んでいる。しかし、これらの音楽家

がそうした計画をやり遂げたと主張できるのは、時計を用いてこそ可能である。

彼らは例えば、『ファエトン』の「シャコンヌ」の最初の 20 拍節が何秒続かな

くてはならないのかということを示すことで、このヴァイオリン曲の拍を打つ

べき動き／速度(mouvement)を伝えようとした。しかし、この構想の可能性を議

論することはせず、私は以下のようにいうにとどめたい。古代の人々はそうし

たことを想像さえしなかった。なぜなら、こうした考えを抱かせるには彼らの

時計生産業はあまりに不正確である。よく知られているように、秒単位の振り

子も持っていなかったどころか、彼らは歯車の時計さえも持っていなかった。

彼らは時間を日時計、砂時計、水時計だけによってはかっていた。 
 古代人たちが自分たちの舞台で拍節を打ち、それによって、その舞台の上で、

朗誦する俳優、身振りをする俳優、合唱団、楽器までもが共通の規則として従

わなくてはならないリズムを示していたということをわれわれは知っている。

クインティリアヌスは、身振りは歌そのものと同じくらい拍節に従わなくては

ならないと述べた後に、身振りをする俳優は、抑揚(modulations)を演奏するも

のたちと同じ正確さを伴って、脚を示す記号、すなわち打たれる拍節に従わな

くてはならないと付け加えた。ここでクインティリアヌスが言っているのは、

発声する俳優とそれを伴奏する楽器のことである。【身体の動きの拍節は音楽的

な構成に固有の拍節によって決定され、また抑揚(modulations)と舞踊のリズム

も足の動きに従ったリズムによって決定される(60)。】 

 
 
(59) [訳註] ミシェル＝リシャール・ドラランド(Michel-Richard de Lalande, 1657-1726)。
ルイ 14 世治世下で活躍した宮廷作曲家。 

(60) [ENB 33] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv. 9, chap. 4 (恐らく不正確な出典指示). 



 
 53 

 他方で、以上の問題についてはフランス語では『舞踊について(61)』と呼ばれ、

パントマイムの技術を礼賛するルキアヌスの著作のなかに(62)、演技する俳優の

近くに、鉄の靴を履き、舞台の上で足を踏み鳴らしていた者がいたことを示す

箇所が二つある。こうしたしきたりはしたがって、この者こそ、足によって拍

を打ち鳴らし、その音は、拍に従うべき全ての人に聞かれていたに違いないと

いうことを信じさせる。 

 

  

第三章 器楽(musique organique)、すなわち楽器の音楽 

 ここで古代人が使っていた管楽器や弦楽器について論じる必要はないだろう。

こうした分野は、バルトラン・ル・フィス(63)(Bartholin le fils)の『古代の管楽器

論』によっても、そのほかの博学な者によっても、言い尽くされている。朗誦

する役者を伴奏によって支えるために、古代人がどのように楽器を用いていた

のかについて私が論じるべきことは、作曲され、音符で記譜される朗誦の実演

について扱う箇所がこの著作の中にあるので、そこで述べる方が良いと思う。

事実、古代人たちが舞台での単純な朗誦を作曲し、音符で記譜していたことを

明らかにするために示されるべき最も説得的な証拠の一つは、この朗誦が伴奏

されていたと提示することであるのだから、今ここで伴奏について話してしま

うと、この朗誦の実演を取り扱うところまで至った時に、先に言及した引用箇

所を再読させたり、すでに言ったのと同じ考察を繰り返したりしなくてはなら

なくなる。というわけで、ここでは、歌詞(parole)に基づいて作られたのではな

く、楽器によって演奏されていたはずの古代人の音楽の作曲について少しだけ

言及するにとどめたい。 

 古代人たちはどのような音楽が完全か、また音楽をどのように用いることが

できるのかについて、われわれと同じ考えを持っていた。アリスティデス・ク

インティリアヌスは、様々な角度から考察して設けた音楽の様々な部門に言及

 
 
[訳註] 9 巻 4 章 139 に言及箇所がある。   

(61) [ENB 34] Traité de la danse. 
(62) [ENB 35] le Discours sur le rythme de M. Burette を見よ。 
(63) [訳註] ギャスパー・バルトラン(Gaspard Bartholin, 1655-1738)。16-17 世紀にかけ

て高明な学者を輩出したデンマークのバルトラン家の兄弟の一人で医学者。同名

の父も医学者。 



 
 54 

しながら、その音楽がどのような精神(意図)で作曲されたのかによって、また

その音楽からどのような効果を生じさせたいのかによって、歌ないし音楽が、

深い悲しみを感じさせる音楽、陽気で愉しい気分にさせる音楽、動揺を鎮める

歌ないし音楽に分けられると言っている。後ほどアリスティデスの一節を引用

する。 

  われわれはすでにこの『詩画論』の最初の巻において器楽曲(symphonie)が、

歌詞(parole)から作曲される音楽的な歌と同様に、特別な性格を持ちうるという

ことを考察した。その性格は、器楽曲が私たちの心を様々に動かすことを可能

にする。例えば、わたしたちにある時は陽気さを、ある時は悲しみ、ある時は

好戦的な熱情、ある時は神を信じる気持ちを吹き込む。クインティリアヌスは

古代の趣味をもっともよく説明する人物であるが、彼いわく、「楽器の音はわれ

われの心を動かし、そこからどのような言葉も聞こえてこないにもかかわらず、

必ずわれわれに様々な気持ちを吹き込む。」【いずれにせよ、楽器が、言葉を作

り出すことができないにしても、魂に非常に多様な印象を与えているのを目に

しないだろうか(64)。】 

 今引用したところとは別の箇所で以下のように論じられる。「自然法則にした

がって、音調(ton)と拍節はわれわれに大きな効果を及ぼす。もしそうでないと

するなら、なぜいかなる歌詞(parole)も聞こえてこない器楽曲のメロディー

(chant)が、かのように自在にわれわれの心をうごかすのだろうか。祝祭におい

て、ある器楽曲が精神に働きかけることで想像力をかき立て、また別の器楽曲

が精神を落ち着かせ、静かにさせるということを単なる偶然の結果だというの

だろうか。器楽曲が極めて様々な効果を作り出すのは、ひとえにそれら音楽が

対照的な性格を持つからであることは明らかではないか。ある音楽はしかじか

の効果を、他の音楽はそれとは反対の効果を作り出すことができた。戦争にお

いて、軍隊を前進させなくてはならない時に、後退させなくてはならない時に

演奏される音楽と同じような性格を持つ曲を楽器は演奏しない。命乞いをしな

ければならない時に、われわれの軍隊の楽器が演奏する曲は、突撃する時に演

奏される曲とは少しも似ていない(65)。」軍人たちに命令すると同時に元気付け

 
 
(64) [ENB 36] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv.1, chap. 12 (不完全な出典指示). 
 [訳註] 1 巻 10 章 25。 
(65) [ENB 37] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv.9, chap. 4 (不完全な出典指示).  



 
 55 

る軍用の楽器の音が鳴り響いている時にそれが聞こえなくなるような火器を古

代人たちは持たなかったので、彼らは戦地においてこの部分(戦争で演奏される

音楽)に注意を払い、研究していた。こういった注意や研究は今日では必要がな

いだろう。複数の太鼓やラッパが一斉に打ち鳴らされるか、吹かれることによ

って、合図が送られても、それをしばしば大砲や一斉射撃の轟音が遮ってしま

うからである。ローマ人たちは軍用の曲で卓越しているととりわけ自負して

いた。 
 クインティリアヌは、偉大な将軍たちは自分自身で軍隊の楽器を演奏するこ

とを重要なこととして引き受け、スパルタの軍において音楽は大いに役立って

いたと指摘したあとに、次のように付け加える。「われわれの軍隊のトランペッ

ト(trompette)や角笛(cor)はほかのことに使われているだろうか。われわれの国は

戦いに楽器を用いる才能をほかの国より優れて持ち、これが部分的にはローマ

の名声の原因であると考えることが許されないだろうか。」【きわめて偉大な将

軍たちは自分自身で竪琴や笛を演奏し、スパルタ軍は音楽の響きに奮い立った

と言われている。しかし、われわれの国においてらっぱ(cornua/clairon)やトラ

ンペット(trompette)は、そのほかなにに使われているだろうか。〔それらの楽器

の音の〕協奏が激しくなればなるほど、戦争におけるローマの栄光はほかをま

すます圧倒する(66)。】 

 以上のクインティリアヌの発言を確かめるのにとても適している事柄をリウ

ィウス(67)は語っている(68)。ハンニバルはローマ帝国支配下にあったタラントの

街に奇襲をかけた時に、〔敵の〕駐屯部隊が要塞へと逃げ込むのを阻止して、捕

虜としようと計略を立てた。不測の警報がなった場合には、ローマ人たちは市

の劇場に集まることになっていることをハンニバルは知っていたので、ローマ

 
 
[訳註] 9 巻 4 章 10~11。 

(66) [ENB 38] QUINTILIEN, Institution oratoire, Liv.1, chap. 12 (不完全な出典指示). 
 [訳註] 1 巻 10 章 14。デュボスの議論とクインティリアヌスの引用部分に笛と竪琴

に齟齬があるが、引用部分の一文目は、古代の偉大な将軍たちが日頃から竪琴を

はじめとして楽器演奏に親しんでいた前後の文脈の証拠として引用されたと考え

られる。 
(67) [訳註] ティトゥス・リウィウス。前 59〜17。共和制末期・帝政初期の歴史家。

『建国以来のローマ史』の著者。 
(68) [訳註] デュボスによる出典指示はないが、現行版では『建国以来のローマ史』(25
巻 10 章)に該当。 



 
 56 

人たちが避難を知らせる警報としているのと同じ（音楽の）節をそこで鳴らし

た。しかし、駐屯部隊の兵士たちは、ラッパが下手に吹かれるのを聞いて、吹

いているのはローマ人ではないことを直ちに察知し、敵の策略を疑い、集合場

所に行かずに要塞に避難した。 
 今日のわれわれの楽器の(instrumentale)音楽について言えるのと同様のこと

を、ロンギノス(69)は器楽(musique organique)について述べている。それによれ

ば、器楽曲は、分節化されていない音の単なる模倣、いわば、半分の生命、半

分の存在しか持たない音の模倣でしかないにもかかわらず心に触れる。ロンギ

ノスにおいて、完全音は歌われる朗誦(récits en musique)のことを指し、それに

「不完全な存在」でしかないという器楽曲の音が対置される。完全音において

は、自然音は〔朗誦される〕言葉に合わせられ、分節化された音と結合する。

以下が今引用したばかりの一節にロンギノスが付け加えた部分である。【事実、

管楽器の音がそれを聞いた人々の魂を動かし、恍惚とさせ、時には一種の熱狂

状態に至らせるという場面に立ち合わないだろうか。〔管楽器の音を聞く〕人々

は、自分たちの体の動きを、拍節の動きに合わせてしまい、しばしば意図せず

に外に示してしまうという場面に立ち合わないだろうか。楽器の音楽はしたが

って、感覚を通して(sensiblement)われわれに作用している。というのもわれわ

れは器楽曲が作曲家の望んだ効果を作り出している場面に立ち会うのだから。

少しも分節されていない〔器楽曲の〕音は、正確な諸観念をわれわれに喚起す

る数々の言葉を聞かせないにもかかわらず、しかしながらその音、和音、リズ

ムはわれわれにさまざまな情緒を喚起する。こうした分節されていない〔音の〕

模倣は、弁論家の文章がわれわれを感動させるのと同じようにわれわれを感

動させる。】 
さらに、マクロビウス(70)の一節も示したい。この引用は今引用したクインテ

ィリアヌスとロンギノスと同じことしか述べていないので不要と思われるかも

しれない。しかし、この引用は、われわれが音楽から引き出そうとするあらゆ

る表現を古代人も同じように引き出そうとしていたということ、またリュリや

ドラランドがこの技術についてもっていたのと同じ考えを古代人も共有してい

 
 
(69) [ENB 39] LONGIN, Traité du sublime, chap. 32.  [訳註] 現行版では、ロンギノス

『崇高について』39 章。 
(70) [訳註] 4 世紀後期〜5 世紀前期。ローマ帝国末期のラテン著作家。 



 
 57 

たということを疑いたい人の口をつぐませるのに適当なように思われる。とい

うのも、時とともに失われた古代人の器楽曲を演奏することができないのだか

ら、器楽曲を毎日聞き、作り出される効果を目にし、さらにどのような精神に

基づいて作曲されたのかについても知る人の話に基づいてのみ、その長所を判

断できることになるからである。 
マクロビウスはこのようにいっている。「われわれに対する歌の力があまり

に大きいので、進撃するときには、軍隊の楽器に勇気を喚起するのにふさわし

い曲を演奏させ、撤退するときには、反対の性格を持つ曲を演奏させた。器楽

曲はわれわれをかきたて、陽気にしたり悲しい気分にしたりする。眠らせるこ

とさえある。われわれを落ち着かせ、病にある時は、病状を軽くしさえする(71)。」 

身体の病が精神の動揺から引き起こされることが時折あるのだから、音楽が

精神の苦痛を軽くすることで、身体の病を軽くし、さらに、ある状況下では治

すにまでいたったとしても特別驚くにあたらない。音楽はわれわれの悲しみや

不機嫌を軽減したり、消したりするということは、皆が自分自身の経験によっ

て納得している。〔ただし〕音楽が病に効果的に効くというような状況は稀であ

ることをわたしはよくわかっているし、下剤や瀉血のように 節
ふし

／メロディー

(air)や歌(chanson)を処方するのは滑稽であることもよくわかっている。だから、

音楽のおかげで快方に向かったという事例を記す古代の著者は、それを例外的

な治癒として語っているのである。 
 要するに、こうした種類の奇跡は今日でも時折起こっているのだから、今論

じている〔音楽による〕治癒について、古代人は現実にはないことを信じ込ん

でいるといった疑いや、作り話を現実の話かのようにわれわれに吹聴している

という疑いからは十分に守られている。ついでにいえば、古代人が騙していた

り、信じ込みやすいわけではないということが経験上擁護されるのはこれだけ

ではない。16 世紀の歴史家は歴史家プリニウスにこうした類の様々な嫌疑をか

けたが、プリニウスが正しいことはその後証明されなかっただろうか。音楽に

よっていくつかの病が治癒されたことに戻れば、科学アカデミーの報告書、こ

れは物事を軽々しく信じ込む人の書くものではないが、この報告書に音楽を用

 
 
(71) [ENB 40] MACROBE, Commentaire sur le songe de Scipion, Liv.2, chap. 2. [訳註] 現
行版では 2 巻 3 章 9。 



 
 58 

いて最近行われた治癒に関する記述が 1702 年と 1707 年にある。 

 アテナイオス(72)、マルティアヌス・カペッラ(73)、そのほか古代の様々な作家

のなかに、ギリシャやローマの音楽が作り出したあらゆる奇跡的な効果に関す

る驚くべき記述がある。メイボミウス氏やバルトラン・ル・フィス氏のような

今日の何人かの作家もこのような事例をまさに集めてきた。したがって、この

問題についてはメイボミウス氏によって注釈がつけられ、出版された古代音楽

論選集やガスパー・バルトランによって著された『古代人の笛について(de Tïbiis 

veterum)』を読むことができる。もしソーミュール地方のル・フェーヴル氏(74)

が『テレンティウス論』を出す前にバルトランの著作を読むことができたなら、

古代の笛(flûte)やその構造や演奏方法を説明しようとする人々に反対して作っ

た美しいラテン語の詩を自著に挿入することはなかっただろう。 

 今挙げた文献を読んで、音楽があれほど素晴らしい効果をつくりだしていた

のは、ギリシャやその近隣の国々であるということを改めて思い出すべきであ

る。耳という器官は、寒さや湿気が一年のうち八ヶ月も続くような地域よりも

このような国でより敏感に働くということはよく知られている。心の敏感さ

(sensibilité)は通常耳の敏感さに比例するのだから、エーゲ海やアドリア海に接

する国々の住人は、普通我々よりも情熱的である。イル・ド・フランスからイ

タリアまでそれほど遠くないが、フランス人がイタリアに行ってまず気づくの

は、オペラの見せ場で人々は熱狂的に拍手するが、それはフランスでは気が触

れた人々の激高にみえるような激しいものに見えるであろうということである。 
 反対にわれわれの北側に住む隣人は、音楽を聞く快にたいする敏感さが普通

われわれより乏しい。彼らが最も好み、われわれにはほとんど耐え難い楽器の

ことを考えると、その楽器が大きすぎる音を立てることが原因なのか、音の正

確さや音域が乏しいことが原因なのかわからないが、彼らはそもそもわれわれ

よりも硬い耳をしているに違いない。一般的に言って、例えば食事をする場所

で演奏されるトランペット(trompette)の合奏(75)、この騒音をとても心地よいと

 
 
(72) [訳註] 160〜230 頃。ローマ帝政期のギリシャ系著作家。『食卓の賢人たち』30 巻。 
(73) [訳註] 5 世紀後半。ラテン語著述家。校訂者は dans Athenée de Martianus Cappella
とし、Athenéeをカッペラの著作としている。本稿では1755、1770年版にしたがい、

dans Athenée, dans Martianus Cappella とし、Athenée を人物名とした。 
(74) [訳註] タヌギ・ル・フェーヴル(Tanneguy Le Fèvre, 1614/15-1672) 。古典学者。 
(75) [訳註] 校訂版では où nous mangerions un fruit fort agréable ? とあるが、本稿は



 
 59 

思うだろうか。部屋の中で、クラヴサンの鍵盤が真鍮の弦を柔らかく響かせ

る(76)代わりに、小さな鈴を響かせたとしたら、その方が好ましいのだろうか。

わたしは「一般的に」と断ったが、これは、われわれはイタリアと今言及した

〔北方の〕国々の間にいるのだから、同郷人の中に一方でイタリア人似ている

人々や、他方で北方人に似ている人がいるというのは自然だからである。 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
1770 年版にしたがった(Trouverions-nous, communément parlant, un concert exécuté par 
des Trompette placé dans le lieu même où nous mangerions, un bruit fort agréable)。 

(76) [訳註] 校訂版、1755、1770 年版ともに raisonner であるが、résonner ととった。 


