
Title 日本の「かわいい」と比較したアメリカの「キュー
ト」美学の発展

Author(s) デール, ジョシュア ポール; 入戸野, 宏

Citation 心理学評論. 2025, 68(3), p. 312-325

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/103659

rights © 2025 心理学評論刊行会 the Society of Japanese
Psychological Review

Note ジョシュア ポール デール（著）, 入戸野 宏（翻
訳）

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



Japanese Psychological Review
2025,	Vol.	68,	No.	3,	312–325

— 312 —

日本の「かわいい」と比較した 
アメリカの「キュート」美学の発展 *

ジョシュア ポール デール
中央大学

The Development of the American Cute Aesthetic with Reference to Japanese Kawaii

Joshua Paul DALE
Chuo University

This article explores the history and development of the American cute aesthetic with comparisons to the 
other main aesthetic of cuteness, Japanese kawaii. After examining historical examples of cuteness in Japan 
and Europe, the article focuses on American cute, which is relatively unstudied compared to Japanese kawaii. 
It traces the sociocultural factors that informed the rise of the modern cute aesthetic, paying particular attention 
to the influence of racial difference. The article analyzes stereotypical Black characters in nineteenth-century 
minstrel shows and stereotypes of Japan during the Japonisme boom to argue that the American cute aesthetic 
arose by occupying liminal spaces between categories such as race and gender.

Key words:	 kawaii, cute, history, race, gender, minstrelsy, Japonisme
キーワード：かわいい，キュート，歴史，人種，ジェンダー，ミンストレル，ジャポニスム

1．はじめに

心理学では，かわいさは感情を引き起こすもの
とされている。接近動機づけが高く，身体的・感
情的な親密さを促し，関心やケアに値するとみな
される存在の範囲（moral	circle）を広げるような
感情である（Nittono,	2016；Sherman	&	Haidt,	2011）。
神経画像研究では，かわいさは脳内でトロイの木
馬のように働き，私たちが向社会的に行動するよ
うに仕向けていると推測してきた（Kringelbach  
et	al.,	2016）。かわいさに関する実証的研究は，動
物行動学者のコンラート・ローレンツ（Lorenz,	
1943） に よ っ て 示 さ れ た ベ ビ ー ス キ ー マ

（Kindchenschema）が，かわいさに対する生物学
的な反応の引き金として働くという仮説のもとに
進められてきた。しかし，この反応の正確な性質
や程度についてはまだ研究中である（Kawaguchi	&	
Waller,	2024）。

他方，人文学の研究者たちは，ベビースキーマ
のような歴史横断的・文化横断的な概念を重視せ
ず，その代わりに日本の「かわいい」やアメリカ
の「キュート」のような独特なかわいさの美学の
発展に焦点を当てている（Dale,	2016；Dale	et	al.,	
2017）。しかし，私自身の研究は両方のアプローチ
の統合を試みている（Dale,	2017,	2023）。
「かわいい（kawaii）」の歴史的な経緯とそれが

かわいさ研究の枠組みの中でどのように発展した
かについてはどちらもすでに発表しているので

（Dale,	2020,	2023,	in	press），本稿では，アメリカ
の「キュート」の発展，特に人種の違いが近代美
学としての「キュート」の形成にどのような影響
を与えたかについての研究上で欠けている部分を
埋めてみたい。最初に，幅広い美的カテゴリーの
なかでかわいさがどのように位置づけられるかを
簡単に考察する。

* 翻訳者（入戸野宏）。本稿の原文はOpen	Science	Framework
で公開している（https://doi.org/10.17605/osf.io/mqg6k）。本研
究は JSPS 科研費 JP25K03662の助成を受けたものです。



デール：アメリカの「キュート」美学の発展

— 313 —

2．日常美学としての「キュート」 
と「かわいい」

シアンヌ・ナイ（Ngai,	2022）は，美的カテゴリー
を「ある形態が特定の感情によって言語的評価に
縫い合わされるように知覚されたもの（a	perception	
of	form,	sutured	by	a	specific	affect	or	affects	to	a	verbal	
evaluation，訳注：たとえば，美しいものを見たら
ある感情が生じ，その感情を通じて対象と「美し
い」という語が切り離せないほど密接に結びつい
て認識されるという状況を指している）」と定義
している。ナイの「言語的評価」という表現は，
美学が判断能力と結びついているというカント派
の概念に負うところが大きい。このパラダイムは
西洋では美的経験を表現する慣習的な方法であ
り，見る者は感情的反応に基づいて対象を判断す
る。しかし，現代日本の「かわいい」は，評価的
というよりもむしろ情緒的なものと密接に結びつ
いている（Nittono,	2016）。人々は熟慮の末にと
いうよりも感じたままに「かわいい」と口にする
傾向がある。

英語の「cute」は，これと同じようにも使われる
が，ナイの言うように判断の表明として働くこと
もある。例えば，「cute になるな（Don’t be cute）」
という表現は，子どもでもおとなでも，そのふ 
るまいが過度に利口であざといと思える人に対 
して使われる。このように，一般的な意味では，

「キュート」は「かわいい」よりも西洋の美的伝
統に忠実であるといえる。

このことは，日本語の「かわいい」や，判断 
を伝えるためではなく反応として「キュート」と
言うような場合をどのように考えたらいいかと 
いう問題を提起する。かわいさは主に商品美学

（commodity	aesthetic）として扱われることが多い
が（Merish,	1996；Ngai,	2012），「か わ い い」 と

「キュート」の両方が属する別のカテゴリーとし
て，斉藤百合子（Saito,	2024）のいう「日常美学

（everyday	aesthetics）」を考えてみることは役に 
立つ。

日常美学は，西洋の芸術では無視されがちだっ
たが，人間としての体験に欠かせない部分である。
斉藤（Saito,	2024）が書いているように，「これ
らのアイテムや性質は人々の日常生活に遍在して
いるという特徴がある。職業，ライフスタイル，

経済的地位，社会的階級，文化的背景，芸術へ 
の造詣とは関係がない」。かわいさを日常美学の
一つとして分類すると，伝統的な西洋芸術におい
てかわいさが日本に比べてこれほど少ない理由を
説明できる。西洋の美術は長い間，美と崇高を志
向してきた。日常性や身近さとはあまり関係のな
い高尚な美学である。しかし，斉藤（Saito,	2007）
は，日本には日常美学を高く評価する長い歴史が
あると指摘する。このことは「かわいい」美学の
深いルーツにつながっているのだが，すでに私や
他の人々が論じているため（Dale,	2020,	in	press；
増淵，1994；櫻井，2009；四方田，2006），ここ
ではその概略を述べるにとどめる。

3．「かわいい」の歴史的ルーツ

「かわいい」もアメリカの「キュート」も近代
の美学である。どちらの言葉も，大衆文化におけ
るかわいさの認知度の高まりを表現するのに使わ
れるまで，愛すべきもの，愛らしいものという現
在の意味を持たなかった（Dale,	2023）。このため，
かわいさの初期の例を見つけようとするときは，
現代的な感覚をいったん脇に置くようにしないと
いけない。学者たちは，「かわいい」の初期の例を
発見するために過去をさかのぼりすぎることにつ
いて，例えば文化本質主義や見せかけの普遍主義
の危険性を挙げて警告してきた（Kanesaka,	2022；
Miller	&	Stevens,	2021）。

近代の美意識のルーツを過去に見つけるのは 
難しい。古代や前近代の人々が自分たちの芸術を
どのように感じていたかが分かるとはかぎらない
からである。今日「かわいい」と考えられる日本
の古代作品には，縄文時代（紀元前 10,500–300年
ごろ）の土偶，例えば「ゴーグル型」の大きな 
目と短く丸みを帯びた手足を持つ遮光器土偶が 
ある（矢島，2019）。このような土偶の特徴は，
かわいさに対する生物学的反応の引き金として
ローレンツ（Lorenz,	1943）によって示されたベ
ビースキーマの特徴である。他の初期の像，古墳
時代（紀元後約 300–710年ごろ）の埴輪（葬礼人
形）のようなものも，今日では「かわいい」と考
えられる（柏木，2016；矢島，2019）。しかし，
縄文時代や古墳時代の人々がこれらの像をどのよ
うに感じていたのかは分からない。



心理学評論　Vol. 68, No. 3

— 314 —

一方，平安時代（794–1185）の傑作である清少
納言の『枕草子』には，当時の人が感じたことの
証拠があると主張できる（Dale,	in	press）。『枕草子』
にはさまざまな事物のリストが書かれているが，
中でも「うつくしきもの」という段には，子すず
めやひよこなどの動物，赤ん坊や幼い子どもの外
見や行動に関する項目が含まれている。小さな植
物の葉や人形遊びの道具といった小さなものも挙
げられている。さらに，このリストのいくつかの
項目は，ベビースキーマを拡張しようとする最近
の研究に合致する。傾げた頭や子どもっぽい声な
ど で あ る（Huron,	2005；Shiomi	et	al,	2025）。 当 
時は「かわいい」という語は存在しなかったが，
清少納言が使っている「うつくし」という言葉は
明らかに親愛の情を表している。ベビースキーマ
の特徴を備えた多くの項目と合わせると，彼女の

「うつくしきもの」のリストは，かわいさの美学
を初めて言葉にしたものであるとそれなりの自信
をもって言える。

日本の芸術におけるかわいさのもう一つの初期
の例は，湛

たんけい

慶（1173–1256）の作とされる木製の
等身大の子犬像である（木彫りの狗児）。この像
は，京都の高山寺の中興の祖である僧侶，明恵

（1173–1232）が大切にしていたものだ（高山寺，
2025）。座ったポーズで，首を注意深く傾け，体を
わずかに曲げ，今にも飛び上がって遊びだしそう
な子犬は，無邪気さと愛らしさを醸し出している。
その顔と身体の比率はベビースキーマに従ってお
り，丸顔で，体はややふくよかで，四肢は短い。
古いものだが非常によい状態で，木の表面の艶は
鼻と頭で擦り切れている。寺の言い伝えによる
と，明恵は近くを通るたびにこの子犬を撫でるの
を楽しんだという。この子犬がかわいいのは幼い
身体比率のためだけではない。この作品からにじ
み出てくる個性は，明恵がこの像に愛情を注いだ
という目に見える証拠とあいまって，感情的なつ
ながりがかわいいものに対する私たちの反応の鍵
であるという考えを支持している（Nittono,	2016）。
『枕草子』や湛慶の木彫りの狗児のおかげで，

日本の芸術におけるかわいさを平安時代や鎌倉時
代までさかのぼることができる。しかし，江戸時
代（1603–1868）の爆発的な芸術生産の中で，か
わいさは都市商人階級の文化の最前線に躍り出た

（Miller	&	Stevens,	2021）。円山応挙（1733–1795）

の仔犬，歌川国芳（1798–1861）の猫，耳
にちょうさい

鳥斎
（1751–1803）の戯画化された武士などは，この時
代の絵画，木版画，挿絵に描かれたベビースキー
マのかわいさのほんの一例である（Dale,	2020,	in	
press；Miller	&	Stevens,	2021）。

私は，以前の著作で，長期にわたる 6つの美的
価値観が，上記の例に見られる日本の美術や文学
におけるかわいさの初期の出現と発展に貢献した
と論じた（Dale,	in	press）。そのうちの 4つは，文
学史家のドナルド・キーン（Donald Keene）に
よって示唆されたもので，無常（perishability），
不 均 整（irregularity）， 暗 示（suggestion）， 簡 素

（simplicity）である（Keene,	1981,	1988,	1995）。
残りの 2 つは，遊び心を大切にすること（valuing	
the	playful）と，小さなものに価値を見出すこと

（an	appreciation	of	small	things）である（Lee,	1984；
Tsuji,	1986）。暗示と不均整を除けば，これらの価
値はすべて日常美学のカテゴリーに入る。さてこ
こで，美と崇高を至上の美的価値としてきた西洋
美術におけるかわいさに目を向けてみよう。かわ
いさが近代の日常美学の一つとしてアメリカ合衆
国で登場したことに影響したさまざまな社会文化
的要因をたどってみたい。

4．ヨーロッパ美術史における 
かわいさ表現の制約

日本とは対照的に，ヨーロッパにおける初期の
かわいさの例は，当時支配的だった美しきものに
ついての美学によって裏づけられ，当時広まって
いた子どもに対する態度に影響されていた。ルネ
サンス期には，キューピッド（プット［訳注：翼
の生えた裸の男の子の図像］やケルビム［智天使］
ともいう）が流行のモチーフとなり，この傾向は
数世紀続いた。しかし，子どもに似ているとはい
え，キューピッドは人間ではなかった。彼らは天
使であって，その顔にはしばしば神の知識と経験
の重々しさが表れていた。ルネサンス後期になっ
て，芸術家たちが人間の姿をより写実的に描くよ
うになると，一部のキューピッドは幼い子どもの
ような特徴を帯び，天使のようにも，（しばしば
エロティシズムの色合いを帯びて）いたずらっぽ
くふるまうこともあった（Wallentine,	2024）。し
かし，彼らを生み出した主要な美学は依然として



デール：アメリカの「キュート」美学の発展

— 315 —

美しきものについての美学であり，遊んでいるよ
うに見えたとしても，キューピッドは天使たちの
序列に連なる神聖な存在であった。芸術家たちは
現実の子どもたちが住む俗世間をいっさい描かな
かった（図 1参照）。

実際の子どもに対する態度も，かわいさを芸術
のなかで十分に表現することを妨げていた。例え
ば，ピーテル・ブリューゲルが 1560年に描いた

『子どもの遊び』を考えてみよう。この絵は 200人
以上の子どもたちが 80以上の遊びをしている様子
を描いている。一見すると楽しそうだが，子ども
たちの顔をよく見ると，苦痛や恐怖などさまざま
な表情をしている。笑っているのは数人だけであ
る。子どもたちの多くは丸顔だが，ローレンツの
ベビースキーマには従っていない。
『子どもの遊び』に関する 2 つの主要な説が，

ブリューゲルの作品になぜかわいさがないかを 
説明してくれる。第 1の説では，この絵を道徳的
な物語として，遊びを軽薄さと愚かさ，つまり神
から遠ざかる道の象徴であると見なす。この絵が
描かれたのは，原罪の教理に基づき，子どもの不
滅の魂を救うためには早期の道徳教育が必要だと
いう考え方が生まれていた時代だったのである。
第 2 の説では，16世紀には人文主義思想（ヒュー
マニズム）が発展しつつあったことを指摘し，こ
の絵は子どもの成熟にとって遊びが重要であるこ
とを描いている，つまり，子どもの教育の一環と

しておとなの管理下で行われる遊びを紹介してい
ると見なす。例えば，賭博や俗っぽい遊びなど，
ブリューゲルの時代に子どもたちにかなり人気
だった遊びはこの絵には登場しない（Orrock,	
2012）。したがって，テーマが宗教的であろうと
世俗的であろうと，ブリューゲルは遊びをまじめ
な活動として描いているのである。

子どもっぽいおどけたしぐさやいたずらは，い
つの時代でも親にとって個人的な楽しみであるが，
そうしたひとときは家族のなかで喜ばれたり，愛
する人への手紙に書かれたり，個人の日記に打ち
明けられたりした。他方，文献記録ではこのよう
な楽しみへの不満が何世紀にもわたって綴られて
いる。16世紀，モンテーニュは，子どもっぽい
戯れや遊びにおとなが喜びを覚えることを非難し
た。彼はそういった行為は「自分たちの喜びのた
めに，猿のように」子供を愛するのに等しいと考
えたからである（Ariès,	1962での引用）。17世紀
以降，道徳主義者や教育者たちは，子どもを喜び
や楽しみの源泉と見なすだけの親を，子どもが 
理性的な存在となり善良なキリスト教徒へと成長
するのを遅らせるという理由で厳しく非難した

（Ariès,	1962）。ベビースキーマはかわいさを感じ
ることは普遍的な能力であると指摘しているが，
ヨーロッパの宗教的・社会的要因はそれが芸術に
現れるのを制限したようである。

5．子ども期の無邪気さという概念

原罪の教理は，19世紀に入っても関心事では
あったが，啓蒙主義の到来とともにその支配力 
を弱めはじめた。ジャン＝ ジャック・ルソー

（1712–1778）のような著作家は，子どもは生まれ
ながらに無邪気である（罪がない）と主張し，この
見解はプロテスタントの主流派のなかで次第に広
まっていった。それと同時に，子どもを中心とし
た家庭生活を営み，しつけや教育に多くの注意を
払うようになった新しい中産階級が台頭してきた。
18世紀後半，ロマン主義はこうした態度をさら
に推し進め，子どもたちを自然に近く，堕落して
おらず，純粋な存在として描いた。ウィリアム・
ワーズワースは 1804年にこう宣言した。「栄光の
雲を曳きつつ，われらの故郷なる神のもとより来
りぬ。我ら幼

いと

けなきとき、天国はわれらのめぐり

図 1　「システィーナの聖母」（1513–14年）に描かれた
ラファエロのケルビム。Charles	Gottfried	Schultz（1890年
ごろ）「システィーナの聖母の天使たち」，銅版画。パブ
リックドメイン。https://commons.wikimedia.org/w/index.
php?oldid=1031610388



心理学評論　Vol. 68, No. 3

— 316 —

にありき。」（田部重吉訳『ワーズワース詩集』 
岩波文庫）。これは，子どものイメージを，規律
と厳格な指示を必要とする小さな罪人から，おと
なの罪とは無縁の，純粋で無邪気な「白紙」へと
きれいに逆転させた。
19世紀，産業革命の進展により，生産は集中

化し，消費は増大した。女性が小さな核家族家庭
に追いやられると，母子関係はより親密で，より
理想化されるようになった。家族の中だけでなく
社会においてもそうであった。中産階級の台頭と
ともに，子ども期全般，とりわけ子ども期の無邪
気さという概念がますます重要になった。19世紀
半ばまでに，子どもは無邪気さを体現していると
いう考え方が，感情に流されやすいヴィクトリア
朝時代の人々の間にしっかりと定着した（Bernstein,	 
2011）。

しかし重要なことに，19世紀半ばの純粋で無邪
気な子どもには，いたずらで楽しいことが大好き
という性質が欠けていた。この性質は，1870年
代以降に発展したアメリカの「キュート」美学の
不可欠な要素であることが示されている（Cross,	
2004）。特に，「キュート」の美学が本格化した 
のは，子どものわんぱくぶりが笑えるときもある
という考え方が表に出てきてからである（Sorby,	
2018）。これは急進的な概念だった。ヴィクトリ
ア朝時代の人々にとって無邪気さとは，子どもを
おとなから引き離し，子どもをやや神秘的で究極
的には知り得ない存在にさせる性質だった。子ど
もはいつなんどき神に召されるかもしれない貴重
な所有物として扱われていた（Merish,	1996）。無
邪気な子どもを「キュート」と見なす前に，この
ような崇高な性質を取り除かなければならなかっ
た。この世俗化が達成されたのは，かわいさを受
け入れ，おとなが「目新しさ，感情の解放，大衆
娯楽というエートス」（Sorby,	2018）に浸ること
が許されるようになったからである。私が主張し
たいのは，このような環境の下で，「キュート」
という言葉の意味があざとい（cunning）から愛
らしい（adorable）へと変化しはじめたというこ
とである。以下にその変遷のあらましを述べる。

6．「キュート」はどのように近代の意味を
獲得したのか？

『オ ッ ク ス フ ォ ー ド 英 語 辞 典（OED）』 は，
「cute」の近代的な使い方を 1834年と 1857年の 
アメリカの口語用例にさかのぼっている。学者た
ちはしばしば，OED の 1857年の用例「What cute 
little	socks!」をこの語の「愛らしい」という意味
の最初の例と指摘している（Ngai,	2012；Sorby,	
2018）。しかし，これは正しいとはかぎらない。
当時は「cute」を「clever（利口な，巧妙な）」の
同義語として使うのが一般的だったからである。
重要なことだが，上の例では意味を変えずに

「cute」を「clever」に置き換えることができる
（訳注：「なんて巧妙に作られた靴下でしょう！」）。
cute の用例として OED の 1834年版では新しい金
融商品の比喩として使用されたカップとボールを
使ったゲームを挙げており，1857年版では人形
の靴下を挙げている。人形の靴下は魅力的かもし
れないが，巧妙に作られたモノでもある。

さらに，上に挙げたのはまれな例外である。
「キュート」美学は 19世紀半ばに大衆文化に登場
しはじめたが，「cute」という語は典型的には人間，
主におとなに対して使われた。1870年以前，この
語はほとんど常に「あざとい（cunning）」「利口
な（clever）」という意味であり，ジョークやいた
ずら，学校の先生などはすべて「cute」と形容さ
れた。これが変わりはじめたのは，アメリカの子
ども向け定期刊行物が，小動物や子どもの外見を
表現するのにこの言葉を使い始めてからである

（Cross,	2004）。
1872年，『うちの子たち（Our Young Folks）』と

いう雑誌に，母親が 5歳の男の子に初めておとな
の服を着せるという物語が掲載された。金色の 
ボタンと白いフリルのついた「きれいなチェック
柄のジャケット」とズボンと小さな蝶ネクタイ。

「なんてキュートなんでしょう！（How cute he 
looks!）」と母親は声を上げるが，それは自分が巧
妙に手作りした作品ではなく，その少年のことを
指している（Canby,	1872）。翌年には，「奇妙な
赤ちゃん（Queer Babies）」という物語で，子ども
たちがヒキガエルにカラフルな服を着せ，「わあ，
とてもキュートに見える！（O,	they	look	so cute!）」
と声を上げる様子が描かれている（Locke,	1873，



デール：アメリカの「キュート」美学の発展

— 317 —

斜体は原文のまま）。10–20年が経つと，おとな向
けの雑誌もこの新しい用法を，スラングの一種と
してではあるが，採用しはじめる。『ハーパーズ・
ウィークリー（Harper’s Weekly）』の「犬界の王
たち（Monarchs of Dogdom）」（1890）と題された
記事で描かれた流行に敏感な若い女性は，チャイ
ニーズ・パグの平たい顔を表現するのに「ほんと
キュートでしょう（so cute, you know）」というフ
レーズを使っている。
「キュート」が動物や子どもを表現するのに使

われるようになったのは，子どもに対する新しい
見方を反映していた。一方では贖罪を必要とする
罪人として，他方では聖なる魂の器として見られ
るのではなく，子どもの自然な状態が，飼いなら
されておらず，少し野性的で，ませていて，社会
化される以前のものとして見られるようになった
のである。この過程は 19世紀後半にはすでに進
行していた。ヴィクトリア朝時代の子どもを取り
巻いていた道徳的にまじめな空気が変わり，子ど
も期を遊び心に満ちた軽やかな時代と見なすよう
になった。おとなであることの重圧から逃れるた
めの心理的な避難場所として子ども期を見るよう
になると，おとなは子どもっぽいいたずらを代理
体験することに喜びや楽しみを見出すようになっ
た（Cross,	2004）。モンテーニュがおとなを演技
で楽しませる猿のように子どもを見ることに憤慨
してから丸 3世紀が経ち，成熟の入り口にある子
どもの位置づけがようやく娯楽の源泉として評価
されるようになったのである。

より広範な社会の変化がこの変革を後押しした。
乳幼児死亡率は 1880年代から急速に低下した。
就学率は上昇し，児童労働率は低下した（Stearns,	
2010）。あらゆる階層の子どもたちが，「経済的に
は『価値がない（worthless）』が，感情的には『と
ても貴重（priceless）』」になった（Zelizer,	1994）。
消費が拡大するなか，企業は親に向けて次々と 
製品を売り込み，たくさんの子どもたちを広告に
登場させた。消費資本主義の台頭が階層化の不安
を引き起こし，人種間の緊張をあおると，おとな
たちは子ども期を，空想の世界，現代生活の重圧
から逃れるための代理的な避難所と見なすように
なった（Gubar,	2016）。本稿の残りの部分では，
アメリカの「キュート」美学が，人種とジェン
ダーにまつわるステレオタイプをまずは取り込

み，次に抽象化することで，どのように形成され
ていったかについて説明する。

7．かわいさと人種

感傷的なものを遊び心のあるあざとさと結びつ
けたことにあらわれているように，新しいアメリ
カの「キュート」にはある種のアナーキー（無秩
序）な性質があった。cute という語（acute［鋭い］
の短縮形）が利口というより愛らしいものを意味
するようになった後も，そこには何か鋭いトリッ
クスター（いたずら者）の性質が残されており，
それがこの語の文化的表現の鍵となった。鋭い 
といっても，視覚的な意味ではない。かわいい 
ものは丸く柔らかい傾向にある。かわいさは社会
的慣習にもかかわらず心を突き刺すことができる
という意味である。この切り込むような性質は，
19世紀から 20世紀初頭にかけて，人種の違い

（これは当時も今も喫緊の社会課題である）に関
する社会規範（mores）をひっくり返した。ミン
ストレル・ショー（minstrel	show）と呼ばれる大
衆娯楽の舞台で演じられた人種の違いについての
歴史をたどることで，アメリカの「キュート」美
学を定義づけるアナーキーな性質の重要な源泉が
見つかるだろう。

ミンストレル・ショーは，アメリカ独特の，あ
からさまに人種差別的なエンターテイメントの形
式であり，19世紀初頭から 20世紀初頭までの約
100年間人気があった。ミンストレル・ショーで
は，白人の演者たちが「黒塗り」の化粧をして 
アフリカ系アメリカ人のキャラクターになりきっ
て舞台に上がり，コミカルな歌や踊りとともに，
茶目っ気のある不器用さと世

ナ イ ー ブ

間知らずなあざとさ
の物語をくりひろげた。19世紀後半までには，
ミンストレル劇団は大西洋を渡りヨーロッパ公演
を行うほどの人気を博した。顔を黒く塗ったミン
ストレルを演じた白人たちは，奴隷または解放さ
れたアフリカ系アメリカ人から話し方，身振り，
踊り，歌を盗み，白人の観客に合うように改変
し，奴隷制度が愉快で公正で自然なものであるか
のように装って上演した（Lott,	1993）。

アフリカ系アメリカ人を幼児化し脅威を感じさ
せないイメージとして舞台に取り上げることで，
ミンストレル・ショーは真にアメリカ的な最初の



心理学評論　Vol. 68, No. 3

— 318 —

芸術形態として当初は理解された（Lott,	1993）。
ミンストレル・ショーでは，外見とふるまいの両
方で，あざとく世間知らずな様子が演じられた。
顔を黒く塗ったミンストレルが示した，誇張され
た大きな目と口，手足を柔軟に動かすシャッフ
ル・ダンス・スタイル，コミカルな尻もちや暴力
的なアクシデント，さらにはトリックスターのよ
うなふるまい，社会規範に従うと同時にそれを裏
切るジョークなど，そのすべてが新しいアメリカ
の「キュート」文化に吸収された。

しかし，ミンストレル役者が本当にキュート 
さを擬人化するようになったのは，ステレオタ 
イプ的な新しいキャラクター「ピッカニニー

（pickaninny）」が登場してからである。ピッカニ
ニーとは黒人の子どもの人種差別的表現である

（「ピック」は綿花を摘
ピ ッ ク

むことからきている）。陽
気で若々しいエネルギーと騒々しさにあふれたこ
の空想上のキャラクターは，痛みに鈍感であり，
ひどく扱われてもゴムまりのように立ち直った。
現実の子どもたちとは異なり，ピッカニニーは同
情や共感を呼び起こさず，無邪気さの概念から外
れたところに存在していた。以下で私は，ピッカ
ニニーが子どものイメージを純粋・神聖から不
敬・世俗へと作り直す原動力となり，この変容が

「キュート」美学を発展させる1つの主要因であっ
たと論じることにする。

レイチェル・バーンスタイン（Bernstein,	2013）
によれば，19世紀半ばには，黒人の子どもはどん
なに悪くても軽く見くびられる程度であった。皮
肉なことに，ハリエット・ビーチャー・ストウの
反奴隷小説『アンクル・トムの小屋』が出版され
ると，この状況は変わった。1852年の初版から
たちまち大ヒットし，ストウの作品は 19世紀で
最もよく売れた小説となった。エヴァとトプシー
というキャラクターにおいて，『アンクル・トム
の小屋』は 2 つの子ども期の見方を示している。 
エヴァは，白人の子どもで，純粋な無邪気さの見
本である。他方，トプシーは，黒人奴隷の子ども
で，世間知らずだがあざといトリックスターとし
て描かれ，エヴァの愛情深い道徳的影響によって
改心する。
『アンクル・トムの小屋』の舞台版では，黒塗

りの白人の子どもがトプシーを演じ，そのキャラ
クターは全米でヒットした。しかし，小説とは異

なり，舞台版のトプシーはおてんばないたずらに
喜びを感じ（彼女のテーマソングは「あたしは
ほんとに悪い（I’se so wicked）」（訳注：I’se は I	is），
奴隷として受けた痛みや苦しみには無頓着だっ
た。小説の中でストウがトプシーを通して表現 
した，奴隷制度によって心がすさんでしまった 
子どもたちも元の無邪気な状態に戻れるという主
張は，舞台では失われた。トプシーは生意気な黒
人の子ども（ピッカニニー）のコミカルなカリカ
チュア（戯画，風刺画）へと変貌したからである

（Bernstein,	2011,	2013）。
トプシーは『アンクル・トムの小屋』の舞台で

スターとなり，この役を演じる子役が主役を務め
ることもあった。このようなショーが急増し，そ
れぞれが他を凌駕しようとするため，時には 2 人
のトプシーが同時に舞台に立つこともあった

（Nyong’o,	2002）。トプシーは純粋な見世物とな
り，人間のキャラクターというよりむしろ遊び道
具となって，無数の模倣を生み出した。トプシー
の人気を受けて，顔を黒く塗った子どもたちが
ピッカニニー，つまり「ピックス（picks）」を演
じるボードビルショーも登場した（Gubar,	2014）。

劇作家ジョージ・エイケンの舞台版『アンク
ル・トムの小屋』（1853年）には，ミンストレル
から多くの要素が取り入れられており，彼自身が
考案した新キャラクターも含まれている。「ガン
プション・キュート（Gumption	Cute）」は白人の
ご
ス キ ャ ラ ワ グ

ろつき（訳注：南北戦争後，私利のために復興
政府に協力した南部白人）で，ミンストレル・
ショーの伝統に沿って早口でまくしたてるコミカ
ルなキャラクターだった（Meer,	2005）。トプシー
と言葉遊びでやりあいながら，ガンプション・
キュートは言う。「あなたはキュートすぎる。私
よりキュートだ。私は名前もキュートだし，生ま
れつきキュートだ」（Aiken,	1853）。「キュート」
という言葉がまだ利口なおとなを指していた時
代，この一節は，トプシー（世間知らずだがあざ
とい少女キャラクターで，白人の観客に向けて黒
塗りで演じられた）が，アメリカの「キュート」
美学の進化を表す特殊なかたちで，利口さと愛ら
しさを融合させたことを示している。

子どもが舞台で悪さをして痛くなさそうな程度
に叩かれる姿は，顔を黒く塗ったキャラクターに
限ったことではなかった（Gubar,	2014）。しかし，



デール：アメリカの「キュート」美学の発展

— 319 —

ピッカニニーというキャラクターは，発展しつ
あったアメリカの「キュート」美学が，子ども 
についての 2 つの対照的な考え方をどのように融
合させたかを示している。一つの考え方では，子
どもを純粋な無邪気さを体現したものと見なし，
もう一つのより古い考え方では，子どもは飽く 
なき欲求をもった手のかかる生き物であり，手な
づけて社会に適合させる必要があると見なした

（Cross,	2004）。
ゲイリー・クロス（Cross,	2004）によれば，20世

紀初頭になると，子どもの欲望は自然で善良なも
のと見なされようになり，育児の専門家たちは子
どもの好きにさせるようにと親に助言するように
なった。これに伴い，子どもたちのわがままな情
熱は，たとえそれがいたずらにつながったとして
も，罰するのではなく愛し慈しまれるべきものと
なった。無邪気さの概念は「若い美しさが持つ世
間知らずな様子」を含んでおり，それは子どもの
自然なエネルギーや元気さに対する新たな評価と
結びついてはじめて「キュート」と呼び替えられ
るようになった。この新しい概念はある特別な境
界線を占めていた。「かわいさは，子どもとおと
なの両方を許容範囲のぎりぎりまで，さらには 
自制心という一線を越えさせ，遊び心にあふれた
不まじめでアナーキーな瞬間へと連れて行く」

（Cross,	2004）。ミンストレルの伝統は，アメリカ
の「キュート」美学の中核にある，この野性的で
アナーキーな要素の一つの源泉となった。しか
し，なぜこれほどまでに支持され，定着したのだ
ろうか？

8．アメリカの「キュート」美学の中心にある
「融合されていない要素」

アフリカ系アメリカ人のパフォーマーとして当
時最も有名だったバート・ウィリアムス（1874–
1922）は，次のように書いている。「同化してい
ない奇妙な要素が国家にあると，ほとんどすぐに
おどけ役として，たいていは戯画化されて舞台に
登場する。だから，アメリカの最初のおどけ役は
黒人（ジム・クロウと仲間たち）だった。その
後，移民の波が押し寄せてくると，アイルランド
人やイタリア人がその役になった。……しかし，
黒人は，融合されていない要素としてずっと存続

し，その娯楽性を保ってきた」（Williams,	1910）。
ウィリアムズの言うことが正しければ，ミンスト
レルの伝統であるコミカルなカリカチュアがこれ
ほど力を持ちつづけたのは，まさにアフリカ系 
アメリカ人が多数派の白人が構築した主流社会か
ら切り離されたままだったからにほかならない。

ウィリアムズの言う「融合されていない要素」，
つまり野性や原始性と結びついて社会秩序の外に
あると考えられたものは，アメリカの「キュー
ト」を構成する基本要素となった。ニコラス・ 
サモンド（Sammond,	2015）によれば，目と口を
大きく見せる黒塗り顔メイクは，「アフリカ系ア
メリカ人の一般的なステレオタイプに合致してい
た。口が半開きで，貪欲でありながら単純で，無
邪気で，すぐにおびえたり興奮したりする，つま
りは幼児的で，むさぼるような目や口である」。
こうした，人種差別的なステレオタイプに基づ 
く子ども期の誇張された特徴は，アニメ映画と 
いう新しいメディアに登場すると，アメリカの

「キュート」美学の素材となった。
例えば，サモンド（Sammond,	2015）やその他の

研究者は，ミッキーマウスは，バッグス・バニーや
フィリックス・ザ・キャットといった他のアニメ
キャラクターとともに，ミンストレルの痕跡を残
しており，「顔を黒く塗ったミンストレルのしるし
を，すぐにそうとは分からないように身体に宿し
ている」と論じている（Bernstein,	2011；Sammond,	
2015）。黒い頭と体，白く縁取られた大きな口，
大きくて丸い白目がちの目，そしてこれらのキャ
ラクターの前足を人間の手のように見せている白
い手袋は，すべてミンストレルから直接引用した
ものであった（Inge,	2006；Sammond,	2015）。

このことは，これらのアニメキャラクターが人
種差別的だと言っているのではない。バーンスタ
イン（Bernstein,	2011）が書いているように，「子
ども文化には，黒塗りの顔や動きのスタイルを

（歪めながらも）保存し，（断片化しながらも）伝
える特別な能力がある」。このようにして，アメ
リカの「キュート」の過激な側面は徐々に排除さ
れていった。この変容はとりわけミッキーマウス
の進化に見てとれる。初期のミッキーのずうずう
しさと暴力性は，黒塗りのミンストレルのキャラ
クターをまねたものであったが，悪い影響を及ぼ
した（Sammond,	2015）。1931年まで，親たちは



心理学評論　Vol. 68, No. 3

— 320 —

ミッキーが子どもたちの悪い手本になるとディズ
ニーに苦情を書き送っていた（Inge,	2006）。そのた
め，ディズニー・スタジオはミッキーの行動を変
え，また少しずつ外見も変えていった。スティー
ブン・ジェイ・グールド（Gould,	1980）が指摘す
るように，これら初期のキャラクターはもっと動
物的な外見であったが，だんだんと幼く見えるよ
うになった。この外見の変化によって，ミッキー
はローレンツのベビースキーマに徐々に近づいた

（Gould,	1980）。
こうして，アメリカの「キュート」美学は，同

時期に日本で発展した近代の「かわいい」美学に
近づこうとしていた（Dale,	2023）。しかしながら，
ミンストレルから取り込んだアナーキーな要素，
つまり，社会的慣習から外れているからこそ魅力
的で，キュートな対象へと人を引きつける何か
は，たちまち新しいアメリカの「キュート」美学
の特徴となった。さらに，それは今日まで続いて
おり，『グレムリン』（1984年）のような映画か
ら，『グランピー・キャット』（訳注：不機嫌そう
な顔で有名になった実在のネコ）のようなイン
ターネット・ミームに至るまでのすべてに含まれ
ている。

アフリカ系アメリカ人は，多数派の白人によっ
て構築されたアメリカ社会への参入を拒否された
唯一の「融合されない要素」ではなかった。見た
目が異なる他のマイノリティ，アジア系アメリカ
人などもまた，こうした差別に直面していた。以
下では，日本文化や日本人に対する西洋のステレ
オタイプがアメリカの「キュート」美学に与えた
影響を概説し，「かわいい」がアメリカの「キュー
ト」に与えたかもしれない影響について推測を述
べる。

9．日本に対するジャポニスムステレオタイプ
がアメリカの「キュート」に与えた影響

19世紀後半から 20世紀初頭にかけて，アジア系
アメリカ人に対する偏見はますます強まり，世紀
の変わり目には「黄禍（yellow	peril）」と呼ばれた。
だが，このような理不尽な怖れと憎悪が拡大した
のは，日本文化の人気がかつてないほど高まった
時期でもあった。「ジャポニスム（Japonisme）」
や日本ブームとして知られているように，日本の

美術品や装飾品への熱狂は 1860年代に始まった。
ゴッホやモネ，ドガといった西洋の芸術家たち
が，絵画や彫刻，木版画に見られる日本の美意識
に魅了されたのだ。彼らは，着物や根付といった
日常生活で使われる品々にも魅せられた。これら
の品々にも遊び心や想像力が表現されている

（Napier,	2007）。
ラフカディオ・ハーンは，日本についての一般

向けの本を 10冊以上出しているが，「日本には珍
品や精巧な工芸品がたくさんあるので，あなたは
戸惑うだろう」と書いている（Napier,	2007より
引用）。日本ブームが続き，芸術家にとどまらず，
拡大する中産階級へと波及すると，扇子や磁器，
人形といった手ごろな価格の品々が人々を魅了す
るようになった。このような製品は成長しつつあ
る消費文化にぴったりであった。この時代には，
家をどのように装飾するかについて女性が決定す
ることが増えたのである（Napier,	2007）。
1895年，松木文

ぶんきょう

恭という日本人商人がボストン
に「ホワイト・ラビット（the	White	Rabbit）」と
いう店を開いた。松木は，美術品，日用品，画材
など，計 20,000点以上をすべて日本から輸入し，
在庫として持っていた（Rodman,	2013；Yoshihara,	
2003）。松木は 1899年に，笑ったウサギのロゴを
作り，彼の店に関連するすべての印刷物に載せた

（Rodman,	2013）。彼の 1904年の画材カタログに
は，筆やインクだけでなく，デザイン本や型紙も
含まれており，中流階級の女性が多かった彼の顧
客が，自分なりの日本風デザインを作れるように
なっていた（Yoshihara,	2003）。

松木の 1904年版カタログの表紙には，日本人
画家がウサギを生き生きと描いているイラストが
載っており，ウサギは文字どおりページから飛び
出している（図 2 参照）。笑ったウサギのロゴを
含むこれらのデザインは，アメリカの家庭を飾る
無数の磁器，扇子，人形，その他の小物に加わっ
た。こうして，日本の「かわいい」は，アメリカ
の「キュート」美学が成熟し爆発的な人気を博し
たのと時を同じくして，デザインの世界での共通
語彙となった。しかし，その人気は物品にとどま
ることはなく，当時流布していたステレオタイプ
から逃れることもできなかった。

エリカ・カネサカ・カルネイ（Kalnay,	2020）は
書いている。「『キュート』美学と日本や日本製品



デール：アメリカの「キュート」美学の発展

— 321 —

との関係は，少なくとも 20世紀初頭にさかのぼ
り，商品オリエンタリズム（訳注：「東洋らしい」
ものの商品化）と子ども文化のグローバル化とと
もに生じた」。かわいさが，子ども文化とそれに
対するおとなのノスタルジーと結びついているこ
とは，アメリカの「キュート」と日本との関係を 
理解する鍵である。実際，1880年から 1920年ま
で，ヨーロッパとアメリカの大衆文化は子どもと
いう存在を中心にしており，同時代の作家は「子
ども崇拝（cult of the child）」と呼び，20世紀はそ
の幕開けとともに「子どもの世紀」と宣言された

（Gubar,	2016；Merish,	1996）。このような子ども
らしさを称賛する風潮のなかで，特に日本は「子
どもたちの天国（a	paradise	for	children）」と呼ば
れた（Salomon,	2018，訳注：幕末から明治にか
けて日本を訪れた多くの外国人［エドワード・
モースやイザベラ・バードなど］が述べている）。
その後広く知られる表現となったが，このような
言葉で一般化することは，日本の親が子どもに示
す愛情や，子どもが幸せそうに見える様子，玩具
や菓子などの子ども向け商品が豊富にあることな
ど，いくつかの要素に基づいていた。それは欧米
にとって日本文化が魅力的だったことを示すとと
もに，西洋文化で高まる子どもへの関心の野心的

な目標ともなった（Salomon,	2018）。
さらに，日本人，特に日本女性は，小さく，無

邪気で，子どもらしいとする西洋のステレオタイ
プによって幼児のように扱われた。ピエール・ロ
ティの 1887年の自伝的小説『お菊さん（Madame 
Chrysanthème）』は，プッチーニの 1904年の歌劇

『蝶々夫人（Madama Butterfly）』の着想源となっ
たが，日本人女性を「小さなニッポン人形」と表
現しており，この短い作品には petit（小さい）と
いう単語が 350回以上も登場する。『蝶々夫人』
の人気は，1885年のギルバート・アンド・サリ
ヴァンの喜歌劇『ミカド（The Mikado）』ととも
に，20世紀初頭のアメリカで日本をテーマにし
た演劇作品の熱狂に火をつけた。これらの劇に登
場する日本人は，ほとんどの場合，白人俳優が

「アジア人」メイクで演じた。ミンストレル役者が
着用する黒塗りメイクと同類であり，「イエロー
フェイス」と呼ばれることもあった（Yoshihara,	
2003）。アメリカの女優ブランチ・ベイツは，日本
人のキャラクターを演じることでよく知られてい
たが，彼女はこれらの役を「未熟で子どものよう
な女性の小さな人形」として演じたと語っている

（Yoshihara,	2003）。
ミンストレルのように，これらの舞台作品は通

俗的なカリカチュアに基づいていた。日本女性は
感情を表に出さず従順であると同時に，甘美で無
邪気なものとして描かれた（Napier,	2007）。白人
の観客は，女性も含めて，この資質の組み合わせ
に魅了された。アメリカ人女性は自分たちをまっ
たく違ったふうに，自己主張が強く才能があると
見なしていた。しばらくすると，このような自分
たちとは異なる女性像を，地域のコミュニティや
大学で上演される日本をテーマにしたアマチュア
演劇で追求することが流行した（Yoshihara,	2003）。
白人女性はまた，仮装パーティーや写真撮影のた
めに着物を着て「イエローフェイス」の化粧をす
ることでステレオタイプ的な空想上の日本女性を
体現した（Yoshihara,	2003）。

10．「東洋のエデン（楽園）」

このように，日本製品や日本人が小ささや子 
どもらしさと結びつけられたことが，アメリカの

「キュート」美学の発展に影響を与えた。だが，

図2　松木文恭『日本美術・画材目録』（1904年）の表紙。
パブリックドメイン。https://archive.org/details/catalogue 
ofjapan00mats



心理学評論　Vol. 68, No. 3

— 322 —

その影響は顔を黒く塗ったミンストレルとは異
なっていた。日本のステレオタイプはアナーキー
なエネルギーではなく，むしろ（訳注：アダムと
イブの）堕落以前の楽園だったからだ。日本が

「東洋のエデン（楽園）」と呼ばれたのは，西洋諸
国が工業化の弊害に直面し，もっと無邪気な時代
に戻りたいと願っていたときだった（Salomon,	
2018）。

スーザン・ネイピア（Napier,	2007）は『ミカド』
についてこう書いている。「最も魅惑的な登場人
物は『学校を出たばかりの 3人の小さなメイド

（Three	Little	Maids	from	School）』である。彼女た
ちは本質的に『かわいさ』を演じている。それは，
ヴィクトリア朝時代における少女期を風刺すると
ともに，現代日本の女子学生を中心に展開するか
わいさの文化をまるで予見するようである」。史
上最も成功したアニメシリーズである武内直子の
1990年代のマンガ『美少女戦士セーラームーン』
の世界的人気とともに，女子学生は現代の「かわ
いい」の担い手となった。アクションとかわいさ
を兼ね備えたそのセーラー服のキャラクターたち
は「女性らしい戦い方」を披露し，女性のエンパ
ワーメントの一つのイメージを提供し，それが西
洋の視聴者にとっては非常に魅力的であった

（Hemmann,	2014）。
マンガやアニメのような現代の文化的輸出品に

は上記のようなエンパワーメントの要素もある
が，日本の少女や女性は受動的で無邪気で我慢強
いという 100年続くステレオタイプは，ミンスト
レル・ショーの根底にあったアフリカ系アメリカ
人のステレオタイプと同様，根強く残っている。
米国において「かわいい」が人種的な美学として
どのように機能しているかを分析したレスリー・
ボウはこう書いている。「人種的欲望（訳注：特
定の人種に対する嗜好や関心）を表出することは
21世紀では禁じられているが，『かわいい』スタ
イルはポジティブな感情を通してその禁止を回避
するのに役立っている」（Bow,	2019）。このよう
に，アメリカの「キュート」美学が，人種差別的
なカリカチュアを和らげ抽象化することで，かわ
いいキャラクターやモノの魅力を高めてきたとい
う過程はいまだに続いている。

11．日本の「かわいい」における 
人種的イメージ

1854年，マシュー・ペリー提督の船の乗組員
は，日本側の交渉官を楽しませるためにアマチュ
アのミンストレル・ショーを上演した。顔を黒く
塗った姿の水兵が舞台で戯れる姿は観客を喜ば
せ，多くの笑いを誘ったと報じられた。この
ショーは後に木版画として記念に残されている

（Russell,	1991）。このように最初に紹介されてか
ら黒塗り顔のイメージが続いていることについ
て，ジョン・ラッセル（Russell,	2012）は「さま
ざまな形をとりながら，日本はそれ以来ずっとそ
の魅力にとらわれてきた」と述べている。この議
論を踏まえ，カネサカ（Kanesaka,	2022）は，黒
塗りメイクのデザインで 1960年代に大流行した
空気ビニール人形「ダッコちゃん」を分析して，

「『かわいい』は長い間ずっと人種的なトラウマと
欲望に貫かれた美学である」と論証している。

人種差別的な思考パターンに対抗する「かわい
い」の傾向を指摘する学者もいる。トーマス・ 
ラマール（Lamarre,	2008）は，漫画家が擬人化さ
れた動物キャラクターを創造することを通じて，
人種間の問題を種の関係へといかにして置き換え
たかを示している。彼は，手塚治虫の戦後マンガ
が，戦時中の人種差別を「世界市民主義の時代に
おいて，人間ではない存在を育む倫理」へと変容
させたことを見出した。その後，「かわいい」動物
キャラクターについて分析するなかで，ラマール

（Lamarre,	2011）は，かわいさの美学をネオテニー
（訳注：おとなになっても幼いときの形状や性質
が残されること）という生物学的概念として捉え
なおす「知覚的転換」を提案している。ミッキー
マウスが長い年月をかけて若返って描かれるよう
になったことを表現するグールドの「逆向きの成
長（growth	in	reverse）」という言葉を引用しなが
ら，ラマールは，ネオテニー的なかわいさが，社
会的ダーウィニズムに由来する人種差別的な階層
構造（訳注：成熟した強いものが優位になる）を
批判する手段になりうると提案している。という
のは，未熟さや幼さは，肯定的で進歩的ともいえ
る特性であり，コミュニケーションを取ったり絆
を築いたりするための「種を超えた可能性」を有
すると考えるからである（Gould,	1980；Lamarre,	



デール：アメリカの「キュート」美学の発展

— 323 —

2011）。かわいさをネオテニー的現象と見なすこ
とで，友好的であること，好奇心，適応性といっ
た，社会化の時期にある幼い人間や動物に共通す
る幼い特徴が強調される。したがって，かわいい
対象の元になったステレオタイプが抽象化によっ
て覆い隠されてしまったときでも，ネオテニーの
観点からは分析できるかもしれない。

12．結  論

本稿では，ベビースキーマが生物学的反応に基
づくものであるにもかかわらず，歴史的・文化的
要因の制限を受けて働いていることを概説してき
た。ヨーロッパでは，芸術的・宗教的・社会的な
価値観によって，美術史におけるかわいさの出現
が日本に比べて制限された。さらに，近代アメリ
カの「キュート」美学は，心理学的にはかわいさ
と拮抗するように見える反社会的な要素を取り入
れて発展した。つまり，人種についてのカリカ
チュアやステレオタイプを徐々に軟化させること
で形成されたのである。この過程で，白人の子ど
もの動物的でアナーキーとみなされた性質が，黒
人の子どものカリカチュアへと転嫁されることを
通じて，受け入れられるようになった。日本女性
の従順で柔和であるというステレオタイプは，自
立していて主張が強いと自負するアメリカ白人女
性によって熱狂的に演じられた。やがて，こうし
たあからさまに人種差別的なカリカチュアの属性
は抽象化されることによって薄らいでいった。

これに対して，ネオテニーという生物学的概念
は，「キュート」と「かわいい」の美学が境界を
越えてつながる可能性を強調する別の観点を提供
する。今後の研究では，かわいさを心理学的反応
として，また特定の時代や場所と結びついたいく
つかの独自の美学として考察してみるのが有益で
あろう。かわいさの美学に関する研究に心理学的
な視点を取り入れることで，またその逆を行うこ
とで，今後，あらゆる学問分野におけるかわいさ
の研究に向けた生産的な道を切り開くことができ
るだろう。

訳者ノート
この論文は本特集号のために書き下ろされたも

のである。原著者と緊密に連絡をとり，加筆や修

正も依頼しながら翻訳を行った。原文の kawaii
はカギカッコつきの「かわいい」，アメリカに特
化した cute はカギカッコつきの「キュート」と
した。一般的用法での cute ／ cuteness は，カギ
カッコをつけずに，かわいい／かわいさとした。
innocent は「罪のない」「悪気のない」という意
味であり，「無邪気」と訳した。cunning は「誰か
をだまして抜け目なく目的を達する」という意味
であり，「あざとい」と訳した。cleverは否定的
な ニ ュ ア ン ス を 残 し て「利 口 な」 と 訳 し た。
neoteny は「幼形成熟」と訳すこともあるが，本
稿では，おとなになっても幼少期の特徴が保たれ
ることを意味しているので，「ネオテニー」と片
仮名で表記した。訳文の草稿にご助言いただいた
井原なみはさん，中村野々香さん，八木（大橋）
紅音さんに感謝します。翻訳にあたり，JSPS 科
研費 JP21H04897の助成を受けた。

文　　　献

Aiken, G. (1853). Uncle Tom’s cabin. Samuel French.
Ariès, P. (1962). Centuries of childhood: A social history of 

family life. Baldick, R. (Trans.). Alfred A. Knopf. Origi-
nally published: Ariès, P. (1960). L’enfant et la vie 
familiale sous l’ancien régime. Plon. 杉山光信・杉山
恵美子（訳）（1980）「子供」の誕生：アンシァン・レ
ジーム期の子供と家族生活　みすず書房

Bernstein, R. (2011). Racial innocence: Performing American 
childhood from slavery to civil rights. New York University 
Press.

Bernstein, R. (2013). Signposts on the road less taken: John 
Newton Hyde’s anti-racist illustrations of African Amer-
ican children. J19: The Journal of Nineteenth-Century 
Americanists, 1, 97–119.

Bow, L. (2019). Racist cute: Caricature, kawaii-style, and the 
Asian thing. American Quarterly, 71, 29–58.

Canby, M. T. (1872). Birdie’s birthday party. Our young 
folks: An illustrated magazine for boys and girls, 8, 
685–690.

Cross, G. (2004). The cute and the cool: Wondrous innocence 
and modern American children’s culture. Oxford Uni-
versity Press.

Dale, J. P. (2016). Cute studies: An emerging field. East 
Asian Journal of Popular Culture, 2, 5–13.

Dale, J. P. (2017). The appeal of the cute object: Desire, 
domestication, and agency. In J. P. Dale, J. Goggin, J. 
Leyda, A. P. McIntyre, & D. Negra (Eds.). The aesthetics 
and affects of cuteness (pp. 35–55). Routledge.



心理学評論　Vol. 68, No. 3

— 324 —

Dale, J. P. (2020). Cuteness studies and Japan. In J. Coates, L. 
Fraser, & M. Pendleton (Eds.). The Routledge companion 
to gender and Japanese culture (pp. 320–330). Routledge.

Dale, J. P. (2023). Irresistible: How cuteness wired our brains 
and conquered the world. Profile Books.

Dale, J. P. (in press). Kawaii: The deep roots of a modern aes-
thetic. In M. Landeck (Ed.). The handbook of Japanese 
aesthetics. Routledge.

Dale, J. P., Goggin, J., Leyda, J., McIntyre, A. P., Negra, D. 
(Eds.). (2017). The aesthetics and affects of cuteness. 
Routledge.

Gould, S. J. (1980). A biological homage to Mickey Mouse. 
In S. J. Gould. The panda’s thumb: More reflections in 
natural history (pp. 95–107). Norton Press.

Gubar, M. (2014). Entertaining children of all ages: Nineteenth- 
century popular theater as children’s theater. American 
Quarterly, 66, 1–34.

Gubar, M. (2016). The cult of the child revisited: Making fun 
of fauntleroy. In L. Marcus, M. Mendelssohn, & K. E. 
Shepherd-barr (Eds.), Oxford twenty-first century 
approaches to literature: Late Victorian into modern 
(pp. 398–413). Oxford University Press.

Hemmann, K. (2014). Short skirts and superpowers: The evo-
lution of the beautiful fighting girl. U.S.–Japan Women’s 
Journal, 47, 53–54.

Huron, D. (2005). The plural pleasures of music. In J. Sundberg 
& W. Brunson (Eds.), Proceedings of the 2004 Music and 
Music Science Conference. Kungliga Musikhögskolan & 
KTH. pp. 1–13.

Inge, T. M. (2006). Mickey Mouse. In D. R. Hall and S. G. 
Hall (Eds.), American icons: An encyclopedia of the 
people, places, and things that have shaped our culture 
(pp. 473–480). Greenwood.

Kalnay, E. K. (2020). Yellow peril, oriental plaything: Asian 
exclusion and the 1927 U.S.-Japan doll exchange. Journal 
of Asian American Studies, 23, 93–124.

Kanesaka, E. (2022). Racist attachments: Dakko-chan, black 
kitsch, and kawaii culture. positions, 30, 159–187.

柏木麻里（2016）かわいいやきもの　東京美術．
Kawaguchi, Y., & Waller, B. M. (2024). Lorenz’s classic 

‘baby schema’: A useful biological concept? Proceedings 
of the Royal Society B, 291, 20240570. http://doi.org/ 
10.1098/rspb.2024.0570.

Keene, D. (1981). Appreciations of Japanese culture. Kodan-
sha International.

Keene, D. (1988). The pleasures of Japanese literature. 
Columbia University Press.

Keene, D. (1995). Japanese aesthetics. In G. H. Nancy (Ed.), 
Japanese aesthetics and culture: A reader (pp. 27–42). 
State University of New York Press.

高山寺（2025）木彫りの狗児．Retrieved	January	16,	2025,	
from	https://kyoto-kosanji.jp/en/treasure/08/

Kringelbach, M. L., Stark, E. A., Alexander, C., Bornstein, 
M. H., & Stein, A. (2016). On cuteness: Unlocking the 
parental brain and beyond. Trends in Cognitive Sciences, 
20, 545–558.

Lamarre, T. (2008). Speciesism, part I: Translating races into 
animals in wartime animation. Mechademia, 3, 75–95.

Lamarre, T. (2011). Speciesism, part III: Neoteny and the 
politics of life. Mechademia, 6, 110–136.

Lee, O-Y. (1984). Smaller is better: Japan’s mastery of the 
miniature. Huey, R. N. (Trans.). Kodansha International. 
李  御寧（1984）「縮み」志向の日本人　講談社．

Locke, E. (1873). Queer Babies. Our young folks: An illus-
trated magazine for boys and girls, 9, 563–564.

Lorenz, K. (1943). Die angeborenen Formen möglicher 
Erfahrung (The innate forms of possible experience). 
Zeitschrift für Tierpsychologie, 5, 235–409.

Lott, E. (1993). Love & theft: Blackface minstrelsy and the 
American working class. Oxford University Press.

増淵宗一（1994）かわいい症候群　日本放送出版協会．
Meer, S. (2005). Uncle Tom mania: Slavery, minstrelsy, and 

transatlantic culture in the 1850s. University of Georgia 
Press.

Merish, L. (1996). Cuteness and commodity aesthetics: Tom 
Thumb and Shirley Temple. In R. G. Thomson (Ed.), 
Freakery: Cultural spectacles of the extraordinary body 
(pp. 185–203). New York University Press.

Miller, L., & Stevens, C. (2021). From beautiful to cute: 
Shifting meanings in Japanese language and culture. 
International Journal of Language and Culture, 8, 
62–83.

Monarchs of Dogdom. (1890). Harper’s Weekly, 34, 122–123.
Napier, S. J. (2007). From impressionism to anime: Japan as 

fantasy and fan cult in the mind of the West. Palgrave 
MacMillan.

Ngai, S. (2012). Our aesthetic categories: Zany, cute, inter-
esting. Harvard University Press.

Ngai, S. (Ed.) (2022). The cute. Whitechapel Gallery.
Nittono, H. (2016). The two-layer model of ‘kawaii’: A 

behavioural science framework for understanding kawaii 
and cuteness. East Asian Journal of Popular Culture, 2, 
79–95.

Nyong’o, T. (2002). Racial kitsch and black performance. The 
Yale Journal of Criticism, 15, 371–391.

Orrock, A. (2012). Homo Ludens: Pieter Bruegel’s children’s 
games and the humanist educators. Journal of Historians 
of Netherlandish Art, 4, 1–42.

Rodman, T. (2013). A modernist audience: The Kawakami 
Troupe, Matsuki Bunkio, and Boston Japonisme. Theatre 
Journal, 65, 489–505.

Russell, J. G. (1991). Race and reflexivity: The black other in 
contemporary Japanese mass culture. Cultural Anthro-
pology, 6, 3–25.



デール：アメリカの「キュート」美学の発展

— 325 —

Russell, J. G. (2012). Playing with race/authenticating alter-
ity: Authenticity, mimesis, and racial performance in the 
transcultural diaspora. CR: The New Centennial Review, 
12, 41–92.

櫻井孝昌（2009）世界カワイイ革命―なぜ彼女たちは
「日本人になりたい」と叫ぶのか―　PHP 研究所．

Saito, Y. (2007). Everyday aesthetics. Oxford University Press.
Saito, Y. (2024). Aesthetics of the everyday. In N. Z. Edward & 

N. Uri (Eds.), The Stanford Encyclopedia of Philosophy. 
Metaphysics Research Lab, Stanford University.

Salomon, H. (2018). ‘A paradise for children’: Western per-
ception of children in Meiji Japan (1868–1912). The Jour-
nal of the History of Childhood and Youth, 11, 341–362.

Sammond, N. (2015). Birth of an industry: Blackface minstrelsy 
and the rise of American animation. Duke University 
Press.

Sherman, G. D., & Haidt, J. (2011). Cuteness and disgust: 
The humanizing and dehumanizing effects of emotion. 
Emotion Review, 3, 245–251.

Shiomi, M., Kato, Y., Nittono, H., Anzai, E., & Saiwaki, N. 
(2025). Effects of a robot’s head-tilting motion and hand 
gesture on the feeling of kawaii toward the robot and its 
outfit. Advanced Robotics, 39, 1234–1246.

Sorby, A. (2018). Baby to baby: Sigourney and the origins of 
cuteness. In M. L. Kete & E. Petrino (Eds.), Lydia Sigour-
ney: Critical essays and cultural views (pp. 122–139). 
University of Massachusetts Press.

Stearns, P. N. (2010). Childhood in world history. Routledge.
Tsuji, N. (1986). Playfulness in Japanese art: The Franklin D. 

Murphy Lectures VII. University of Kansas: Spencer 
Museum of Art.

Wallentine, A. (2024). Beyond cute: A brief history of cupids, 
cherubs and putti in art. Art UK (online). Accessed 26 
Sept. 2024. https://artuk.org/discover/stories/beyond-cute- 
a-brief-history-of-cupids-cherubs-and-putti-in-art.

Williams, B. A. (1910). The negro on stage. Green Book 
Album, 2, 1341–1344.

矢島 新（2019）ゆるカワ日本美術史　祥伝社新書．
四方田犬彦（2006）「かわいい」論　筑摩書房．
Yoshihara, M. (2003). Embracing the east: White women and 

American orientalism. Oxford University Press.
Zelizer, V. A. (1994). Pricing the priceless child: The chang-

ing social value of children. Princeton University Press.

― 2025.	5.	19　受理 ―




