
Title 「ともに考える」ための道具 : "Socratic
Dialogue"の経験から

Author(s) 堀江, 剛

Citation 臨床哲学のメチエ. 1999, 4, p. 14-18

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/10463

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



14

臨床哲学のメチエ

　今年７月、哲学プラクティス国際学会に

出席した。哲学を大学でのアカデミックな

営みに限定せず、社会に向けて「開業

Practice 」することによって広く私たち

の生活場面に役立てようとする動きが「哲

学プラクティス」である。そこでは、いわ

ゆる「哲学カウンセリング」や「哲学コン

サルティング」が行われている一方で、「集

団による思考・判断」の作業を方法的に整

備し、それを社会の中で活用することも試

みられている。その方法の柱になっている

のが "Socratic Dialogue"（以下SDと略

記する）と呼ばれるものである。今回の学

会では、本大会の前にこの SDのワーク

ショップが行われ、臨床哲学のメンバー三

人（本間、寺田、堀江）が参加した。

"Socratic Dialogue" とは？

　SDは哲学者 L. Nelson (1882-1927) に

よって考案され、その後ドイツ、イギリス、

オランダのグループが、これを集団での合

意形成・意思決定のための一つの形式とし

て発展させたものである。現在SDは、社

会や組織の中で通用している思考習慣や価

値判断などを、それらの個人間の違いや調

整の仕方を含めて議論し反省するための方

法として、学校、病院、企業などで活用さ

れている。また、特定の理論に頼らず哲学

する（反省的にものごとを思考する）こと

の良質な環境を提供するものとして、哲学

の学生や哲学に関心を持ちそれを社会の現

場に生かそうとする人々のために役立てら

れている。

　具体的にSDを始めるに当たって、まず

議論のためのテーマが一つ与えられてい

る。テーマは参加者に関心のある適切なも

のが主催者によって決められている場合も

あれば、前もって参加者と相談の上で決め

る時もある。一つのグループの人数は6～

10人、そこに SDの進行役 facilitator が

加わる。時間は一日から一週間まで様々だ

が、決められた時間内に議論を終えること

が要求される。

　SDが定める議論の手順は次のようなも

のである。まずテーマに即して、参加者一

人一人が自分の具体的な経験に基づいた

「事例 example」を出す。同時に、その事

例に関連して自分が何を明らかにしたいの

かを考え、それを一般的な「問い

question」のかたちにする。次に、出され

た事例の中から、グループが議論の材料と

して共有すべきものを一つ選ぶ。選ばれた

事例は、それを出した人によって詳細に報

告される。他方、出された問いを参考にし

ながら、選ばれた事例と関連してグループ

「ともに考える」ための道具

── "Socratic Dialogue" の経験から

堀江剛



15

Métier of the Clinical Philosophy

として明らかにしたい問いを一つに絞る。

そしてこの問いに対して、参加者が答えを

出し合い吟味し、グループとしての「答え」

を仕上げる。

　参加者は、本などによって得た理論や知

識を用いず、自分の経験から明瞭・簡潔に

発言するよう求められる。出された一つ一

つの事例・問いは、グループでの合意事項

として、また着実に議論を進めていくため

の目印として、簡潔な文章のかたちで（選

ばれた事例はさらに詳しく）板上に書き出

される。さらに、グループが議論に行き詰

まった場合には、参加者や進行役の提案に

よって、議論の進行の仕方に関して議論す

る「メタ・ダイアローグ」が行われる。

ワークショップで行われたこと

　ワークショップで与えられたテーマは

「理解と誤解 」、二つのグループ（進行役

を除いてそれぞれ8人と9人）が三日間（約

18時間）かけて議論を行った。私の参加し

たグループには、すでに十数年オランダや

イギリスでSDを指導している哲学者の進

行役とともに、様々な国（オランダ、ベル

ギー、ドイツ、カナダ、オーストラリア、

日本）から多彩な職業（生命倫理が専門の

哲学者、企業コンサルタント、教育関係の

企業経営者、学校教師、「ダイアローグ・コ

ンサルタント」、臨床哲学の大学院生）の

人々が集まった。いずれも、人との対話や

集団でのコミュニケーションに関わり、そ

れを仕事にしている人たちである。

　参加者から出された「事例」は様々で

あった。人に道を尋ねその言葉は理解でき

たのに、実際にはその道筋が予想外に複雑

で、目的の場所に辿りつけなかった経験。

病気で死にゆく友人に励ましの言葉を投げ

たが、それが理解されたかどうか分からな

かった経験。自分の言ったジョークが相手

に理解されなかった経験。その他、生徒と

教師との間の理解と誤解、仕事上での伝達

ミスなどが事例として出た。そしてその中

から「人に道を尋ね・・」の経験が、シン

プルかたちで議論できるという理由で選ば

れ、参加者の質疑とともにその事例の詳細

が模造紙4-5枚にわたって書き出された。

　これと並行して様々な「問い」が提示さ

れた。「理解とは何を意味するのか」「どの

ような状況のもとで理解は損なわれるの

か」「理解はどれほど経験に依存するのか」

「理解は何に基礎を置いているのか」「もの

の「言い方」は理解にどのような効果をも

たらすのか」などなど、合計で約20もの問

いが立てられた。そこからグループとして

選ばれた問いは、次のようなものである。

「様々な種類の理解があり、また情報・知

識に程度の差があることを考慮した上で、

理解とは何を意味するのか」。

　こうした作業に二日を費やし、最後の一

日でグループとしての「答え」を仕上げる

ことが残された。そのためにまず、選ばれ

た事例のポイント（それは、道を教えられ

た時の「言葉（情報）の理解」と、そこか

ら目的場所まで行けると思った時の「理解

したと思ったこと（誤解？）」との落差で

あった）をグループで確認し、それを手が

かりにして個々の参加者から様々な「答
ウォダム・カレッジのバーにて



16

臨床哲学のメチエ

え」の試みがなされた。その数は13にの

ぼった。こうした試みを調整し、最終的に

グループが合意に達した「答え」は次のよ

うなものである。

１理解とは、情報とともに一定の状況に対

処するための何らかの手段を得ていること

を意味する。

２理解とは、問題になっている事柄（それ

が知ること・見ること・為すことのいずれ

であれ）を満足させる限りで、何かを捉え

ていることを意味する。

３理解とは、情報を得ること以上の何かを

意味する。そしてその「以上の何か」は時

に不明瞭であり、誤解を生む可能性を持

つ。

４以上の三点は、しかし理解することの意

味の全ての範囲をカバーしない。なぜなら

理解は（後になって何かが分かったり分か

らなくなったりするように）不連続な変化

を伴ったダイナミックな過程でもあるから

である。

　このような「答え」が一般的に満足のい

くものかどうかは別にしても、私たちはグ

ループとして一つの事例に基づきそれを考

え抜いて、曲がりなりにも一つの成果を得

た。この成果を得るために、グループは

様々な寄り道をし、混乱し、再び気を取り

直して議論を続けるというプロセスを踏ん

だのである。

議論するプロセスの大切さ

　SDでは、内容に関して深く思考するこ

と以上に、議論そのもののプロセスを体験

することにこそ、大きな意味がある。言い

換えれば、より優れた結果をSDで出すこ

とが問題なのではなく、むしろそのプロセ

スが問題なのである。参加者には、与えら

れたテーマに対して自分の考えをまとめ、

表明すること以上に、他の参加者の経験や

考えを十分理解すること、そしてグループ

での合意のためにそれらの異なった考えを

調整していく努力が、議論の個々の局面に

おいて求められる。これは非常に骨の折れ

る作業であるが、SDはその作業を参加者

に遂行させる方法なのである。

　そしてそれはSDの設ける手順やルール

によって可能になっている。すでに述べ

た、人数・時間の制限、板上への書き出し、

理論ではなく自分の経験から発言するこ

と、「事例」や「問い」の共有、「メタ・ダ

イアローグ」などがそれである。また参加

者は、議論の中で生じた疑問点を必ず表明

するよう求められ、原則としてそれに関し

て全員が納得の行くまで議論を続行しなけ

ればならない。こうした一連のルールに

よって、議論は抽象的になったり大きな飛

躍を含むことなく、極めてゆっくり着実に

進行する。

　一見すると、SDの要求する様々なルー

ルは議論を型にはめ込み、自由な討論を制

約するかのように思える。私たちも実際に

SDに参加するまでは、そんな感想を持っ

ていた。しかし事態は全く異なっていた。

通常の討論では、それが「自由」である故

に、討論の本来の営みを撹乱してしまうこ

とがよくある。例えば、知識の豊富さや権

威などによって相手の意見を押さえつけ

ロンドン・タワーの堀江さん



17

Métier of the Clinical Philosophy

る、話題を突然変える、様々な観点が提出

されて議論の焦点が定まらなくなる、具体

的な経験に依拠しないことから話が抽象的

になる等々。また人数が多すぎて参加者の

発言する機会が偏ってしまう。しかしSD

では、こうした要因（それは必ずしも議論

にとってマイナスになるばかりではないの

だが）の多くが、ルールを通して回避され

る。

　もちろん、こうしたルールによってすば

らしい討論が常に展開されるわけではな

い。SDはある意味で、ルールによって制

御された極めて人工的な議論の空間である

と言えるし、それ故の限界もある。しかし

少なくともそこで参加者は、与えられた

テーマについて他の人とじっくり考えると

同時に、本来の議論することの難しさとそ

のプロセスの大切さを学ぶことができると

言える。

議論の土台を共有する作業

　SDを実際に経験し、その個々のプロセ

スやルールの意味を細かく見ていけば、議

論することに関する数多くの示唆が得られ

るであろう。今、その中で一つ特に興味深

いと思われた点を書き留めておきたい。

　たいていの討議では、その材料となる事

例や資料は前もって与えられている。ある

いは参加者によって、その人の経験や知識

として（予定されたかたちで、もしくは突

然）議論の中に持ち込まれる。この時、材

料がみんなに十分理解され、議論に妥当す

るものとして承認されているかどうかは、

差し当たって問われない（もちろん議論の

中でこれが問題になることはありうる）。

同様に、議論の中で何が明らかにされるべ

きかは、あらかじめ前提にされている場合

もあれば、参加者が個人的に持っている課

題や問題意識として、議論の中で他の参加

者に投げかける場合もある。しかしそうし

た「問い」が、いちいち全員で吟味される

ことはまずない。議論における材料や問い

は、ほとんどの場合議論の外から参加者に

与えられるか、それとも参加者個人の問題

に（つまり、これもまた議論の外に）委ね

られるか、いずれかなのである。

　ところがSDでは、こうした材料・問い

をまず参加者全員が出し合い、議論の上で

その中の一つを選び取ることから始める。

つまり議論の土台となる材料・問い自身を

議論によって吟味し、参加者の間で共有す

る作業から始める。これによって少なくと

も、経験や問題意識を異にする人々がそれ

ぞれの立場から恣意的に議論を始めるとい

う混乱が抑制される。また参加者は、議論

の土台そのものを議論の外から強制的にあ

るいは偶然に「与えられた」ものとしてで

はなく、自分たちが議論によって「選んだ」

ものとして引き受けることになる。SDは

全体の半分あまりの時間を費やして、この

議論の土台の共有という調整作業を丁寧に

行うのである。

　またこの作業は、参加者の議論に対する

関わり方において、議論が「別様にもなり

えた」という自覚を促す。選ばれた事例が

もし別のものであったなら、議論は全く異

なったものになっていたであろう。また、

様々に異なる観点から別の仕方で「問う」

ことが可能であったにもかかわらず、その

中の一つをグループはグループとして選ん

だのである。そして議論の結果見つけ出さ

れた「答え」もまた、その限定された可能

性の中から生み出されたものであり、それ

をグループとして引き受けなければならな

いことが意識される。

　議論の土台を共有するという作業を通じ

て、参加者は、自分たち自身が責任を持っ

て議論を進め、その結果を認めなければな

らないことを自覚する。またこの作業に



18

臨床哲学のメチエ

よって、参加者は自分たちの進めている議

論に対して一定の距離を取り、議論の在り

方を冷静に評価できるようにもなる。こう

した意味でSDは、集団での討論というも

のが複数の個人による単なる合意や妥協以

上の共同作業であること、それが様々な可

能性を取捨選択しながら進行する一個の共

同的な思考プロセスであることを、その限

界も含めて教えてくれるように思われる。

「ともに考える」ということ

　三日間のワークショップが終わって、二

つのグループが合同で語り合った。そこで

はSDの意義をめぐって肯定・否定含めて

様々な意見が出された。その中で一人の参

加者が、SDの意義を何も難しく考える必

要はない、それは「ともに考えること

thinking together」だ、と言ったのが印

象に残っている。

　単純な言葉ではあるが、それはSDの本

質を言い当てていると思った。そして同時

に、SDを体験した者として、そこには複

雑な意味合いが含まれているように思え

た。すなわちこうである。SDは「ともに

考える」という、言葉にしてみれば単純な

営みでしかない。だがその営みがどれほど

困難で骨の折れる作業であり、それを実現

するためにどれほどの方法的な工夫を要す

ることか。こうした作業や方法的工夫を通

じて初めて、私たちはより濃密なかたちで

「ともに考える」ことができるのである。

　SDは、どのようなメンバーとでも、ど

のようなテーマでも行うことができる。ま

た、民主的な討議を実現するための一定の

ルールを持っている。しかしそれは、例え

ば討議倫理の思想のように、民主的な合意

形成をめざす倫理的な理念を示すものでは

ない。もちろんこうした理念と重なる部分

はあるにしても、SDの本領はむしろ、実

際にそれを様々な領域の人々とともに実行

することのうちにある。そこで体験される

共同的な思考プロセスのうちにある。言い

換えればSDは、領域の異なった人々、あ

るいは同じ領域の人々が「ともに考える」

ための実践的な「道具」として本来の機能

を発揮すると言える。だからこそ「哲学プ

ラクティス」の有効な力になりえている。

　また、領域の異なる者が集まって議論

し、現場に深く関わる人々と「ともに考え

る」ことを課題とする臨床哲学にとって、

SDは有効な道具の一つになると思われる。

すでに10月、私たちは「他者理解」という

テーマで短い SD（一日）を実験的に行っ

た。参加者の反応は概ね良好であったが、

進行役の能力を含め、さらに経験と工夫が

必要であることも実感した。私たちは、今

後も臨床哲学にSDを活用する道を模索し

ていくであろう。

（ほりえつよし・博士後期課程）

マクベスの上演された庭


