
Title 不安と悲哀 : 人間存在の《根本気分》をめぐって

Author(s) 佐々木, 正寿

Citation メタフュシカ. 2008, 39, p. 25-35

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/10503

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



不安と悲哀

- 25 -

不安と悲哀
―人間存在の《根本気分》をめぐって―

佐々木正寿

序

ハイデガーは、その初期フライブルク時代（1919 ～ 23 年）の一連の講義において、「事実的

な生」ないし現存在の現象学的解釈を試み、そのなかで、「事実的な生」ないし現存在が「世界

の内に在る
4 4

」ということは「世界の内で気分づけられている
4 4 4 4 4 4 4 4 4

」ということであるとする解釈を示

した。つまり、彼の解釈によると、この「気分（Stimmung）」という現象は、「事実的な生」な

いし現存在のそのつどの存在の仕方を第一次的に開示しているのである。気分の現象に関するハ

イデガーのこうした洞察を私たちは、「気分の哲学的意味の発見」と呼んでよいであろう1 。その

後ハイデガーは『存在と時間』（1927 年）のなかで、そのような気分という現象を表明的に「情

態 ︵Befindlichkeit︶」という実存論的概念によって捉え、現存在はつねにそのつどすでに情態的

である――気分づけられている――ということ、そしてこの情態が現存在の被投的なあり方を開

示するものであるということを示した。

ハイデガーと同様に現象学的立場に立つシェーラーは、従来の哲学に見られる理性と感性――

あるいは、情緒的生や愛憎――との分離を、古代以来の偏見であると批判して、パスカルの「心

情の論理」の思想を評価した2。シェーラーによると、パスカルは、悟性には閉ざされているよ

うな対象の経験の仕方を「心情」に見出しているのである。そしてシェーラー自身は、感情・情

動に志向性を認め、それによって理念的対象としての価値が感得されるのだと考えた。

一方、自らの哲学的立場をハイデガーの解釈学的現象学と同一の方向性において理解しようと

した西田は、「情意的内容」――つまり、感情的内容――には知的志向の及ばない深いものがあ

1 ボルノウは『気分の本質』（1941 年）のなかで、『存在と時間』に示されたハイデガーの情態論のうちに「気分
の哲学的意味の発見」を指摘しているが（Vgl. Otto Friedrich Bollnow, Das Wesen der Stimmungen, 7. Aufl., Frankfurt 
a. M. 1988, S. 53）、私たちはすでにハイデガーの初期フライブルク講義のうちに、そうした事態を認めることが
できるであろう（拙論「人間の存在と気分――ハイデガーと西田における根本気分の問題」、日本倫理学会編『倫
理学年報』第五十集、2001 年、110 頁～ 112 頁参照）。

2 Vgl. Max Scheler, GW 2, S. 259ff.



不安と悲哀

- 26 -

るとして、知性に対する情意（感情）の優位を認め、この情意的内容は意識的自己そのものの状

態・内容を表すものであると述べている3。そして西田によると、真の自覚は知的自覚ではなく、

自己が自己を愛するという「自愛」にほかならないのである。

このように、現象学ないしそれにつながると見なされる哲学的立場において、気分あるいは感

情という情的・感性的な現象は、人間的現存在の初次的な存在様態として性格づけられ、しかも

そのような現象には、人間的現存在の存在の仕方を根源的に――かつ、知的理解とは異なる仕方

で――直接的に開示するという働きが見出されている。こうしたことは、広義での現象学的立場

に特徴的な一つの哲学的人間理解の仕方であるといえよう。

ところで、このように気分ないし感情という現象に卓越した哲学的意味を見出すとしても、ど
4

のような気分
4 4 4 4 4 4

・感情を人間存在にとって根本的なものと見なすのか
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

という点は、人間存在を理解

しようとする哲学的立場の根幹に関わる問題であるといってよい。よく知られているように、ハ

イデガーは『存在と時間』のなかで、とりわけ「不安 ︵Angst︶」という気分を現存在の「根本情

態 ︵Grundbefindlichkeit︶」として位置づけたのであった。そして、この『存在と時間』が刊行さ

れた翌年に亡くなったシェーラーは、『存在と時間』への書き込みとともに、ハイデガーの不安

論に関連して不安現象についての短い論稿を残しており、そのなかに私たちは、根本気分として

の不安に関するシェーラー独自の見解を見出すことができる。他方、ほぼ同時代に西田は、真の

自覚というものを「自愛」――つまり、自己を「愛する」という一種の情的な働き――と見なし、

また「深い人生の悲哀」という根本的な情意について論じている。そこで、この論稿では、根本

情態としての不安についてのハイデガーによる解釈を中心に、根本気分に関するこれら三者の解

釈のあり方を考察することをつうじて、そこに人間存在についての哲学的理解の根本動向を見出

すとともに、根本気分という現象の哲学的意味について考えたい。

Ⅰ　不安の根本情態　――不安の根本的性格と実存論的意義――

周知のように『存在と時間』のなかでハイデガーは、現存在の「気分」ないし「気分づけられ

ている ︵gestimmt sein︶」というあり方を「情態」と呼び、とりわけ「不安」という気分を現存

在の「根本情態」と性格づけている4。いったいハイデガーは、いかなる意味で不安を根本的な

気分であると解釈し、この不安という気分にどのような卓越した特徴を見出しているのだろうか。

不安の情態においては、現存在にとって、世界内部の存在者はもはやどうでもよいもの
4 4 4 4 4 4 4 4

であり、

世界は無意義なもの
4 4 4 4 4 4

となっている。つまり、ハイデガーの解釈にしたがえば、現存在の不安の対

象 ︵Wovor der Angst︶ は、世界内部の存在者のナニモノデモナイ ︵Nichts︶ し、世界内部のドコ

ニモナイ ︵nirgends︶ のであって、その意味で不安の対象は「無規定的」︵SZ, 186︶ であり、「無」

︵GA 20, 401︶ である。ところで、このような「ナニモノデモナイ」あるいは「ドコニモナイ」

という無規定性は、「居心地のよくないこと ︵Nicht-zuhause-sein︶」︵SZ, 188︶ である。日常性に

3 西田幾多郎、『西田幾多郎全集』第 5 巻、岩波書店、1965 年、277 頁および 138 頁参照。
4 Martin Heidegger, SZ, S. 134ff. u. S. 184ff.



不安と悲哀

- 27 -

見られる現存在の「世人 ︵das Man︶」・公共性への「頽落 ︵Verfallen︶」というあり方は、このよ

うな「居心地の悪さ」から逃避することにほかならない。ハイデガーは次のように述べている。

公共性という居心地のよさへの
4 4

頽落的な逃避は、居心地の悪さ、つまり、被投的で、その存

在においてそれ自身に委ねられている世界⊖内⊖存在としての現存在のうちに存する不気味さ

からの
4 4 4

逃避である。この不気味さは、現存在に絶えずつきまとい、非表明的にではあっても、

世人への日常的な喪失態を脅かしている。︵SZ, 189︶

ここで私たちは、不安の対象の「無規定性」ないし「無」としての「居心地の悪さ」が、被投

的な現存在のうちに存する「不気味さ ︵Unheimlichkeit︶」として解釈されていることに注意しな

ければならない。このことは、次のように解釈できるだろう。まず、世界内部の存在者に対する

配慮的な関わりという日常的態度の観点から見ると、不安という情態のうちでは、その対象の「無

規定性」ないし「無」に由来する「居心地の悪さ」が経験されているのだが、視点を転じて実存

論的立場から見ると、それは、不安においてはもはやあれこれの世界内部的な存在者ではなくて、

当の現存在の「世界⊖内⊖存在」それ自体が問題となっているということの経験、換言すれば、現

存在が「世界⊖内⊖存在」として「現︵Da︶」へと委ねられていること――被投性︵Geworfenheit︶――

として在るということの不気味な経験なのである。不安は「不気味さにおける情態」︵GA 20, 

402︶ とも表現されているが、その不気味さとは、現存在の「被投性」の不気味さにほかならない。

この点に関して、ハイデガーはまた 1923/24 年冬学期マールブルク講義『現象学的研究への入

門』のなかで、「現存在が在るということ
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

︵daß es [= das Dasein] ist︶ が、現存在自身を脅かすも

のである」︵GA 17, 289︶（［　］内は引用者による補足。以下同様。）と述べており、さらに 1925

年夏学期マールブルク講義『時間概念の歴史への序説』において、不安の対象を、「私が在ると

いう事実 ︵das Faktum, daß ich bin︶、つまり、むきだしの世界⊖内⊖存在 ︵das nackte In-der-Welt-

sein︶ という意味で私が在るという事実」︵GA 20, 402︶ と捉えている。彼の解釈にしたがえば、

まさにこのような「現存在が在るということ」の端的な事実性、つまり被投性それ自体が、不気

味なものとして現存在を脅かしているのである。こうした不気味さは、それが現存在の事実性・

被投性にもとづくものであるかぎり、現存在にとっては生来の不可避的な事柄であるといわねば

ならない。したがって、そのような不気味さにおける情態として性格づけられる不安は、それが

現存在の根本的な事実性・被投性に由来し、それゆえにこそ現存在の存在を一貫して気分づけて

いるという点で、現存在の「根本情態」として理解されねばならないのである。このような意味

でハイデガーは、次のように述べている。

……逃避の日常性が現象的に示しているのは、……それ自身つねに事実的な現存在の一様態

のうちにある、つまり情態のうちにある世界⊖内⊖存在という本質的な現存在の体制には、不

安が根本情態として属しているということである。落ち着いた⊖親密な世界⊖内⊖存在という

のは、現存在の不気味さの一様態であって、その逆ではない。居心地の悪さというのは
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

、実
4



不安と悲哀

- 28 -

存論的
4 4 4

⊖存在論的には
4 4 4 4 4 4

、より根源的な現象として把握されねばならないのである
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

。︵SZ, 189︶

（……は引用者による省略。以下同様。）

さて、ハイデガーの所論にしたがえば、不安の情態においては、現存在にとって有意義な存在

者――手許存在者 ︵Zuhandenes︶ や共現存在 ︵Mitdasein︶ としての他者――がもはや出会われな

い。このことは、現存在が世界内部の存在者のもとへ、あるいは世人のもとへと没入して、公共

的な被解釈態 ︵Ausgelegtheit︶ から自己を理解するという「頽落」の可能性が、現存在に対して

遮断されるということを意味している――それは、いわば現存在の《実存論的エポケー》であ

る――。そうすると、不安のうちで現存在はもっぱら、自らの世界⊖内⊖存在の可能性へとことさ

らに眼差しを向けるように強いられることになる。つまり、「不安は現存在を、理解するものと

して本質的に諸可能性へと自己を企投するような現存在の最も固有な世界⊖内⊖存在へと個別化す

る」︵SZ, 187︶ のである。こうして、不安による個別化をつうじて現存在は、周囲世界や公共性

にもとづいてではなく、自らの固有の存在可能性にもとづいて自己を理解する必要に迫られる。

このとき、不安のうちにある現存在に対して明らかとなるのは、「自己⊖自身を⊖選び、⊖掴み取る

自由に対して開かれていること」︵SZ, 188︶であり、このような自由に対して開かれていることは、

ハイデガーのいう意味での「現存在の存在の本来性」である。したがって、不安のうちで個別化

された現存在は、自らの固有の存在可能性にもとづいて自己自身である可能性――すなわち、本

来性――の前に立つことになる。つまり、《個別化》をつうじて現存在をその日常的な頽落態か

ら引き離し、それによって存在可能性としての《本来性》を現存在に対して表明的にするという

点で、不安の情態には卓越した開示の働き
4 4 4 4 4 4 4 4 4

が認められるのである。ここに私たちは、現存在の根

本情態としての不安に固有の実存論的意義を見出すことができる。

しかも、不安におけるこのような卓越した開示の可能性には、「開示すること（開示するとい

うあり方）」と「開示されるもの」との実存論的自同性
4 4 4 4 4 4 4

という事態が指摘され得る。不安（不安

になること）は、世界を世界として開示し、「内⊖存在」を、個別化されて純粋で被投的な存在可

能として開示するのであるが、そのような不安（不安になること）はそれ自身、情態の一つのあ

り方として、世界⊖内⊖存在の根本的なあり方にほかならない。そして、そのような世界⊖内⊖存在

のひとつのあり方としての不安が、世界⊖内⊖存在という事象それ自身を開示するのである。つま

り、この場合、不安（不安になること）という「開示すること（開示するというあり方）」と、

純粋な世界⊖内⊖存在という「開示されるもの」とは、ともに世界⊖内⊖存在として、自同的な事柄

なのである。とりわけ不安の情態において露わとなるこのような事態を、ハイデガーは「実存論

的自同性」と呼び、不安という現象を「卓越した情態」として性格づけている5。

不安の情態に見られるこのような実存論的自同性の構造はまさに、「自己が自己において自己

を見る」という「自覚」の構造と共通したものをもっている。自覚においては、「見る自己」と「見

られる自己」とが同一の事柄であるという《自己の同一性》の構造が認められるが、これと同様

5 Martin Heidegger, ebd., S. 188.



不安と悲哀

- 29 -

の構造が、世界⊖内⊖存在の開示態としての不安の情態のうちに見出されるのである。換言すれば、

不安というあり方は、自覚の一形式であるといってよい。あるいはさらに、不安という情態によ

るそうした自己理解の仕方は、自己を対象化するというプロセスを経ない直覚的な自己理解の形
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

式
4

と見なされよう。その意味で不安は、現存在の卓越した情態として理解されなければならな

い6。

Ⅱ　不安とその対抗者　――シェーラーにおける「不安」と「エロース」・「愛」――

1928 年に没したシェーラーは、その死の前年に公刊された『存在と時間』のなかでハイデガ

ーの示している不安解釈に関連して、短い論稿を残している7。そのなかでシェーラーは、不安

の問題について、「ハイデガーが初めてこれらの重要な問いを原理的に存在論的な形式において

立てた」︵GW 9, 258︶ と述べて、ハイデガーの研究を高く評価している。そしてシェーラー自身

もまた、「不安は、（動物とは異なる）人間としての人間の根本情態の一つである」︵GW 9, 269︶

として、ハイデガーと同様に、やはり不安を人間存在の根本情態と位置づけるのである。

もっとも、シェーラーの理解する「不安」という現象はまず、「体験される抵抗の継起」とし

て現れるものであり、それは実在性の体験を意味している8。彼にしたがえば、実在性は抵抗か

ら理解されるのだが、不安はこのような抵抗に対する現象として理解されるのである。しかも、

不安は「表明された生命感情 ︵Vitalgefühl︶」︵GW 9, 270︶ というものであり、これは、生理学的・

心理学的に等しく根源的に表明された生命の全状態性である。このような不安を抱くのは、生物
4 4

としての人間
4 4 4 4 4 4

であり、こうした不安は「最も中心的な生の感情」︵Ebd.︶ だとされる。不安の現

象がシェーラーのいう意味で理解されるかぎり、不安を根本的だとするハイデガーは、一種の「生

の哲学」のうちへと陥ったのだと批判されることになる9。

たしかにシェーラーは、ハイデガーと同様に不安を人間の「根本情態」として位置づけ、それ

を「最も中心的な生の感情」と性格づけているが、しかし彼によると、究極的には死へと方向づ

けられている不安には、不安から生じる「対抗者 ︵Gegner︶」というものが存在しており、それ

6 もっとも、ハイデガーの情態論ならびに不安解釈に関しては、いくつかの問題点も指摘されねばならない。例え
ばボルノウは『気分の本質』のなかで、なるほどハイデガーの『存在と時間』のうちに「気分の哲学的意味の発
見」を認めているが、ハイデガーによる「現存在の解釈学」の全体が一貫して不安の気分によって制約されて構
築されていることを批判的にみている（Vgl. Otto Friedrich Bollnow, ebd., S. 66.）。しかもボルノウによると、ハイ
デガーの不安論は、本来性と非本来性という現存在の二つの形式のあいだの二元論となっている（Vgl. Otto 
Friedrich Bollnow, ebd., S. 78.）。また、ボルノウその他の批判を待たずとも指摘され得ることだが、ハイデガーの
不安論をラディカルに受け取って、本来性と非本来性との二元論と見なすかぎり、日常の自然的な生の営みはも
っぱら非本来的な頽落態としてのみ理解されねばならず、また個々の現存在の個別化・孤立化が本来的であると
するならば、共同体的なあり方――例えば和辻のいう意味での「間柄的存在」――の側面はないがしろにされて
いると考えられるのである。

7 シェーラーは、『存在と時間』において示されたハイデガーの不安論にいわば触発されるようなかたちで、不安
の気分について論じている。それによると、シェーラーもまた数年来講義のなかで、不安の気分を問題としてき
たとのことである。Vgl. Max Scheler, GW 9, S. 257ff.

8 Vgl. Max Scheler, ebd., S. 257.
9 Vgl. Max Scheler, ebd., S. 270.



不安と悲哀

- 30 -

は「エロース ︵Eros︶」である10。このようなエロースをシェーラーは、基本的にプラトンのいう

意味でのエロース――つまり、［いわばイデアという真実在へと向かうような］上昇する超越の

運動――として理解している。このように不安に対して対抗するものが認められるとすれば、不

安は克服され得るもの
4 4 4 4 4 4 4 4

として解釈される。つまり、シェーラーにしたがえば、「理性的存在者」

としての人間は、エロースによって不安から解放されるのである。彼は次のように記している。

人間はこのこと［不安と気遣いを壊すこと］が「できる」。というのも、人間は、生命中枢

︵Vitalzentrum︶ であるばかりではなくて、精神中枢 ︵Geistzentrum︶（人格⊖存在）でもあり、

またそのようなものとして、自ら存在するもの ︵ens a se︶ 自身の共同主観であるからであり、

そして、人間はまた生の中枢 ︵Lebenszentrum︶ として、第一義的にエロースであって
4 4 4

︵ist︶、

不安と気遣いは単に生の根源的欲求の渋滞現象 ︵Stauungsphänomen︶ にすぎないからである。

︵GW 9, 285︶

このように、人間存在の根本情態としての不安――とくに、生物としての人間の抱く「生の感

情」としての不安――に対して、それに対抗してそれを克服するものとして「エロース」という

働きを認め、ここに「理性的存在者」としての人間の根源的なあり方を見ているという点に、私

たちは、ハイデガーの不安解釈に対するシェーラーの不安論の根本的な差異を見出すことができ

る。つまり、シェーラーの不安論にしたがえば、ハイデガーの場合とは異なって、不安は人間存

在にとって否定的な意味をもつ現象であり、それは克服されねばならず、そして克服可能でもあ

る現象なのである。このようなシェーラーの立場から見れば、「世界⊖内在 ︵Welt-immanentes︶」

へと人間の眼を向けさせるのは、不安ではなくてエロースであり、「私たちに世界を開示するの

は『愛』であって、不安ではない」︵GW 9, 294︶ のである。不安という気分に卓越した実存論的

開示の意義を見出したハイデガーとは異なって、シェーラーはむしろ、「愛」の感情に世界開示

の働きを認めたのであった。

周知のようにシェーラーは、情緒的生の現象学、したがってまた、「愛」と「憎しみ」の現象

学を試みたのだが、そのような彼にとって「愛」は、人間存在の一つの根本現象であったという

ことができる。シェーラーは、現象学の方法をつうじて、愛の本質とその独自の作用を捉えてお

り、とりわけ『同情の本質と諸形式』（1923 年）においては、愛と同情とを区別した上で、愛の

法則性を捉えている。シェーラーによると、「同情」は、「共歓」や「共苦」の現象に表れている

ように、心の「機能」であり、このような心の機能がなければ「愛」は働かないのであるが、そ

れでも「愛」は、この機能に還元され得るのではない。「同情」は人間の自然的な「機能」であ

るのに対して、「愛」は、自己から他者に向かって働きかける「作用」なのである。『同情の本質

と諸形式』のなかで彼は、「愛が『価値のより高いこと』へ向かっての運動であるという点にこそ、

愛の（同じようにプラトンによってすでに認識された）創造的な意義が存する」︵GW 7, 157︶ と

10 Max Scheler, ebd., S. 271.



不安と悲哀

- 31 -

述べて、より高い価値を現実に生み出す働きを愛に認めている。また彼によると、「人格はそも

そも愛の作用によって
4 4 4 4

のみ、また愛の作用において
4 4 4 4

のみ、つまり、したがってまた、人格の個体

としての価値はただこの愛の作用の経過においてのみ、私たちに与えられる」︵GW 7, 168︶ ので

あり、このような意味で愛の働きはまさに、人間存在の決定的な根本契機と見なされているとい

ってよい。

Ⅲ　悲哀　――西田における「深い人生の悲哀」と「自愛」――

西田幾多郎は、「内的生命の知的自覺」こそ「眞の哲學的立場」であると考えているが、彼の

理解するところによると、現象学的立場もまた「内的生命の知的自覺といふべきもの」であり11、

西田は、例えばハイデガーの解釈学的現象学を、自らの哲学的立場の延長線上にあるものと見な

していた12。そうした現象学の視点から人間存在の根本気分と見なされる「不安」に対して、そ

れに対抗する働きをシェーラーは「エロース」――いわば「愛」――に求めているが、直接的な

哲学的立場のちがいこそあれ西田もまた、人間存在の根源的な「悲哀」に対して、自覚というあ

り方を「自愛」として捉えることによって、「愛」というものに一定の哲学的意味を認めている

と考えることができる。

さて西田は、人間存在の根本気分というものをどのように捉えているのだろうか。たしかに西

田は、根本気分の問題を必ずしも表明的に自らの思索のテーマとしているわけではないが、それ

でもやはり、「場所の自己限定としての意識作用」（1930 年）のなかで次のように述べているとい

う点に、人間存在の根本気分という事柄に関する西田の見解の一端を見ることができるであろう。

……眞に具體的対象の自己限定として考へられるヘーゲルの辯證法はパスカルが自己自身の

底に見た自己矛盾の事實でなければならない。哲學は我々の自己の自己矛盾の事實より始ま

るのである。哲學の動機は「驚き」ではなくして深い人生の悲哀でなければならない。（Ⅵ-116）

このように述べている点で、私たちは、西田が「深い人生の悲哀」という気分（情意）を人間存

在にとって根本的な情意――いわば「根本気分」というべきもの――と見なしていることを認め

ることができるといってよい。この「悲哀」という情意はまず、身体をもった死すべき存在者と

しての、有限な人間存在の情意である。

11 西田幾多郎、前掲書、462 頁～ 463 頁参照。
12 西田幾多郎、前掲書、289 頁参照。なお、私たちは、具体的な事象・事物や生きられる世界、日常性への遡及と

いう点に、現象学の立場と西田の哲学的立場との共通点を見出すことができる。とくに、「事実的な生」という
事象の哲学的把握を課題とし、哲学的思索を生の遂行として捉えようとしている点で、初期ハイデガーの哲学的
立場と西田のそれとのあいだには、共通した志向が認められるといってよい。西田は、例えば次のように述べて
いる。「我々は色々な學問を考へるのであるが、それは哲學といふやうなものを考へる場合であつても同様で、
皆我々が生きてゐる日常の世界から離れたものではない。哲學とか色々な學問とか宗教とか藝術とかいふもので
も、日常經験から出立して要するにまた其處へ歸つてくるものに外ならない。……我々の最も平凡な日常の生活
が何であるかを最も深く摑むことに依つて最も深い哲學が生まれるのである。」（「歴史的身體」（1937 年））（ⅩⅣ-267f.）



不安と悲哀

- 32 -

我々の自己はノエマ的に自己自身を限定することによつて、即ち身體的に自己自身を限定す

ることによつて生きて居るのである。我々の自己が叡智的自己の影像として自己自身を見て

行く所に、自己の生命を有するものとするならば、我々の自己は死に於て自己自身の目的を

有するものと云つてよい。我々は死する為に生きるのである、生きとし生けるものの底には

死があり、悲哀があると云つてよい。（Ⅴ-291）

このように西田は、「自覺的一般者に於いてあるもの及それとその背後にあるものとの關係」（1929

年）のなかで述べており、彼によれば、人間存在は死を目指して生きており、その根底には死に

もとづく「悲哀」が存するのである。そして西田自身、「『國文學史講話』の序」（1907 年）のな

かに記しているように、実際に子供を亡くした親としての立場からこのような悲哀を、「深き悲

哀の念」︵Ⅰ-415︶、「骨にも徹する痛切なる悲哀」︵Ⅰ-420︶ として経験したのであった。

しかしながら、西田のいう「深い人生の悲哀」という情意は本来、単に人間存在のそうした死

すべき存在者としての悲哀ばかりを意味しているのではなくて、それはむしろ、西田の指摘する

「我々の自己の自己矛盾の事實」によるものとして理解されるべきである。この「自己の自己矛

盾の事實」とは、西田のいう「自覚」における自己の自己矛盾の事実にほかならない。西田によ

れば、自覚とは「自己が自己において自己を見るということ」であるが、これは「知るものが知

るもの自身を知ること」︵Ⅴ-422︶ であって、そこには、「知るもの」としての「知られないもの」

が知られる
4 4 4 4

という「自己矛盾」の出来事が見出される。換言すれば、自己は「知るもの」である

と同時に「知られるもの」であって、ここには、「知るもの」が「知られるもの」であり、「知ら

れるもの」が「知るもの」であるという自己矛盾が存しているのである。その意味で「自覚」は、

《自己矛盾の出来事》として生起する事柄である。「自覚」におけるこのような「自己矛盾」の事

実を西田は、「深い人生の悲哀」として捉えたのであった。ここに私たちは、自覚的な存在であ

る人間存在の根本気分として、「深い人生の悲哀」という情意を指摘することができる。

西田にしたがえば、自己は自己を知るものであり、「自己が自己において自己を見る」という

ことが「自覚」である。しかし、この自覚は西田によると、単なる知的自覚ではなくて、「自愛」

というものでなければならない。「一般者の自己限定」（1929 年）のなかで、彼は次のように述

べている。

我々の眞の自覺は知的自覺ではない。自己自身を知るということは自己を單なる知的対象と

して知ることでない。自己が自己を知るとは、自己が自己を愛するということでなければな

らない。……知るものを知るということが、自己が自己を愛することである。（Ⅴ-365f.）

西田のいうように、「自己が自己を知る」という自覚が、「知るもの」としての自己が同時に「知

られるもの」であるという《自己矛盾の出来事》であり、しかもこのような自覚が「自愛」とし

て「自己を愛すること」であるとすれば、この「自愛」はまさに、自己矛盾的な自己を愛するこ
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

と
4

として、「自己の自己矛盾の事実
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

」を受け容れるということ
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

にほかならない。つまり、「自己を



不安と悲哀

- 33 -

愛する」ということは、自覚的存在者としての人間の、宿命的で不可避的な「自己矛盾の事実」

をわが身に引き受けて、この矛盾を耐え抜き生き抜くということであり、したがってそれは、「自

己矛盾の事実」にもとづく「深い人生の悲哀」という情意を、いわば包み込むことであるといっ

てよい。このように考えてよいとすれば、西田において人間存在の根本気分は、「深い人生の悲哀」

という情意のうちに見出され、しかしそれは、「自愛」という《自己を愛する働き》によって受

け容れられ包まれてゆくものだといえるだろう。

結語

人間の現存在の現象学的解釈をつうじてハイデガーは、「不安」という気分を現存在の根本気

分――ハイデガーの術語でいえば、根本情態――として性格づけたのであるが、それは、現存在

の事実性
4 4 4

・被投性の不気味さの情態
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

にほかならなかった。そして彼は、不安による現存在の個別
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

化
4

という事態のうちに、現存在の「本来性」という存在可能性の開示の可能性を見出したのであ

る。このようなハイデガーの不安論に対してシェーラーは、やはり「不安」という気分を人間存

在の根本気分として位置づけ、それを「最も中心的な生の感情」と捉えたが、不安の対抗者
4 4 4 4 4 4

とし

て「エロース」というものを認め、このエロースによる不安からの解放
4 4 4 4 4 4 4

を説いた。この点でシェ

ーラーは、ハイデガーとは逆に不安という気分に、人間存在に対する否定的な意味しか見ていな

い。シェーラーにとっては、「愛」の働きこそが、人間存在の最も重要な契機であったのである。

他方で西田は、「深い人生の悲哀」という情意のうちに人間存在の根本気分を見ているといえよ

うが、それは、自覚的存在者としての人間の「自己の自己矛盾の事実」にもとづくものである。

そして、彼にしたがえば、自覚は「自愛」にほかならず、このような自愛は、「自己の自己矛盾

の事実」とその深い悲哀を受け容れることとして解釈され得る。

人間存在の根本気分を具体的にどのような現象のうちに見出すのかということは、たしかにそ

れぞれの哲学的立場ないし哲学的人間理解の仕方によると思われるが、これまで見てきたように、

ハイデガーやシェーラー、そして西田の思索を例にとると、そうした根本気分はいずれの場合も、

人間存在の不可避的な事実としての
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

「有限性
4 4 4

」にもとづいた気分
4 4 4 4 4 4 4 4

に見出されているといってよい。

現存在の「事実性」・「被投性」の不気味さによる「不安」にせよ、自覚的存在者たる人間の「自

己の自己矛盾の事実」にもとづく「悲哀」にせよ、それは、人間存在であるがゆえに被らざるを
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

得ない存在の制約
4 4 4 4 4 4 4 4

としての「有限性」に由来する気分にほかならない。人間存在の「根本気分」

と呼ばれる現象は、このような「有限性」の事実を、人間存在それ自身に対してことさらに表明

化するのである。

そして、ハイデガーやシェーラー、西田の思索に見られるように、人間存在の「根本気分」と

いう現象は、人間存在の単なる開示態ないしその徴表にすぎないのではなくて、それは、その徹

底化のうちに、あるいはその対抗者として、別様なる
4 4 4 4

――本来的な
4 4 4 4

――存在可能性への転換の契
4 4 4 4 4 4 4 4 4 4 4

機
4

をもっているといってよい。ハイデガーは、不安そのもののうちに、つまり不安による現存在

の徹底的な個別化のうちに、現存在の本来的な存在可能性の表明化を見ており、またシェーラー

は、不安の対極に、つまり不安に対抗するものというかたちで、エロースという一種の愛の働き



不安と悲哀

- 34 -

を認め、そこに不安からの解放の可能性を見出そうとしている。そして西田は、悲哀を越えたと

ころに、つまり、いわば悲哀を包み込むあり方として、自己を愛するということを認めており、

この自愛は自覚として、自覚的存在者としての人間の「深い人生の悲哀」を受け容れるのである。

――こうした意味で根本気分は、たとえ存在可能性の転換の仕方にちがいがあるとしても、人間

存在の存在可能性の企投という動的な構造にとって、一つの決定的な構造契機となっているとい

えるであろう。

【文献】

　本文および注において、ハイデガーとシェーラーのテクストは、以下の略号によって示している。また、

本文においてテクストの引用あるいは参照箇所を示す際は、略号のあとに頁数を併記している。

GA 17 :  Martin Heidegger, Einführung in die phänomenologische Forschung, Gesamtausgabe, Bd. 17, Frankfurt a. 

M. 1994.

GA 20 :  Martin Heidegger, Prolegomena zur Geschichte des Zeitbegriffs, Gesamtausgabe, Bd. 20, 2. Aufl., 

Frankfurt a. M. 1988.

SZ :  Martin Heidegger, Sein und Zeit, 15. Aufl., Tübingen 1984.

GW 2 :  Max Scheler, Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, Gesammelte Werke, Bd. 2, 5. 

Aufl., Bern 1966.

GW 7 :  Max Scheler, Wesen und Formen der Sympathie. Deutsche Philosophie der Gegenwart, Gesammelte 

Werke, Bd. 7, Bern 1973.

GW 9  : Max Scheler, Späte Schriften, Gesammelte Werke, Bd. 9, Bern 1976.

　また、本文において、『西田幾多郎全集』（岩波書店）からの引用箇所は、巻数をローマ数字で記し、

次いで頁数をアラビア数字で併記して示している。

（ささきまさとし　高知工業高等専門学校）



不安と悲哀

- 35 -

Angst und Trauer
  ― Zur „Grundstimmung“ des Menschseins ―
Masatoshi SASAKI

Aus der phänomenologischen Stellungnahme hat Heidegger das menschliche Dasein als 

immer gestimmt ― befindlich ―  interpretiert und die Angst als die Grundbefindlichkeit 

des Daseins genannt. Das „Nicht-zuhause-sein“ in der Angst zeigt sich als nichts anderes 

als die Unheimlichkeit der Geworfenheit des Daseins oder die Unheimlichkeit des Faktums, 

daß das Dasein ist. In der Angst wird das Dasein als solches vereinzelt, und ihm wird die 

Eigentlichkeit seines Seins erschlossen.

Scheler hat auch aus der phänomenologischen Stellungnahme die Angst als die 

Grundbefindlichkeit des Menschen bezeichnet, allerdings hat er im Unterschied zu 

Heidegger diese Angst als das Vitalgefühl des Menschen als Lebewesen verstanden. Und 

zwar hat er als Gegner der Angst die Stimmung „Eros“ erkannt, womit das Dasein von der 

Angst befreit werden kann.

In Übereinstimmung mit der heideggerschen Phänomenologie hat Nishida vermutlich als 

die Grundstimmung des Menschen die tiefe Trauer des Lebens herausgestellt, und diese 

Trauer stammt aus dem Faktum des Selbstwiderspruchs des Selbst. Nach dem Gedanken 

Nishidas zeigt sich das Selbstwissen eigentlich als Selbstliebe, und diese Selbstliebe 

könnte als Liebe zum selbstwiderspruchlichen Selbst die tiefe Trauer des Lebens sozusagen 

annehmen.

Diesen Interpretationen nach könnte man die Grundstimmung des Menschseins als die 

Stimmung aus der menschlichen Endlichkeit verstehen und in dieser Grundstimmung das 

Moment der Wendung der Seinsmöglichkeit finden.

「キーワード」

ハイデガー、根本気分、不安、悲哀、愛




