|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Title La Frontiére : un roman selon Pascal Quignard

Author(s) |Ogawa, Midori

Citation |[Gallia. 2003, 42, p. 57-64

Version Type|VoR

URL https://hdl. handle.net/11094/10532

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



57

La Frontiére : un roman selon Pascal Quignard

Midori OGAWA

«Si l'auteur d’un livre créait de toutes pieces
I'histoire qu’il raconte, elle n’aurait de sens pour
personne d’autre. »

«La foi, qui est un trait du réve, consiste a
accepter I'héritage de ce qu’on ignore.»""

oo

La Frontiere”® est un récit de passé inspiré par le Palais Fronteira et ses
célebres azulejos. Elle porte sur lhistoire tragique de la passion et de la
vengeance qui se déroule dans le Lisbonne du dix-septiéme siécle. Or ce récit de
vengeance s’ouvre sur une autre dimension lorsque la narration le transforme en
récit de «vengeance de la vengeance» (F, p. 86) en retournant le récit a sa source
d’inspiration, les images que représentent les azulejos du Palais. Apres la
vengeance de Madame d’Oeiras contre Monsieur de Jaume, assassin de son
mari, Comte de Mascarenhas, le frére d’armes de ce Jaume, entreprend de
«tir[er] vengeance de la vengeance de Madame d’Oeiras » (ibid.). C’est alors que
le roi Pierre intervient et propose au comte un marché : le titre de marquis de
Fronteira contre la promesse du silence : « Monsieur, a mon tour comme votre
ami, que vous me sacrifiiez votre ressentiment. Je ne veux pas entendre un mot
de votre bouche concernant une histoire qui nous a donné tant de peine »(F, p.
83-84). Ainsi dit le roi au comte qui va tenir sa parole, mais de quelle maniére ?,
en gravant cette histoire sur les images d’azulejos qui décorent son jardin. La loi
de silence imposée par le roi permet au texte de se retourner a sa source
d’inspiration — les images d’azulejos — a partir desquelles Quignard a tramé
son propre récit. Avec ce retournement, le lecteur, a son tour, se retrouve face a
ces images qui revendiquent comme une sorte d’avant-texte (ici sans mots)
caractérisé par une antériorité. Autrement dit, le récit renvoie le lecteur a un

0 O Pascal Quignard, Rhétorique spéculative (abrégé, RS), Calmann-Lévy, («Folio»), 1995, p.
142 & p. 188.

0 O Pascal Quignard, La Frontiére (abrégé, F), Editions Chandeigne, («Folio »), 1992. Tous les
passages cités renvoient a I'édition «Folio». Le texte original est accompagné d’une
centaine de photographies d’azulejos, plaques d’agile cuite avec une des faces décorées et
vitrifiées. Les azulejos du Palais Fronteira sont notamment considérés comme un art
décoratif représentatif de ’dAge baroque portugais.



58

espace d’avant la narration et 'invite au jardin du Palais, comme le marquis I'a
fait avec ses invités, pour y contempler I’histoire a 1’état brut.

Le jardin du Palais est rempli de statues et de mosaiques qui semblent
offrir une image arrétée dans un temps indéfini. Les azulejos qui représentent
des personnages et des bétes s’apparentent a des ombres bleues qui guettent les
spectateurs comme les imago"". Or, si I'on suit les propos du comte, ce sont non
pas les personnages peints en images mais les spectateurs eux-mémes qui sont
en réalité des ombres”"”. Comment s’opére ce changement de paradigme ? Pour
I'écrivain, le jardin est une physis condensée puisqu’il participe de «quelque
chose de I'inactivité divine »"". Les statues antiques incarneraient alors des dieux
immortels qui répéetent le méme geste puissant dans un temps d’éternel retour.
Sans doute I'éternité n’apparait-elle aux yeux des mortels que comme une
immobilité ? En tout cas, Quignard circonscrit ici la frontiére entre le monde réel
et la physis — le monde originel — dont nous sommes sevrés et dont les images
et les statues nous transmettent les traces. On s’apercevra que cette frontiére est
suggérée aussi par 'opposition silence (les images) / langage (le récit). Si donc
«nous sommes des ombres», c’est a cause du langage qui sépare 'homme de
son propre monde originel, comme le voile d’Alétheia le sépare de la vérité.

L’épisode de la vengeance de la vengeance s’ouvre ainsi sur une dimension
métatextuelle ol le lecteur est amené a réfléchir sur la fonction du récit. Un
abime s’ouvre et s’articule en trois couches : (1) 'avant-monde (la physis), ce par
rapport a quoi on est loin ; (2) le monde silencieux (celui des images) qui est
l'ombre de I'avant-monde ; (3) le monde du langage (celui des hommes) dans
lequel 'homme est 'ombre de lui-méme"". Coupé de l'origine, 'homme aspire
nostalgiquement a ce monde perdu. Comment y revenir ? Le seul moyen serait
de réinventer un récit capable de donner a 'homme lI'image de lui-méme en
contact avec l'originel””. Si I'image porte 'empreinte de la physis, seule la

0 OCK. RS, p. 25 : «Dans la Rome ancienne, la technique de 'image est liée a la peinture des
fresques comme la peinture des fresques est liée au culte des morts. On appelait imago les
tétes des morts placées dans une armoire dans l'atrium sous forme d’empreintes de terre
ou de cire ».

0 O «Nous sommes des ombres qui se frottent et se rencognent dans 'ombre de nos demeures
et sous les draps qui couvrent nos lits, face a cette lumiére qui transmigre de vivants en
vivants » (F, p. 21-22).

0 O Pascal Quignard, Le Sexe et Ueffroi (abrégé, SE), Gallimard («Folio »), 1994, p. 69.

0 O L’évolution de 'homme depuis son origine n’est, selon Quignard, qu'une succession de
simulacres. Cf. RS, p. 37-38 : «La chasse dévastant la cueillette transforma un herbivore en
mammifére nécrophage des restes des grands carnivores qu’il guettait, aux cotés des
rapaces et des loups. Puis ces anciens herbivores devenus nécrophages se transformeérent
en carnivores eux-mémes. Ces transports sont les premiéres metaphora. Les hommes se
transportérent en ceux qu'’ils imitaient et qu’ils dévoraient ».

0 O Devenu I’étre du langage, 'homme peut apercevoir son origine seulement par le biais de la
narration. C’est dans ce sens que le besoin qu’a 'homme de voir I'autoreprésentation de sa
propre vie (que Quignard qualifie du «besoin d’une régurgitation linguistique de son
expérience ») est sans doute ce qu’il y a de plus emblématique pour définir le rapport entre



59

narration peut créer un lien avec elle en restaurant le temps dans une fiction.
L’écrivain devient un Ulysse qui tente de regagner son pays natal par une
intrigue qui réalisera le temps du retour”". Ainsi, pour Quignard, le récit est-il
animé essentiellement par le mouvement de la remontée en avant. Des images
(reflets de I'avant-monde) assurent ce mouvement : leur transport”” et leur mise
en relation constituent I'intrigue.

La narration qui consiste a lier des images de sorte que leur filet — la
metaphora — fasse immerger «ce qui n’est pas»(RS, p. 160), ce serait une
définition que donne Quignard au roman'., Avec cette définition, le roman
quignardien se situe a 'orée du monde fait du langage («Les romans abritent
autre chose qu'un monde fait de langage », RS, p. 152) et en ce faisant, acquiert
une identité a part entiere. Porteur d’une entreprise que l'on peut qualifier
d’ontologique, il s’installe ainsi dans un espace frontalier, a la lisiere du monde
connu et reconnu, a un lieu de dépaysement au-dela duquel s’ouvre I'inatteignable :
la physis.

oad

Le roman quignardien dépasse ainsi une définition générique non sans
affirmer sa parenté avec les romans antiques. Pourquoi cet intérét pour les
romans antiques ? Puisque d’une part, plus anciens, ils paraissent a 1’écrivain
plus pres de l'originel et que d’autre part, ils découlent de la fonction universelle
que le roman aurait partagée avec le réve, c’est-a-dire celle d’assouvir le besoin
vital de 'homme de l'autoreprésentation de vie. Selon Quignard, le roman, plus
que tout autre forme de la narration, est apte a cette fonction : «Le récit humain
sexualisé répond peut-étre a une espéce de prérationalité nécessaire, spécifique,
confuse. [...] Il n’est qu'une facon d’y [a ce besoin du récit] répondre, sale,
proche de l'inconscient, cette récitation psychique qu’on appelle le roman »'"
Ainsi le roman vise-t-il une «prérationalité », c’est-a-dire la sexualité, le désir, la

I'homme et son origine. Cf. “La déprogrammation de la littérature” in Le Débat, n° 54,
mars-avril, 1989, p. 78. Voir aussi SE, p. 264 : «Le récit, plus que le sexe, dit sans arrét :
“Encore !” Car son plaisir propre est le désir et non la voluptas. Son désir est son origine.
Son désir est la plus vieille scéne tumescente [...] et qui invente I'intrigue narrative elle-
méme bien avant le langage, qui engendre lintrication successive des séquences.
L'intrigue, c’est ce qui offre le temps, c’est ce qui permet d’instaurer l'instant entre I'avant
et 'aprés en répétant sous forme de scenes révées la scéne invisible qui hante ».

0 O Cf. “La déprogrammation de la littérature”, p. 78 : « Chacune de nos vies est un continent
que seul un récit aborde».

00O Le mot «métaphore» est un terme emprunté au latin metaphora, emprunt au grec
metaphora, proprement «transport» et, depuis Aristote, «changement, transposition de
sens», de meta- et phora «action de porter, de se mouvoir », de pherein «porter, supporter,
transporter » (Le Robert, Dictionnaire historique de la langue francaise). Pour Quignard, la
métaphore signifie principalement «l'art des images». Voir RS, notamment le premier
traité intitulé Fronton.

100 L’écrivain écrit aussi : « “Ce qui n’est pas” est un reflet de I'autre monde » (RS, p. 160).

110 “La déprogrammation de la littérature”, p. 79.



60

mort dans lesquels la nature humaine apparait plus crue et plus confuse. Dans
ce sens, le roman quignardien se rapproche de la satura dont dérive le roman
antique. Opposé aux «romans oratoires» (controversia), la satura aborde un
sujet sexuel et obscéne. En racontant une histoire de désir et de vengeance, La
Frontiere semble faire écho a cette tradition antique, notamment au Satiricon
que Pétrone a écrit pour se venger de la vie de débauche de 'Empereur Néron'*”,

Or «le Satiricon est une satura [qui signifie] un pot-pourri de nature
érotique ou indécente »(SE, p. 148, je souligne le mot «pot-pourri»). Le roman
s’attache alors au mélange de choses concrétes, de préférence de choses sordides
ayant pour but de saisir le lecteur par les images surprenantes et inattendues. A
ce propos, Quignard mentionne a plusieurs reprises un romancier romain,
Albucius Silus pour lequel les «sordidissima» S’emploient a décontextualiser le
langage, c’est-a-dire a le montrer sous une lumiére nouvelle®”. Dans un roman
éponyme, Quignard rapporte la définition du roman qui serait celle d’Albucius :
«“Le seul gite d’étape au monde ou l'hospitalité soit offerte aux sordidissima”,
c’est-a-dire aux mots les plus vils, aux choses les plus basses et aux théemes les
plus inégaux. Ce qu’on appelait les “sordes”, a Rome, c’étaient tout d’abord les
choses sales, puis les étres sales, c’est-a-dire les pauvres, enfin les habits sales,
c'est-a-dire le deuil»™". On trouvera les exemples des sordidissima dans La
Frontiere : la mort sauvage et sanglante des protagonistes, Monsieur d’Oeiras,
Louisa d’Alcobaca mariée a celui-ci et Monsieur de Jaume ; le deuil de Madame
d’Oeiras durant lequel elle refuse de se laver et de manger ; la scéne du
voyeurisme ot Jaume surprend Louisa qui, soulevant sa jupe, défeque dans le
jardin du Palais®". Tous ces exemples participent au fond de la poétique du
débord que seul le roman peut s’approprier réellement puisqu’il recueille tout ce
que les autres genres abandonnent'®”,

Si les sordidissima prennent une importance capitale dans la conception du

120 SE, p. 147-156.

130 Pascal Quignard, Albucius, P.O.L., («Livre de poche »), 1990, p. 18-19 : «Il [Albucius] aimait
les mots bas, les choses viles, les détails réalistes ou surprenants. Un jour qu’on
demandait a Albucius ce qu’il fallait entendre par le “sermo cotidianus” (la langue de tous
les jours), celui-ci répondit : “Il n’est rien de plus beau que de placer dans une déclamation
une phrase qui procure de 'embarras a celui qui la dit.” Tel est le critére du sordide : un
sentiment de géne nous avertit de sa présence. Reste a s’approcher de lui, a s’en saisir et a
le tisser a 'ceuvre d’art. Le plus bas devient le plus touchant ».

140 Ibid., p. 37.

150 Cette scene du voyeurisme serait sans doute 'un des exemples ou «le plus bas devient le
plus touchant» et ot on peut parler du sublime de 'obscéne. Dans ce sens, il n’est pas
impossible de la comparer avec le début de L'dne d'or d’Apulée, qui dans une scéne
obscéne rassemble le theme de la vie et de la mort en lui attribuant un sens symbolique de
la scéne primitive. Cf. Apulée, L’Ane d’or ou Les Métamorphoses, Livre 1. Voir aussi le
commentaire de Quignard, SE, p. 199-202.

160 “La déprogrammation de la littérature”, p. 85 : «le roman ne doit pas contenir le moindre
genre littéraire autre ; poéme, essai, mythe, mais recueillir de chacun de ces genres ce qui
leur est impossible de dire ».



61

roman, c’est aussi parce qu’ils touchent le corps obsceéne caché par le corps
sublime posé «orthographiquement», c’est-a-dire par le voile du langage (SE, p.
145). Le roman dévoile ce corps obscéne qui se montre plus proche de I'animal
que de 'humain (sur ce point, Quignard précise que 'homme n’a jamais connu
«le détachement du régne animal» et que «[c]e qu’on appelle le devenir-homme
de certains primates fut ce lent devenir-béte des protochasseurs». Ceci implique
que 'homme est seulement séparé de la physis'™). Paradoxalement, 'humain de
I'homme est une animalité. Or, a ce stade oul 'homme est plus que jamais
animal, le réve fait office d’une narration, foyer hallucinogéne susceptible
d’assouvir le besoin qu’a 'homme de 'autoreprésentation. L’homme réve pour
satisfaire ce besoin, tout comme n’importe quel autre animal®". Puisque le réve
est la narration la plus archaique pour 'homme, le roman quignardien — en
l'occurrence La Frontiére — prend la forme d’un récit de réve, articulé par une
succession de scénes.

La Frontiere évoque le réve aussi bien par sa forme que par son contenu.
Mais que réve-t-on au juste ? La prédation : «C’est une intrigue de désir ou de
chasse. Quand cette prédation atteint son état le plus raffiné, il s’agit d’une
histoire de vengeance (désir des hommes entre eux) ou de guerre (chasse des
hommes entre eux)» (RS, p. 141). Le réve donne a voir I'essence commune a
I'homme et a I'animal : le désir et la violence. La chasse représente donc la
forme la plus archaique du désir que La Frontiére place au centre de I'histoire.
L’épisode de chasse au chapitre VII (le récit se compose de quatorze chapitres)
met en scéne le crime de Monsieur de Jaume contre Monsieur d’Oeiras pendant
la chasse. Jaume laisse assassiner son rival par un solitaire et satisfait ainsi «une
vengeance légitime » (F, p. 33) puisque c’est lui qui a aimé en premier Madame
d’Oeiras (chapitre premier). Or ce crime, découvert, devient I'objet d’une
vengeance par I'’épouse du défunt (chapitre XIII). Enfin, cette vengeance de
Madame d’Oeiras devient elle-méme I'objet de la «vengeance de la vengeance »
(chapitre XIV) que l'on a déja mentionnée. On voit 1a que le récit quignardien
tisse une chaine d’épisodes de la vengeance qui est, rappelons-le, la forme la
plus raffinée de la prédation. Le texte sécréte ainsi ostinato 'élément de réve.

Cette image de chasse peut revétir un autre sens si I'on la considere
comme une prédation symbolique de 'antériorité : ’homme chasse les carnivores,
les carnivores les herbivores et ainsi de suite, la chasse devient alors la

170 RS, p. 35-39.

180 Quignard donne notamment deux fonctions du réve : «1. Le réve hallucine une béte, un
mort, un objet, une femme, et les métamorphoses. Une course qui est impatiente, ou qui
est concupiscente, ou qui est dévoratrice trompe la faim, abuse le désir, protege le
sommeil au cours d’une succession animée d’image. 2. La vie utilise ce réve pour se dire
elle-méme et, ce disant, procure un orient au chaos des jours comme elle fournit une
taniére a la répétition des besoins » (RS, p. 141).



62

métaphore de la remontée vers l'origine, celle de la métamorphose de 'homme
en animal. Or, le théme de la métamorphose est omniprésent dans La Frontiere.
Sans parler de L'’Ane d’or ou Les Métamorphoses auquel La Frontiére emprunte
I'épisode de Charité"", il vient aussi de linterpénétration entre le récit
quignardien et son modele, les azulejos, en particulier, le bestiaire (une série de
scenes picturales ot les humains prennent la forme d’animaux) : la maison de
Madame d’Oeiras est hantée par le chat ; Louisa elle-méme ne s’intéresse qu’aux
chats ou elle en devient presque un (voir ’étrange chapitre VI). Il y a aussi le
procédé métonymique par lequel les personnages masculins sont reliés au
taureau. Dans la scéne d’amour, Madame d’Oeiras a I'impression d’avoir comme
partenaire un étre plus animal qu’humain®",

Cette métaphore de la chasse peut nous conduire jusqu’a la figure de
Iécrivain. On I’a comparé a Ulysse qui entreprend le retour au pays natal. De la
méme manieére, il peut étre considéré comme un chasseur car il est celui qui
poursuit la recherche de ce qui est antérieur, des traces et des empreintes de
I'avant-monde. Ou bien il peut étre un «charognard» qui fouille des romans
antiques en appliquant «la doctrine atticiste», c’est-a-dire en croyant que «toute
ceuvre doit hériter de ce qui la précéde »*". Mais, lorsque I'écrivain s’associe lui-
méme a I'image de la chasse, c’est surtout pour souligner que le roman n’est
qu’une recherche de I'«inattingible » : « C’est I’art de la cynégétique elle-méme :
la défusion du primate primitif. Seul, le recours a I'imago de la chasse initiale
peut approcher I'antériorité parce qu’elle I'approfondit. L’animation de 'dme en
tant que pensée, la narration au sein de I'étre en tant que temps porteront
toujours sur l'antériorité abyssale de ce que Cusa nomme [linattingible
(inattingibilis). Elles commémoreront toujours la proie sans visage et sans nom
que l'on suit a la trace et par laquelle on devient homme en la suivant a la trace.
Une altérité antécédera toujours » (RS, p. 112).

190 Apulée, op. cit., Livre VIII. On peut penser que la résonance de ce roman se répand sur
I'ensemble du récit quignardien sans la limiter a la scéne de chasse. Par exemple, le
personnage de Lucius qui, voulant devenir un oiseau, se trouve transformé en éne,
correspond au personnage de Madame d’Oeiras qui, apres étre tombée dans un état
animal ou régne la sexualité, demande que ses serviteurs «sacrifient a sa mémoire, dans
I’église ou est inhumé son époux, un corbeau» (F, p. 77-78).

200 «A force de combattre a mains nues les taureaux, Monsieur de Jaume jugeait qu’il en avait
acquis I'entétement et le courage. Il croyait s’étre associé une part de leur force et
Madame d’Oeiras découvrit qu’étre aimée de cet homme reproduisait certains des traits
du combat. Il broyait ses mains et son visage tandis qu’il la secouait» (F, p. 65-66). N’est-il
pas impossible de voir 1a un écho lointain de 1’épisode de L'Ane d’or ot Lucius, transformé
en ane, fait 'amour avec une dame de noblesse ?

210 “La déprogrammation de la littérature”, p. 80.



63

oo

L’écrivain est un chasseur conscient de I'abime qui divise le passé (la
temporalité continue que l'on peut remonter) et le jadis (I'«inattingible»). Le
roman joue alors sur le décalage de ces deux registres ayant pour objectif
d’ouvrir une déchirure temporelle qui laissera ressentir I'éclat du jadis derriére
le passé. Pour cela, le romancier met en place le procédé de court-circuit. Il
s’agit de convoquer un récit appartenant a un temps passé afin de le remettre
dans une autre diégése en créant un effet d’échos et de répercussion. L'un des
exemples de ce court-circuitage se trouve, selon Quignard, dans Le Rouge et le
Noir : «Stendhal arrache Verania a Tacite, il lui donne I'dme romanesque d’'une
frondeuse sous Louis XIII, il la transporte dans un fiacre de 1831. [...] Verania
Gemina est devenue Mathilde de La Mole. C’est Le Rouge et le Noir»(RS, p.
173). Quignard, quant a lui, arrache I'épisode de L'’Ane d’or a4 Apulée pour le
remettre dans le climat agité du Portugal en 1640. Il transforme Charité en
Louisa, Tlépolémos en Monsieur d’Oeiras et Thrasylle en Monsieur de Jaume, et
tire de cette relation triangulaire une tragédie d’une tonalité racinienne®". Or ce
qui différencie ce court-circuitage de I'emprunt littéraire ou de l'intertexualité
est plus précisément dans ses effets souhaités : il faut que le court-circuit
produise un choc, une explosion afin qu’il ouvre et répare «des déchirures
impossibles dans le temps et dans ’espace »*". De ce fait, le procédé dépasse le
niveau de simples imitations, reprises ou pastiches, et ouvre une dimension ol
I’écriture donne libre cours a I'imagination et ou l'imaginaire 'emporte sur la
réécriture. Le récit ressemblerait alors de nouveau au «phantasma », au réve*":
le court-circuit de scénes engendre une espece de «surexcitation» du sens due a
une «surexposition» qui vise au-dela méme de la perception : d’ou résultent les
paysages étranges et hallucinés qu’offrent les scénes narrées. Au niveau des
images, la metaphora (transport d’image en image) et le paradoxon (rencontre
inattendue et insolite des images) travaillent le récit pour lui donner la
mouvance inquiétante du réve*”,

Ainsi, le roman quignardien déploie-t-il une poétique de «dépaysement»
afin que le récit incarne le visage non plus du déja-vu mais de «I'imprévisible »*""

220 Apulée, op. cit., Livre VIII, 1-14.

230 «Stendhal prétendait qu’écrire s’attachait a réparer des déchirures impossibles dans le
temps et dans I'espace. Ses livres sont remplis des étincelles merveilleuses dues a ces
courts-circuits. Dans le méme temps ou il s’emploie a rendre incicatrisable la plaie,
inconsolable la sexuation, il panse et il console chez les morts » (RS, p. 172).

240 «Une telle insomnie, entravant le phantasma qui brille dans le songe, redéfinit le statut de
I'image. Nous errons entre le plus vrai et le moins faux. Telle est la conjecture, savoir
incertain, énigmatique et propre a l'espéce qui est devenue expérience de ce qu’elle
ignore. Le paradoxon, 1a coincidence des opposés, la metaphora, le transport d’'un visage de
béte sur la face d’'un homme, sont la seule main qu’elle tend » (RS, p. 117).

250 “La déprogrammation de la littérature”, p. 81.

260 Cf. RS, p. 117.

270 «Quand le passé revient de facon imprévisible, ce n’est pas le passé qui revient : c’est




64

et que le lecteur croie étre saisi par I'image du jadis et de I'«autre monde »*", Sur
ce point, La Frontiére nous propose quelques exemples de cette image assaillante :
«le transport d’un visage de béte sur la face d’'un homme », en particulier, les
figures tatouées d’'un animal sur la peau d’homme ; I'image du sexe tatoué et
dressé qui hante jusqu’au réve comme les statues de dieux qui hantent les
visiteurs du jardin par leur posture de 'éternel jaillissement d’éros. Il y a aussi
I'inoubliable scéne du réve dans lequel Madame d’Oeiras retrouve son mari
défunt. Si la revenance du mort effraie tant Louisa, c’est moins parce qu’elle
reléve d’une impossibilité que parce qu’elle exhibe une image qui I'assaille : en
effet, lorsque Monsieur d’Oeiras revient dans le réve de sa femme, c’est non pas
avec son visage familier d’'un bel homme entouré de la glycine rose (F, p. 27)
mais avec un visage déchiré, devenu méconnaissable et innommable*". On peut
dire que cette scéne du réve symbolise d’une certaine facon la figure du lecteur
(Madame d’Oeiras) assailli par ce que le roman (le réve) est capable de donner a
voir.

O

Le roman quignardien ne se définit ni comme un simple refus de la
contemporanéité avec les ceuvres de notre époque ni comme une adhésion
passive aux romans antiques. Marqué par le greffage, l'accumulation, la
surexposition, le transport et la rupture, il vise a inventer un «langage sans
age»*" qui crée un monde atypique venu de partout et de nulle part, monde ou
gouverne la puissance transformatrice toujours en mouvement, car seul le désir
peut soutenir ce monde.

Jo0000oOooooOooooono

I'imprévisible » (RS, p. 189).

280 «Le lieu ou se déroule I'histoire est le pays. La langue écrite qui la raconte est le pays
dépaysant. L'arrivée de chaque scéne au fur et a mesure de l'intrication des images doit
étre a chaque fois une secousse physique. Il y a le pays, le pays dépaysant, le flux et,
derriére le pays dépaysant et le flot des images et des lieux qui se pressent, I'autre
monde » (RS, p. 149-150).

290 «Un soir que Madame d’Oeiras s’était endormie tout a coup, [...] elle eut un songe.
L’ombre de son époux lui apparut devant les yeux. Elle le découvrit avec son manteau
déchiré, son entrejambe en sang, son gant a la main, son visage plus 4gé et sanglant, la
joue ouverte au point que Madame d’Oeiras eut I'impression que Monsieur d’Oeiras avait
deux bouches sur sa figure, et quatre lévres qui parlaient. [...] Elle en fut effrayée » (F, p.
63-64).

300 «Pas plus que la musique n’est dans I'instrument a cordes, un roman n’est dans le langage
ordinaire. Un langage littéraire, un langage sans 4ge sont préférables a un langage
vernaculaire, a un langage daté. Un roman n’est pas dans le langage. Parce que le réve
n’est jamais dans le langage » (RS, p. 186).

Pascal Quignard a recu le prix Goncourt 2002 pour son livre Les Ombres errantes
(Grasset).



