
Title 思考の現場 : 哲学プラクティスと臨床哲学

Author(s) 本間, 直樹

Citation 臨床哲学のメチエ. 1999, 4, p. 19-23

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/10621

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



19

Métier of the Clinical Philosophy

本間直樹

プレ・カンファレンス・ワークショップに参加して

　私は、本大会前に開催されたまる３日間

におよぶ“Socratic Dialogue”（「ソクラ

テス的対話」　　以下ＳＤと省略する）の

ワークショップに参加した。ＳＤについて

は、事前に最小限度の予備知識だけを携え

て参加したのだが（ＳＤの具体的説明は、

堀江さんの文章を参照。）、私がＳＤに参加

して現実に感じた面白は　　その名前の由

来はともかくとして　　差し当たり「ソク

ラテス」にも「対話」にも関わりがない。

なにしろＳＤは厳密には「対話」ではな

かったのだから。

　ＳＤは最低６人以上のメンバーによって

営まれる。このように６人以上の人間が一

堂に会して議論する場合、二人で「対話す

る」こと以上の様々な条件が、その場のコ

ミュニケーションに課されるはずである。

例えば、一人あたりの発話時間の制限、話

すということが一対多という形式でなされ

ること、意見の相違が具体的な人数比とし

て現れやすく、少数／多数という区別が生

まれてしまうこと、などなど。

　要するに、ＳＤの具体的な場で起こって

いることは「対話」以上のことであり、し

かも、「対話」という理念を掲げてＳＤを

思考の現場
哲学プラクティスと臨床哲学

語ることはその面白さ（と私が感じている

ところ）を覆い隠してしまうとも言えるの

だ。

　ＳＤの特徴を「対話」という言葉を用い

ずに表現するならば、まずそれは、《複数

の思考をコミュニケーションを通じて組織

すること》、あるいは《複数の思考の組織

化するコミュニケーション》と言うことが

できるのではないだろうか。

　例えば「私が考える（コギトー）」は私

個人の頭の中で浮かんでは消える様々な思

考を所謂「内的時間意識」のなかで組織化

することだと言える。しかし複数の個人が

集まって、一つの時間の流れのなかで複数

の思考をコミュニケーションによって組織

することは、前者とは比較にならないほど

非常に複雑な処理（作業）を必要とする。

今、個人の頭のなかの思考ではなく、（言

葉、身振り、無言を含む包括的な意味での）

現実のコミュニケーションによってある時

間のなかに成立する《関係》を「社会シス

テム」と呼ぶことにしよう。そうすれば、

ＳＤは「社会システムとしての思考作業は

いかにして可能か」という重要な問いに一

つの解答を用意しているように私には思わ

れる。

私たちには、少なくとも哲学が何でないか

はわかる　　哲学は、観照でも、反省でも、

コミュニケーションでもないということだ。

（ドゥルーズ=ガタリ『哲学とは何か』）



20

臨床哲学のメチエ

進化（論）的プロセス

　ＳＤでは複数の思考が持続的にコミュニ

ケーションを構成してゆけるための様々な

工夫がなされている。ＳＤの手順として、

参加者全員が一人ずつ具体的経験を話し、

その経験に関して問いを立てる。全員が関

心をもって参与できる問いを選び、選ばれ

た例について、再び全員で問いをあげてい

く。そしてそれらの問いから、全員が共通

の関心によって考えることのできる問いを

選択し、その問いに一人一人が答えてい

く、、。こうした記述からも明らかなよう

に、ＳＤは、《ヴァリエーション（変異）》

と《セレクション（選択＝淘汰）》の作業

の連続、そして議論の存続という《安定化》

によって成り立っている。私がＳＤをわざ

わざ「社会システム」という言葉で言い表

そうする理由はここにあり、ＳＤは上記の

《変異》《選択》、そしてシステム存続とい

う意味での《安定化》という「進化（論）

的プロセス」を土台にして営まれている。

そしてＳＤの「哲学的」な面白さを一つあ

げるならば、それは、「哲学的対話／対話

の哲学」や「哲学的討議」と言われる従来

の議論が、「対話」や「討議」についての

規則、倫理など「形式」に関する考察であっ

たのに対し、ＳＤは、哲学の問いを問うと

いうプロセスそのものに、（参加者の人数、

意見）複数性、（話題・具体例の）多様性

を取り込むと同時に、「進化（論）的プロ

セス」を導入することによって、複数性・

多様性によって崩壊することのない、具体

的で実現可能な（コミュニケーションの）

システムを形成することに成功している。

ＳＤに参加している個々人がしていること

は、まさに思考することに他ならないわけ

であるが、ＳＤを通じて成立するものは、

そのような個人の思考の出来事を超えたコ

ミュニケーションによる思考の組織化なの

である。ＳＤが哲学の専門家だけでなく、

企業コンサルタントなどの実践の分野に広

く受け入れられているのも、こうした理由

にあるのではないだろう。

　さてここで、臨床哲学がＳＤから学ぶべ

きことを一つあげておこう。それは、単独

の思考作業ではなく、《共同作業》として

の臨床哲学に大きく関わる。臨床哲学は対

話や議論を重視する。しかしそうした対話

や議論が単なるモノローグと異なるのは、

それが時間・空間・構成員など様々な社会

的要素によって制約されており、そのよう

な社会的制約のなかではじめて可能になる

《コミュニケーション》、あるいは《社会シ

ステム》としての側面をもち、それを無視

できないからである。ＳＤが教えてくれる

のは、コミュニケーションを営む上での

「マネージメント」の重要性であり、しか

もマネージメントが、単なる管理や技術で

はなく、複数で思考することを可能にしそ

れを維持することにとって不可欠であると

いうことなのである。つまりＳＤは臨床哲

学が《社会システム》としていかにして可

能なのかについての示唆を与えてくれてい

る。（注：「ファシリテータ」と臨床哲学の

関係を論ずるのは別の機会に譲る。）

ワークショップ最後の集まり

（貼ってあるのは書き出されたストーリや問いたち）



21

Métier of the Clinical Philosophy

経験から語ること

　しかし他方で、ＳＤの面白さは上記の形

式面の記述では論じ尽くされない。ＳＤの

より本質的な部分は、参加者の具体的な経

験から思考や問いを始めるという点であ

る。ＳＤを紹介する文書に、ＳＤに参加す

る者にとって要求されるのはある種の「聴

く技術」であるとある。ＳＤの中核をなす

のは、一定のプロセスを経て選ばれた者が

自分の経験からストーリを紡ぎだし、聴く

者の質問に答えながらそれを記述していく

（皆の前で紙に書き出していく！）プロセ

スである。

　日本に帰ってから自分たちで主催したＳ

Ｄの場で、私は実際にストーリを語ること

を経験したのだが、人前で体験を再記述す

るということは、単なる体験の「再生（リ

プレイ）」ではなく、まさに「再び生き直

す」という意味合いを帯びてくることがよ

くわかった。体験が進行する時点では気づ

かなかった様々なことが、徐々に語ること

を通じて浮かび上がるのだが、まさにそこ

に「聴き手」の関心と援助が不可欠なので

ある。ＳＤに限らず、哲学プラクティスに

おいては、「経験から考えること」、「経験

から学ぶこと」が強調される。それは狭い

意味での経験主義ではなく、既になされた

経験に事後的な仕方で経験を再発見し、経

験を再創造することに思考が関わるという

ことである。それは、経験についてのモノ

ローグではなく、「語る-聴く」ということ

を通じての共同作業なのであり、単なるお

喋りではなく、まさに思考の場所、思考す

る現場が生じることなのである。

　心理療法やカウンセリングの業界で今

「ナラティヴ・セラピー」が注目を集めて

いる。方法として「ナラティヴ（語り）」を

重視することに関しては、ＳＤや「哲学カ

ウンセリング（コンサルタント）」（以下Ｐ

Ｃと省略）と共通点がある。「ナラティヴ・

セラピー」は、システム論的な観点からセ

ラピーを再構築する家族療法の新しい潮流

である。

　家族療法では「リフレイミング」という

技法があり、ある人が一つの思考や行為に

固執してそれを繰り返し（例えば自殺を試

みるために何度も高いところに登ってしま

うなど）、別様に行動・思考することがで

きないときに、同じ思考・行為が別の枠組

みから見直されることで（実はその人はも

ともと高所恐怖症であったのに、それが

「乗り越えられていた」ことに気づくな

ど）、本人が自分の行う思考・行為の「ば

からしさ」に気づき、別の思考・行為の可

能性に目を向けるというものである。この

「リフレイミング」に関してはイギリスの

国際学会でもワークショップが設けられ、

「リフレイミング」が「ユーモア」の役割

と密接に関係することから、ＰＣにおける

「ユーモア」の意味など、有意義な議論が

なされた。

　イギリスでは話題にはならなかったが、

ＰＣにおける「ナラティヴ」の役割は、ナ

ラティヴ・セラピーにおける「リストーリ

イング（語り直し）」と類比的である。「リ

フレイミング」と「リストーリイング」は

密接な関係にある。前者が行為者にとって

支配的であった枠組みを別のもの変えるこ

とを手助けするのに対し、後者は行為者の

現実理解を支配している物語（ドミナン

ト・ストーリ）を、聴く作業を通じて別の

物語（オルタナティヴ・ストーリ）へと語

り直していくことを援助する。前者がより

テクニカルで操作的介入に見えるのに対

し、後者は主に「聴く」という受動的姿勢

を重視する。もっともナラティヴ・セラ

ピーは単に受動的であるわけではない。

「聴く」という作業を通じて、語り手の話

の不整合を明らかにし、場合によってはそ



22

臨床哲学のメチエ

れを指摘したり、質問を差し挟む。この点

は、ＳＤにおけるストーリの記述とよく似

ている。語り手の最初の記述は、しばしば

矛盾や不明確な点を多く含んでいる。聴き

手の「肯定的な関心」のもとでの質問に

よって、最初の記述では不明確であった点

が、徐々にではあるが見えてくることがあ

る。語ることが単なる経験の反復ではな

く、生き直すことであり、しかも他者との

共同作業であるということが両者の共通点

である。

セラピーと哲学

　しかしそれにしてもセラピーと哲学との

違いは何であるのか？　ＰＣに関する議論

でも、心理療法とＰＣがどう違うのかがし

ばしば焦点になる。詳しく述べる余裕がな

いので、先に述べた「リフレイミング」と

「リストーリイング」に関して簡単に私見

を述べておこう。「リフレイミング」の「フ

レイム」が、人が現実を何らかの観念や概

念（例えば「誠実／不誠実」など）によっ

て捉えていることを意味すると解釈するな

ら、ＰＣはまさに概念を通じてある人の現

実に関わるといえよう。人は自分の経験を

記述するとき意識・無意識に何らかの観

念・概念を導入する。ＰＣにおいて、本人

がある概念に依拠していることに気づいた

り、自分の概念使用の一貫性や不整合を気

づいたりすることによって、新たな別の概

念枠組みから経験を見直すことができると

すれば、それはＰＣにおける「リフレイミ

ング」の実践例であることになろう。おそ

らくＰＣが関わる概念とはテクストのなか

のそれではなく、ある人の具体的な経験を

可能にしつつ規制する枠組みとしての概念

であろう。例えばある人が自分の行為全般

を「ケア」という概念によって括ろうとし

ているのなら、それは「フレイミング」の

問題であり、哲学は《概念》　　あるいは

もっと一般的に《言葉》を媒介にしてフレ

イミングとリフレイミングを助けることに

よって、現実に触れようとする試みである

ということができよう。

　「ナラティヴ」に関しては、ＰＣは単な

る「記述者」「書記」以上の役割を果たす

はずである。ＰＣは所謂「クライアント」

の言葉に肯定的な関心をもち、「語ること」

に積極的なコミットメントを行う点は心理

カウンセリングやセラピーと共通するだろ

う。しかしナラティヴ・セラピーと異なる

のは、ＳＤやＰＣにおいては、相手の話を

じっくり聴くことを通じて、相手の主張の

妥当性・正当性や論理的整合性を吟味した

り、隠れた前提を露わにしたりすることが

重視される点である。ＰＣの目的は、通常

の議論にありがちなようにレトリックやロ

ジックによって相手を圧倒し、黙らせるこ

とではなく、またセラピーとして「クライ

アント」の現実構成（理解）に何らかの変

革をもたらそうとすることでもなく（勿

論、レトリックとロジックは相手を納得さ

せる技術である限り必要であろうが）、双

方が納得するまで問いを問い、議論を続け

ることだ。

　哲学プラクティスは理・言葉という意味

でのロゴスの力を他者とのコミュニケー

ションのなかで「検証」していく試みであ

る。しかしロゴスは実践の場で要請され、

効果的に働くと同時に、暴力にもなり得

る。コミュニケーションにおいては「聴く

こと」は純粋に受動的な行為ではなく、相

手に何かを「語らせる」というロゴスのも

う一つの力であることを忘れてはならな

い。

「概念の創造」としての哲学？

　最後に、哲学プラクティス（そしてプラ



23

Métier of the Clinical Philosophy

クティスといわれるもの一般）から臨床哲

学はなにを学ぶことができるのかを足早に

書き留めておこう。

　臨床哲学にとって「現場」とは何なのか、

ということがしばしば議論される。ＳＤや

ＰＣを通じて思うことは、臨床哲学にとっ

ての現場は、まず差し当たり、「思考の現

場」であるということができるのではない

か？　　しかしこの思考は（先もＳＤに関

して述べたように）単独者の思考ではな

い。他者が思考する場所、しかも明確な思

考に結実する以前の、疑問や問いが浮かび

上がるその場所に居合わせ、問いを立て、

その問いについて思考することに立ち会

い、場合によってはその問いをともに問う

こと。（注記：「ともに問うこと」、私が他

者の問いを問い、私の問いを介して他者が

自らの問いを問うことは、循環プロセスで

あり、それはもはや個の問いを越えた　　

「共同体」ではなく　　「社会システム」の

形成である。）

　他者の問いに関わること　　それは、問

題“それ自体”を考えることでもなく、ま

た他者の“ために／代わりに”（p o u r

l'autre）問うことでもない。強調したいの

は、問いをともに問うことであって、問い

に対する答えを、既存の知識から探し出し

てきて、相手に与えることではない。むし

ろ、相手が見いだしたと思う答えに疑問を

差し挟む必要すら生じるかもしれない。ま

た相手に先回りして問を定式化し、相手に

考える隙を与えないままその答えを探すこ

とは、相手から言葉・思考を奪ってしまう

ことになる。必要とされるのは、他者の「ナ

ラティヴ」から思考と問いを聴き取ること

のできる感受性であり、「リフレイミング」

や「リストーリイング」などの臨床の技法

はそのような感受性に関わっているはずで

ある。そこで臨床哲学は、臨床の技術と手

を結ぶことをいとわず、その技術を用いる

なかでその意味そのものを考える必要があ

るだろう。

　もう一つ、臨床哲学においては、それが

哲学であることの固有性が常に問われる。

それについて、臨床哲学は、哲学の「ロゴ

ス（中心）主義」という問題を（テクスト

の読解ではなく）コミュニケーションにつ

いてではなく、まさにコミュニケーション

のなかで考えることによって引き受けるの

だと答えることができるかもしれない。冒

頭に引用したように、ドゥルーズ=ガタリ

は　　ハーバマスを揶揄するように　　哲

学はコミュニケーションではない、と言

う。確かに臨床哲学は、コミュニケーショ

ン一般ではないし、コミュニケーションに

ついての理論を構築するわけでもない。

ドゥルーズ=ガタリによれば、「哲学者は概

念の友」であり、「哲学は概念を創造する

ことを本領とする学問分野である」。なら

ば彼らが、複数の思考でありながら、二人

ではなく「ドゥルーズ=ガタリ」としてテ

クストを書いたように、臨床哲学は、概念

の制作と創造をコミュニケーションのなか

で試みるのだ、と言っておこう。

（ほんまなおき・助手）


