
Title 生命をめぐる政治と生命倫理学 : 出生前診断と選択
的中絶を手がかりに

Author(s) 堀田, 義太郎

Citation 医療・生命と倫理・社会. 2003, 2(2), p. 13-22

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/11513

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



生命をめぐる政治と生命倫理学 
――出生前診断と選択的中絶を手がかりに―― 

 
堀田義太郎 

（大阪大学大学院医学系研究科博士課程、医の倫理学） 
  
 
 
 
０．はじめに 
 
 本稿は、障害を持つ胎児の選択的人工妊娠中絶（selective abortion以下「選択的中絶」
とする）と、それを前提にした出生前胎児診断 [1]（prenatal diagnosis以下「出生前診断」
とする）をめぐるいくつかの議論をとりあげて、そこで提起されている問題を「女性と障

害者の権利間の衝突」という問題構成で論ずる議論を批判的に検討したい。 
 
現在日本で行なわれている出生前診断は、胎児に障害があるかどうかを、一般に中絶可

能とされている妊娠 22週未満に予測することができる。この診断によって、胎児が出生段
階で障害をもつかどうかについて高い可能性で知ることができる。この技術によって、生

まれてくる子どもが障害を持つかもしれないことを理由にした中絶が行なわれている。 
 
それに対して、障害者団体を中心に、生まれてくる子どもの障害を理由にした選択的中

絶は障害者差別であるという批判がなされてきた [2]。障害をもって生まれてくる子を「望

まない」という判断を前提にした選択的中絶は、現在、障害や疾病とともに生きている人々

に対して「あなたたちは生まれてこなかったほうがよかった」と言っていることになる、

という批判である。こうした批判を受けて、選択的中絶は、女性が「望まない妊娠・出産」

を終わらせるための人工妊娠中絶の権利に含まれるのかどうか、また、選択的中絶を前提

にした出生前診断は、自分の身体の情報へのアクセス権に含まれるのかどうかをめぐる議

論が行なわれてきた。 
 
この問題を「障害者の権利と女性の自己決定権の衝突」の問題として論じる議論がある。

具体的に問題にされるのは、①「選択的中絶」を女性の生殖への権利（リプロダクティブ・

ライツ）に含めることが、現に存在する障害者に対する差別になるのかどうか、②障害者

差別であるという主張には、女性の生殖への権利や出生前診断へのアクセスを「制限する

正当性」があるのか否か、といった点である。 



しかし、以下でいくつかの論考をとりあげて見ていくように、選択的中絶や出生前診断

の問題において真に問われているのは、「女性と障害者の権利の衝突」でもないし、「胎児

と妊娠した女性の権利の衝突」でもない。逆に言えば、出生前診断‐選択的中絶の問題を

「権利の衝突」といった図式でしか見ないとすれば、本来問われるべき問題を問わずに済

ませてしまうことになる。本来、問われるべきであるのは、権利を「衝突」させている社

会的・政治的な状況である。 
 
本稿は、こうした点を明らかにした上で、障害者運動や障害学 [3] が提起した「社会モデ
ル」の観点から、選択的中絶や出生前診断を擁護する議論を批判し、それを通して生命倫

理学と生命をめぐる言説の政治との関係について考察することを試みたい。 
 
１．「権利間の衝突」という図式 
 
１－１．Mahowaldの議論とWassermanの応答 
 
 ここでは、『障害・差異・差別』と題された論集に収められたMary Ｍahowaldの議論と、
それに対する David Wassermanの応答を見ることを通して、選択的中絶‐出生前診断の問
題を「権利間の衝突」の問題として捉える見方を検討したい [4]。 
 
 Mahowaldは、「障害を持った人々の権利擁護」と「女性の権利擁護」とのあいだの「対
立関係」という問題設定から議論を始める。この問題設定から出発して Mahowald は、胎
児に障害があるかどうかという問題と、女性のリプロダクティブ・ライツとは切断可能で

ある、と論ずる。彼女によれば、妊婦の自律性にたいして胎児の「道徳的地位」のほうが

弱い（less compelling）場合には、障害の有無に関わりなく中絶は許される（Mahowald:237）。
ここで問題は、「妊娠した女性と胎児」の問題に置き換えられている。Mahowaldによれば、
この問題は、どの時期から胎児に人格としての地位を認めるか、という「線引き問題」に

よって解決できるのである。「障害という事実はそのものとしては、〔女性の〕選択には無

関与なのである」（ibid．，括弧内は引用者による補注）というのが彼女の結論であると言っ
てよい。 
 
 この Mahowald の議論に対しては、同書のなかでも共著者の Wasserman が反論してい
る。反論のポイントは、「出生前診断と選択的中絶の問題は、胎児が道徳的地位を持つかど

うかという問題とは無関係に生ずる」（Wasserman:283）という点である。Wassermanは、
「中絶される胎児の死からは切り離された」出生前診断と選択的中絶の「害悪」として、

インペアメント（損傷）を持つ人々の数の削減、障害者に対する排除的な態度の強化、な

どをあげているが、その「どれもが胎児が重要な道徳的地位を持っているという前提に関



わらない」と指摘する（Wasserman:278-9）。また、Wasserman によれば、問題は、出生
前診断の情報にたいするアクセスを制限することが「知る権利」と衝突するかどうか以前

に存在する。 
 
 Wassermanが言うように、問題は胎児の権利と女性の権利との対立ではない。また、出
生前診断‐選択的中絶を国家などの機関が制限・規制する正当性があるかどうかを問う前

に、それを行なう理由を問うべきである。問題にされているのは、まさにこの「理由」だ

からである。Mahowald のように、問題を「線引き問題」に還元すると、ある時期以前に
行なわれる中絶はいかなる理由があっても認められるが、それ以降の中絶はいかなる理由

であれ認められないということになる。すなわち、「線引き問題」では「理由」への問いそ

のものが消去されてしまうのである。 
 
 Mahowald の議論を好意的に解釈すると、彼女は「障害」を理由にした中絶を全面的に
肯定することを避けるために、問題を「障害者の権利と女性の自己決定権の衝突」という

図式から、「障害」そのものには無関与な、「胎児と妊娠した女性」という図式に移行させ

たのではないか、と考えることもできる。というのも、「現存する障害者と女性の権利」の

衝突という図式から言えるのは、「選択的中絶が現存する障害者に対する直接的な危害にな

るわけではないから、女性の自己決定権を制限する正当性を持たない」ということだけだ

からである。しかし、いずれの図式にせよ、真に考察すべきことは先送りされてしまって

いる。 
 
１－２．問題の所在 
 
 Mahowald と Wasserman の議論から言えることは、Mahowald は問題を解決したので
はなく逸らしているということである。Wasserman が言うように、「出生前診断と選択的
中絶の問題は、胎児が道徳的地位を持つかどうかという問題とは無関係に生ずる」（ibid）
とすれば、問題はどこにあるのだろうか。先の議論から離れて考察してみよう。 
 
 選択的中絶や出生前診断をめぐる生命倫理学の議論は、ある個人（障害者）の権利擁護

のために別の個人（女性）のリプロダクティブ・ライツを制限することが正当化されるか

どうか、という問題として論じられることが多かった。しかし、このような問題の立て方

をする以前に、中絶が非合法にされている現状と、中絶を認める条件に国家が「胎児の障

害」を含もうとしてきたという歴史的な経緯をまず問題にすべきではないだろうか。こう

した現状と歴史そのものに問題があるとすれば、その現状と歴史を条件として立てられて

いる「問題」に正面から応答しようとすることは生産的ではないだろう。問われるべき問

題は、第一に、なぜ中絶が非合法なのか、第二に、なぜ選択的中絶や出生前診断があるの



か、である。障害者の権利と女性の自己決定権が「衝突」させられてきたのは、中絶一般

を非合法化した上で、「胎児の障害」を合法的中絶の用件に含めようとする国家によってで

ある [5]。選択的中絶の問題と女性の自己決定権の擁護は、本来まったく別の問題であると

すれば [6]、女性の自己決定権の擁護からは中絶の無条件合法化を目指す立場、障害者の権

利擁護からは出生前診断と選択的中絶への反対と「社会モデル」に則った社会的障壁の削

減を目指す立場しか帰結しないはずである。 
 
 さらに、「障害を持った子を産み（育て）たくない」と考えさせる最大の理由になってい

るのは、現在のこの国の社会で障害を持った子どもを育てることが、そうでない場合より

も困難が伴うからである。そして、この理由によってなされる決定が「女性の自己決定権」

の範囲の問題になってしまっているとすれば、それは子育ての負担が女性に押し付けられ

ているからにほかならない。前者は社会的に、後者はとくに男性が解決すべき問題である。 
 
２．出生前診断をめぐるダブル・スタンダード  
 
 前節で見たように、出生前診断‐選択的中絶の問題は「女性と障害者の権利の衝突」と

いう図式のなかで理解されるべきではなく、健常者中心の社会全体が受けとめるべき問題

である。この節では、いくつかの論文を参照しながら、問題になっているのは、「障害はな

いほうがよい」という健常者の見方であるということを確認したい。 
 
 出生前診断‐選択的中絶を正当化しようとする議論の大きな論拠は、「障害を持つ胎児」

を中絶することと、現在生きている障害者を差別することとは別である、という点である [7]。

つまり、出生前診断や選択的中絶が否定しているのは「障害者」ではなく「障害」であり、

したがって障害者差別ではない、ということである。しかし、以下で見るように、「障害」

と「障害者」を切り離して、「障害」だけを否定しようとする議論を簡単に受け入れること

はできない。というのも、障害者にとって、「障害はない方がよい」と簡単に言い切ること

はできないからだ。 
 
 玉井真理子［1999a］は、選択的中絶は「誰が何のために」行なうのか、と問う。まず、
「誰が」行なうのかといえば、中絶される本人が自分で自分を中絶することはありえない

から、障害を持って生まれてくる子を望まない周囲の人々である。「何のために」という問

いに対しては、①「障害を持って生まれてきたら本人が不幸になる」、②「障害児が生まれ

ると家族が苦労する」という二つの答え方が考えられる（玉井［1999a:115］）。だが、人（健
常者）が他人（障害者）の幸／不幸を評価することは原理的に不可能だから、①は認めら

れない。そして②の「家族の負担」は社会的に解決されるべきものである。結局、「『本人

の不幸』に関しても多くは周囲がそのように判断しているだけに過ぎない」（ibid:116）。ま



た、予防や治療も、障害が「ない方がいいに決まっている」という価値観の下で行なわれ

る限り、選択的中絶を正当化する「障害に対する否定的価値観が内包されている」（ibid:116）。 
 
 また、立岩真也［2002a］も、「障害はないにこしたことはない」という出生前診断‐選
択的中絶を正当化する理由を問題にする。立岩が問題にするのも、障害がない方がよいの

は「誰にとって」（ibid:66）なのかという点である。立岩は、著名な生命倫理学者の一人で
あるピーター・シンガーの主張を取り上げる。障害そのものを否定するが、現に存在する

障害者を否定するわけではないというシンガーの議論は、「障害」と「障害者」を切り離し

た上で、「障害はよくない」と論じることによって、出生前診断を擁護しようとする議論の

典型であると言える [8]。こうした主張に対して立岩は、「障害はよくない」と言えるのは「誰」

なのか、という点を問題にする。障害者運動や障害学が主張してきたことの一つに、「障害

は個性である」という主張がある。つまり、すべての障害者が障害を否定的に考えている

わけではないのである。また、社会に否定的な意味を与えられてきた障害に対して肯定的

な（個性としての）意味を与えなおすことは、障害者自身にとっては自己の尊厳を回復す

るためのプロセスの一つでありうる。障害と障害者を切り離そうとするシンガーの議論は

こうした主張やプロセスを認めていない。たしかに、「自分でできることがよいこと、よい

と思うことを否定できないし、否定する必要はない」（ibid:57-8）し、「本人が自らがより
好ましいものとして採用しようとするなら、それを拒絶すべきではない」（ibid:58）。だが、
それはいずれも「本人にとって」である。そして、「問題は誰がそれを決めるかである」

（ibid:62）。 
 
 立岩が指摘するのは、障害者自身にとっては、障害があることそのものがよいか悪いか

を単純に言うことはできないが、「他方、周囲にとっては（負担という点では）障害がある

ことは確実に都合が悪く、ないことはよいことである」（ibid:66）という点である。「障害
はないほうがよい」と言えるのは、つねに周囲の健常者であって、「それはつまりは、人の

ことを手伝うのは面倒だということ以外のことではない」（ibid:74）。すなわち、「障害を持
った子は生まれてこない方がよい」という健常者の判断は、端的に「障害者は周囲の迷惑

だ」と言っていることになる。 
 
３．「社会モデル‐マイノリティ集団モデル」[9] と言説の政治 
 
 「障害はない方がよい」という健常者の見方は、障害者は生活したり活動するのが困難

であるという現状認識に基づいている。この場合、困難の原因は障害者個人の身体に求め

られている。すなわち、まず先に「障害のある身体」が存在し、それが、社会的・政治的

に生活し活動することを困難にさせる原因であると考えられている。障害者運動や障害学

は、障害者の生活上の不利益や困難の原因を「障害のある身体」に求めるこうした見方を、



「医療モデル＝個人的悲劇モデル」 [10] と呼んで批判する。知られているように、このモ
デルに対して、障害者運動やそれをもとに展開されてきた障害学は障害の「社会モデル」

を対置する [11]。 
 
 「社会モデル」は、「障害（disability）」を身体的な「損傷（impairment）」と切り離し、
障害を「社会的・環境的・態度的障壁を指す概念」[12] として定義し直す。「障害とは何か」
は、その人が生きている「社会が何を障害と見なしているか」によって決まるという認識

である。「社会モデル」は、「障害」は社会によって構築（構成 construct）されるもの、つ
まり「社会的構築物（social construction）」であると主張する。この立場は、マイノリテ
ィ運動と理論のなかで「反本質主義（ anti-essentialism）」あるいは「構築主義
（constructivism）」と呼ばれる立場に対応している。すなわち、マイノリティという政治
的・社会的な位置（すなわち政治的・社会的諸権利をめぐるマジョリティとの格差 [13] ）
の原因は、その人の（女性、同性愛、身体的損傷、人種等々といった）属性ではなく、そ

うした属性に対して否定的な意味づけをすることによって政治的・社会的権利の剥奪を正

当化し、自己の既得権益を守ろうとするマジョリティ（社会）の態度にある、という主張

である。 
 
 社会的な不利益の原因を、医学的に診断される身体的な損傷に求める「医療モデル＝個

人的悲劇モデル」に対して、「障害」という概念の社会的構築性を主張する「社会モデル」

は、医学的に確定できる身体的な損傷が「障害の（真の）原因」であるという信念を認め

ない。というのも、社会的・政治的な不利益の根本的な原因が障害者自身の身体に求めら

れると、社会がその阻害を除去する負担を負う義務はないということになってしまうから

である。 
 
 本稿にとって、「社会モデル‐マイノリティ集団モデル」の含意は、ある「社会」におけ

るマジョリティの認識や言説それ自体が、当の「社会」を形成する力の一つになる、とい

う点である。こうした観点から見れば、たとえば「障害はないほうがよい」という非障害

者による評価や言説は、障害者に対して現実に不利益をもたらす社会的な制度を正当化し、

それを補強する力の一つになっていると言えるだろう。「マイノリティ」とされてきた人々

が指摘してきたのは、こうしたマジョリティによる同情的な感情を含んだ「みなし」こそ

が、「マジョリティ‐マイノリティ構造」を追認・反復することで、この構造を自己言及的

に形成する力（権力）の一部になるということである。 
 
 「社会モデル」が提起したことは、第一に、「障害」とは「社会的構築物」であるという

こと、第二に、「社会的構築物」である限り、それはある状態を「障害」と見なすマジョリ

ティによる社会的な言説と実践を離れて実体的に存在しない、ということである。この第



二の点から、「障害はない方がよい」という健常者の言葉や考え方の前提には、「障害」を

個人の属性であるとする考え方があり、それこそが「人を無力化する社会的環境（disabling 
society）」[14] の構築に関与している、と言うことができる。また、「障害者はかわいそう」
といった同情にも注意が必要である。こうした「かわいそう」という感情が、「障害者はか

わいそうである」という一般命題の個人への適用であるとすれば、それは個人を「障害者」

という範疇に押し込めていることになるからだ [15]。 
 
４．結語：生命をめぐる言説―政治と生命倫理学 
 
 出生前診断あるいは選択的中絶に関する議論もまた、「障害」をめぐる様々な言説によっ

て織りなされる「生命をめぐる政治」のなかに位置づけられる。「障害はない方がよい」と

いう言説が、当の「障害」を構成することに関与しているのだから、この前提を問う前に

「権利間の衝突」という図式を単純に受け入れることはできない。議論はむしろ、この図

式の前提にされている「障害はない方がよい」という「みなし」を再考し、それを解体す

る、それ自体一つの政治的な実践であるべきではないだろうか。 
 
前節で見たように、「障害」を社会的な構築物とみなす「社会モデル」の含意の一つは、

差異化し差別化する言説と実践においてこそ「障害」が構成されることを明らかにした点

にある。言いかえれば、「障害」は、ある状態を「ない方がよい」とみなす言説と実践を離

れて実体的には存在しないということだ。したがって、「障害」について語る言説は、つね

にすでに「障害」を構成する、あるいは脱構築する言説の政治に組み込まれていることに

なる。 
 
 先に見たように、現存する障害者に対する社会的差別を撤廃することと、障害のある子

どもを望まないという判断は両立すると主張する議論がある。この立場は、「障害はないほ

うがよい」という世間の「常識」は承認した上で、その評価と現存する障害者への社会的・

政治的な差別とは切り離すことができるという立場である。立岩真也や玉井真理子が言う

ように、「障害はないほうがよい」と一般論で語る健常者は、原理的に不可能であるはずの

「他者の生の評価」を行なうという誤謬を犯している。また、選択的中絶を擁護する論者

の一人である永田えり子は、より慎重な議論を展開している。永田によれば、障害を持っ

ているという理由で中絶する個人を「道徳的に非難すること」はできるとしても、それが

「自由な選択」である限り「個人の命の選択」を制限したり禁止することはできない（永

田［1995:139-140］）。その選択は恋愛において相手の「質」を選んでいるのと同じである、
というのがその論拠である。その上で永田は、「いったん生まれたすべての個人が生きやす

い社会を作る」（ibid:141）べきだと主張する。だが、「障害」を個人に内在する「質」と見
なして選択の基準とし、そうした選択の自由を認めるべきだという言説そのものが「すべ



ての個人が生きにくい社会」を構成している、ということに関する認識は欠けている。 
 
 健常者が「障害はない方がよい」と言うとき、「障害」は生まれてくる子どもの身体に位

置づけられている。そして、この「医療モデル＝個人的悲劇モデル」が、現存する障害者

に対する社会的差別を正当化する根拠になっている。医療モデルに依拠した認識を問わず

に「社会的差別を撤廃する」と主張しても、社会的差別の根底にある見方、つまり、差別

の理由や原因を障害者の身体の側に求める見方は保持されたままである。この立場からの

「社会的差別の撤廃」とは、健常者による「恩恵」や「施し」を越えることはない。 
 
 「社会モデル‐マイノリティ集団モデル」は、ある抑圧的なカテゴリーが社会的な構築

物であり、したがって可変的なものであると主張することによって、当のカテゴリーを解

体しようとする。たしかに、そうしたモデルの問題点も指摘されているし、その実践それ

自体が、カテゴリーを解体するためにカテゴリーに依拠せざるを得ないという（遂行的）

矛盾を内包している [16]。しかし、矛盾や問題を指摘する前に、問われているのは「マジョ

リティ」という位置であるということに留意する必要がある。つまり、求められているの

は、マジョリティ自身が自己を相対化し、自身を変革することなのである [17]。 
 
 生命に関わる言説は、つねにすでに生命をめぐる言説の政治のアリーナのなかに位置づ

けられている。もちろん「生命倫理学」もこの政治の外部に立つことはできない [18]。問
われているのは、生命倫理に関わる言説はそのどの位置に立とうとしているのかである。  
 
 
 
〈注〉 
 
[1]  玉井真理子［1999a:109-112］が述べているように、必ずしも出生前胎児診断が選択的人工妊娠中絶

に結びつくわけではないし、むしろ結びつかない出生前胎児診断の方が件数としては多いようである。し

かしここで議論の対象とするのは、障害をもって生まれてくる子どもの出産を防ぐという目的と理由によ

って行なわれる出生前診断である。 

 

[2]  もちろん、こうした指摘は最近になってはじめて行なわれたわけではない。多くの論者が指摘してい

るように、日本においても少なくとも 30 年以上にわたってこの問題に関する議論が積み重ねられてきた

（市野川・立岩［1998］）。そうした議論は、問題は出生前診断や遺伝子診断といった技術にだけ起因する

ものではない、ということを示唆している。技術的な展開があってはじめて問題が提起されたのではなく、

逆にそうした技術を開発・展開させる欲望が問題にされているのである。一般に「生命倫理学」の対象と

される諸問題についても、「技術が問題を提起する」という見方ではなく、むしろその技術を開発し展開さ



せている欲望を問題にするという観点が必要である。 

[3]  「障害学」（Disability Studies）とは、「障害を分析の切り口として確立する学問、思想、知の運動」

である。その主張は主に、①「従来の医療、社会福祉の視点」から障害や障害者をとらえるのではなく、

「社会が障害者に対して設けている障壁」に着目すること。また②「障害独自の視点の確立を志向し、文

化としての障害、障害者として生きる価値に着目する」（長瀬［1999:11］）こと、の二つである。①は「障

害」を社会的障壁と読み換えることから「社会モデル」と呼ばれ、②は一つの文化として「障害」を評価

することから「文化モデル」と呼ばれる。 

 

[4]  Silvers,Wasserman,Mahowald.,ed［1998］．同論集は、3人の著者それぞれの独立した論文、その論

文に対する他の共著者によるコメント、そしてそのコメントに対する論文の著者の応答、という形式で構

成されており、各著者の主張のポイントがその相違点を通して明らかになっている。 

 

[5]  もちろん、「国家」が女性と別のところに存在するわけではない。個々の女性の欲望が選択的中絶を求

める社会の欲望の一部でありうるし、女性自身がそうした国家政策を正当化していることも充分ありうる。

したがって、「女性と障害者の衝突が〈国家によって〉引き起こされてきた」、という表現は正確ではない。

しかし、女性は、一貫して国家によって次世代再生産装置としてコントロールの対象と見なされてきた（藤

目［1999］、荻野［1994］等。資本主義システムという観点から論じたものとして、小倉［1997］）。した

がって、こうした表現は不正確だが依然として必要である。 

 

[6]  三輪［2002:218-219］。 

 

[7]  玉井［1999b］参照。 

 

[8]  シンガー［1993:54＝1999:65］（立岩［2002:50］）。 

 

[9]  「社会モデル‐マイノリティ集団モデル」という表記は、Asch［2001］による。 

 

[10]「社会モデル」にとって「医療モデル」とは「個人的悲劇モデル」である。石川［2000］を参照。 

 

[11]  石川［2000:156-158］、倉本［2002］などを参照。 

 

[12]  石川［2000:159］。 

 

[13]  「マイノリティの問題は、社会の一部の人々の社会的位置をめぐって派生する問題であるから明ら

かに社会問題といえる。マイノリティとして存在する以上、その問題はアプリオリには存在し得ない。マ

イノリティの問題はそれに対峙するマジョリティとの関係の問題でもある。……問題の共通項はそれぞれ



の問題においていずれも民主主義的諸権利をめぐってマジョリティとマイノリティとの間に社会的格差が

形成されているという現実である」（豊田［1998:103-4］）。 

 

[14]  もちろん“disabling society”は、文字通り訳せば「できなくさせる社会」であるが、「人を無力化

する社会的環境」という石川［2000］の訳はその含意を汲み取っていると思われる。 

 

[15]  たしかに「かわいそう」という感情そのものを否定することはできないかもしれない。しかし同時

に、まさにその「かわいそう」という評価が、そのようにみなされる人々を「かわいそう」な状況に押し

込め、さらにそれを覆い隠す効果を持つこともあるという点に留意する必要がある。「脳性小児マヒ者の生

活,思想そして肉体との格闘」（DVD版帯書き）を描いた映画『さようなら CP』（原一男監督、疾走プロダ

クション製作、1972年）の冒頭部分でも街頭でカンパする人々の障害者に対する「同情」が問題にされて

いる。また、障害者に対する「かわいそう」という感情と、障害者差別との関係を論じたものとして、田

村［1999］を参照。 

 

[16]  「マイノリティ」とされてきた人々は、自分自身に付与されたカテゴリーの社会的・歴史的な構築

性を明らかにすることによって、そうしたカテゴリーによって正当化されてきた不正義を糾し・正そうと

する。だが、倉本智明が指摘しているように、「フェミニズムについても妥当することだが、社会モデルは、

それまで医学的な次元で語られてきた問題を、社会という文脈で語りなおすにあたって、戦略上の必要か

らとはいえ、身体に関わる問題を棚上げすることで、それについて語る回路を自ら閉ざしてしまった」（倉

本［2002:199］）。すなわち、カテゴリーの社会的な構築性という主張は、そのカテゴリーを構築する社会

を解体する前に、逆にカテゴリーを解体しようとする実践そのものの基盤を掘り崩すことになってしまう。

この基盤とは、カテゴリー化に伴う共通の記憶や経験であり、「障害者」においては身体的な損傷

（impairment）による経験である。解体しようとする実践の根拠となる「わたしたち」のアイデンティテ

ィは、すでに構築されたカテゴリーに依拠するしかない。だが、解体の「矛先は必然的に自分たちの過去

および現在の諸実践にも向けられる」（石川［2001:162］）ことになる。社会的カテゴリーの解体は、当の

カテゴリーの名のもとに結束した「わたしたち」（そして「わたしたち」が共有する経験）の解体でもある。

そしてそれは、すでに構築されている差別的な社会に利することになる。こうした点に関して、ゲイとレ

ズビアンについてだが、レオ・ベルサーニは次のように指摘している。「ゲイ男性とレズビアン女性は、自

分がどのようにしてゲイ男性、レズビアン女性として作り上げられてきたかを自覚するほど洗練されたと

き、その瞬間に姿を消してしまったのである。特殊なゲイのアイデンティティを疑うこと（と相関してホ

モセクシュアリティの病因調査研究を信じないこと）は、健常者の支配制度への抵抗に必須不可欠である

根拠そのものを除去するという、奇妙だが予想された結果を招いてしまった。わたしたちは自分たちを作

り上げてきた知と政治制度の特質を剥ぎ取ろうとして自分をも消去してしまった。……ゲイからゲイの性

質を奪い取ればホモフォービア（同性愛恐怖者）たちの圧力が強まるだけである。これはホモフォービア

たちの基本目標―ホモセクシュアルたちの排除―をそれなりに実現する」（ベルサーニ［1995＝1996:4-6］）。

障害者運動のパラドックスは逆に、「わたしたち」の結束を容易にする身体的な損傷（impairment）の再



発見が、差別を正当化する医療モデルを承認することになりかねない、という点である（石川［2000］

［2001］）。しかし、社会の抑圧に対抗するために、さしあたり抑圧的なカテゴリーの名のもとに結束せざ

るを得ないという「マイノリティの言説戦略」（石川［2001］）のパラドックスや限界が示しているのは、

「誰が何のためにどの範囲での結束を必要としているのか」（鄭［1997:57］）という問いである。そこで何

よりもまず問われるべきであるのは結束を強いている「マジョリティ」という位置である。 

 

[17]  石川［2000:41-42］。 

 

[18]  豊田正弘［1998］が指摘しているように「社会問題」の部外者は存在しない。 

 

 

〈参考文献〉 

 

Asch, Adrienne［2002］“Disability, Bioethics, and Human Rights”, in: Handbook of Disability 

Studies．，Gary L. Albrecht, Katherine D. Seelman, Michael Bury.,London, Sage. 

 

Bersani,Leo［1995］HOMOS, Harvard Univ. Press.＝［1996］船倉正憲訳『ホモセクシュアルとは』法

政大学出版局 

 

Silvers,Anita, Wasserman,David, and Mahowald,Mary B. ［ 1998 ］ Disability,  Difference, 

Discrimination, Rowman & Littlefield 

 

Singer,Peter［1993］Practical Ethics, 2nd Edition,Cambridge Univ. Press.＝［1999］山内友三郎・塚崎

智監訳『実践の倫理［新版］』昭和堂 

 

浅井美智子・柘植あづみ編著［1995］『つくられる生殖神話』制作同人社 

 

石川准［2000］「平等派でもなく差異派でもなく」、倉本・長瀬編著『障害学を語る』エンパワメント研究

所 

 

―［2000］「ディスアビリティの政治学―障害者運動から障害学へ―」、『社会学評論』200号 

 

―［2001］「マイノリティの言説戦略とポスト・アイデンティティ・ポリティクス」、梶田孝道編著『国際

化とアイデンティティ』明石書店 

 

石川准・長瀬修編著［1999］『障害学への招待―社会、文化、ディスアビリティ』明石書店 



石川准・倉本智明編著［2002］『障害学の主張』明石書店 

 

市野川容孝・立岩真也［1998］「障害者運動から見えてくるもの」、『現代思想』1998年 2月号 

 

小倉利丸［1997］「売買春と資本主義的一夫多妻制」、田崎英明編著『売る身体／買う身体』青弓社 

 

荻野美穂［1994］『生殖の政治学 フェミニズムとバース・コントロール』山川出版社 

 

金満里［1996］『生きることのはじまり』筑摩書房 

 

倉本智明［2002］「身体というジレンマ―障害者問題の政治化はいかにして可能か」、好井裕明・山田富秋

編［2002:189-205］ 

 

齋藤有紀子編著［2002］『母体保護法とわたしたち―中絶・多胎減数・不妊手術をめぐる制度と社会―』明

石書店 

 

立岩真也［1997］『私的所有論』勁草書房 

 

― ［2000］『弱くあることの自由へ』青土社 

 

― ［2002a］「ないにこしたことはない、か・1」、石川・倉本編著［2002］ 

 

― ［2002b］「確かに言えることと確かには言えないこと」、齋藤編著［2002］ 

 

玉井真理子［1999a］「『障害』と出生前診断」、石川・長瀬編著［1999］ 

 

― ［1999b］「出生前診断・選択的中絶をめぐるダブルスタンダードと胎児情報へのアクセス権」、松友

編著［1999］ 

 

田村京子［1999］「『かわいそう』という感情をめぐって」、『医学哲学 医学倫理』第 17 号、日本医学哲

学・倫理学会 

 

鄭暎惠［1997］「レズビアン／ゲイスタディーズの現在」、（浅田彰＋鄭暎惠＋クレア・マリィ＋河口和也）

『現代思想』1997年 5月号（臨時増刊） 

 

テッサ・モーリス－鈴木［2001］「偽りのアイデンティティへの権利」、栗原彬・小森陽一・佐藤学・吉見



俊哉編『越境する知 6 知の植民地：越境する』東京大学出版会 

 

豊田正弘［1998］「当事者幻想論」、『現代思想』1998年 2月号 

 

長瀬修［1999］「障害学に向けて」、石川・長瀬編著［1999］ 

 

永田えり子［1995］「生殖技術と市場」、浅井・柘植編［1995］ 

 

藤目ゆき［1999］『性の歴史学 公娼制度・堕胎罪体制から売春防止法・優生保護法体制へ』不二出版 

 

松友了編著［1999］『知的障害者の人権』明石書店 

 

三輪和惠［2002］「人工妊娠中絶と女性の自己決定権」、齋藤編著［2002］ 

 

好井裕明・山田富秋編［2002］『実践のフィールド・ワーク』せりか書房 


