
Title 映像と学習 -遊びとしてのコミュニケーションの可能
性

Author(s) 内海, 博文

Citation 大阪大学大学院人間科学研究科紀要. 2007, 33, p.
213-236

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/11526

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



                   映 像 と 学 習                  213 

 
 
 
 
 

映像と学習 
─遊びとしてのコミュニケーションの可能性─ 

 
 
 
 
 
 
 
 

内 海 博 文 
 
 
 
 
 

目次 
1. 映像を「読む」から「書く」へ 
2. 映像と他者 
3. ベイトソンの学習論 
4. 映像を書くことと想像力 
5. ある NPO での試み 
6. 遊びとしてのコミュニケーション 



214 



                   映 像 と 学 習                  215 

  

 
映像と学習 

─遊びとしてのコミュニケーションの可能性─ 
 

内海 博文 
 

「われわれは、とくに初等教育で詩、物語、戯曲、図画、写真、彫塑、音楽

などによってつくることの価値を学ぶ。……しかし、この種の教育がもつ欠

陥の主要なものは、それがあそびの一形式とみなされていることである。つ

まり、一定の年齢になると、他の子どもじみたことと一緒に中止され、かえ

りみられなくなってしまうのである。……この種の活動を中止したり、その

上に『より現実的な』『より実際的な』仕事を設定するようなことはするべ

きではない」（R.ウィリアムズ『コミュニケーション』, 156） 
 

１ 映像を「読む」から「書く」へ 

─メディア・リテラシー論の新潮流─ 
 

「メディア・リテラシー」概念は、「人間がメディアに媒介された情報を、送り

手によって構成されたものとして批判的に受容し解釈すると同時に、自らの思想や

意見、感じていることなどをメディアによって構成的に表現し、コミュニケーショ

ンの回路を生み出していくという複合的な能力」（水越 2002: 92-93）と定義される。

ここで 2 つに区分されている能力──情報を「読む」と「書く」──のうち、社会

学や教育学などが主たる関心を向けてきたのは前者、とりわけマス・メディアなど

の情報を批判的に受容し解釈する能力である。これに対し情報を「書く」行為につ

いての考察はいささか立ち後れてきた。このことは本稿で取り上げる映像メディア

にも当てはまる。「メディア教育は言語教育、特に文学批評系の実践から始まって

いるため、メディアリテラシーの世界では、メディア上に構成された意味を批評的

に読み解く活動が中心になってきた。ビデオカメラを利用して番組を作るなどの表

現活動も行われているが、それはあくまでもより深く読み解くための補助的な存在

であった」（山内 2003: 55）。 
だがこうした状況は情報メディアの発達により急激に変化しつつある。比較的安

価で高性能なビデオカメラやパソコンを用いた編集技術、プロジェクターでの上映

やネット上での映像配信といった物理的条件の変化により、映像を「書く」行為は

かつてないほど身近になりつつある。映像を「書く」行為のもつ可能性を探ること

は、今後のメディア・リテラシー論において重要な課題となるだろう。「たんにマ

大阪大学大学院人間科学研究科紀要 33；213-236（2007）



216 

スメディアを批判したり、デジタル情報技術に対して否定的、消極的な態度をとる

だけでは何も変わりはしない。‥‥私たちは、批判的聴衆であり、同時に能動的な

メディア表現者であるような全体性、循環性をもった、新たなメディアに関わる人

間像をかざしながら、遊具としてのメディアの魅力を見失わず、混沌としたデジタ

ル・メディア社会のなかに、自らを位置づけ、生きていくことができるのではない

だろうか」（水越 2002: 129）。 
 本稿の課題は、映像を「書く」という行為が私たちにとって持つ可能性をごく限

られた観点から理論化することである。映像を「書く」行為は、単なる情報のやり

取りをこえて、情報の送受信のあり方それ自体を変化させる学習ないしコミュニケ

ーションとしての可能性をもつ。コミュニケーションないし学習のもつこうした局

面を「遊び」と呼べば、映像を「書く」行為は、「遊び」としての学習ないしコミ

ュニケーションの機会をより多くの人々に開いていくうえで有効である。これが本

稿の主張である。 
 

２ 映像と他者 

─映像を書くことの難しさと面白さ─ 
 
 筆者は、2005 年度から大学での講義やある NPO の運営するフリースペースでの

授業でビデオカメラなど映像メディアの利用を試みている。なぜか。「本づくり」

や「名詞パンフレット」などのプロジェクトを行っている長谷川（2003）の次の言

葉が（事後的にみれば）筆者の意図に近かったように思われる。 
 

 もとよりわたしたちには「本づくり」が豊潤な可能性を包摂することにつ

いて、あらかじめ十分な予見の持ち合わせはなかった。本をつくってみたら

おもしろいに違いないだろうし、そこからメディアについて多くを学ぶこと

ができるはずだ──。やや乱暴な言い方になるが、事前に了解されていたも

のといえば、いささか漠然とした見通しにすぎなかった。……ただ、われわ

れの意図はもう少し別のところにあった。それは、参加者がメディアについ

て学習するための方法という目的と同時に、これが企画・実践者であるわれ

われ自身にとっての問題構制を浮上させる場になりうるだろう、という直感

的かつ切実な意識である。「本づくり」という活動を一種の「遊び」として

実践するなかで、これまで漠然と抱いてきた「何か」を問題として再補足、

再発見していくことができるのではあるまいか。そう考えたのだった。（長

谷川 2003: 53） 
映像メディアは格段に手軽になった。とはいえ映像メディアに触れたことのない

人もまだ多い。筆者自身、ごく最近までビデオカメラに触ったことなどなかったし、



                   映 像 と 学 習                  217 

そもそもそうしたことに関心すらなかった。私がビデオカメラに触れるようになり

映像を「書く」ことに興味を覚えるようになったのは、たまたまそうした機会を人

に与えられたからであった。筆者の講義に参加する受講生の多くもビデオカメラに

触れたことも関心もない人たちであった。そうした人たちが授業のなかで実際に撮

影を経験してみれば、それは「おもしろいに違いない」し、「そこからメディアに

ついて多くを学ぶことができる」かもしれない。これが授業でビデオカメラを用い

た理由であった。少なくとも、映像メディアで書くことの意義を事前に十分考えて

いたわけではない。 
ただ筆者は、自分でビデオカメラを用いて撮影するなかで次のようなことを漠然

と感じてきた。映像を書くことがなんらかの意味で重要であるという主張は、すで

に 8 ミリカメラの時代から、市民メディアの育成や研究者によるドキュメンタリー

の作成といった形でなされている（LAYBOURNE & CIANCIOLO 1978、村川 1991、
野中・（財）横浜市海外交流協会 1996、SCHOUTEN & WATLING 1997）。マス・メ

ディアとは異なるレベルでの映像作成の重要性という点で筆者もこれらの議論と

関心を共にする。だがそうした問題のさらに手前で、より素朴な関心も抱いていた。

映像を書く行為をめぐる「難しさ」と「面白さ」がそれである。まずビデオカメラ

に触れるなかで筆者が感じたのは、なによりその「難しさ」である。映像を撮るこ

とは物理的には簡単である。スイッチを入れれば撮影できる。だがビデオカメラを

用いて何かを撮影する行為には、なにかしらの抵抗感がつきまとう。仕事や実験な

どでビデオをまわすならまだしも、いざ、そうした役割なしに撮影するとなると、

とたんに難しくなる。とくに「人」を撮影する場合、しかも一人ないし少数の人を

じっくりと撮影するとなるとなかなか安易には踏み切れない。こうした難しさは、

映像のいわゆる「暴力性」と密接な関わりを持つだろう。つまり、自分以外のもの

の姿を映像メディアによって一方的に切り取ることは、「暴力」と形容できるほど

の破壊力を持つ。だから映像を書くことは簡単ではないし簡単であるべきではない。

この問題はたしかに重要である。だがこうしたかたちで映像を書くことの「難しさ」

を語ることにも、少なからず違和感があった。それでは「難しさ」とともに筆者が

感じている「面白さ」が抜け落ちてしまうからである。もう少し正確にいえば、映

像を書くという行為の「面白さ」は、その「難しさ」と切り離せないのではないか

という印象を、自ら撮影するなかで持つようになっていた。だから、映像を書くこ

との「暴力性」を指摘するだけでは、映像を書くことの「面白さ」をうまく捉えら

れない。そのように考えていた。 
授業においてビデオカメラを用いることは、映像を書くことの「難しさ」と「面

白さ」をめぐるこうした自分自身の感覚にむきあう機会を与えてくれるかもしれな

い。映像の制作という「活動を一種の『遊び』として実践するなかで、これまで漠

然と抱いてきた『何か』を問題として再補足、再発見」すること。これが講義等で



218 

映像メディアを用いたより根本的な動機であった。むろんこうした問題意識の言語

化は事後的である。自らビデオカメラで撮影したり授業のなかでビデオカメラを用

いたりするうちに、徐々にこうした問題意識が形作られてきたという方が正確であ

る。授業では少なからぬ参加者が映像メディアに興味をもってくれた。同時に多く

の失敗や試行錯誤があった。そのなかから映像を「書く」という経験を理論化する

という課題が徐々に浮かび上がってくることになったのである。 
まず理論化の前提に据えたのが、他者の問題である。映像を書く行為には他者の

存在がつきまとう。撮影されるのが人であれば、そこには撮影する自分とは違う他

人がいる。加えて映像はそれを見る人がいて成立する。その場合、映像を見るのは

撮影した人や撮影された人でもありうるが、いずれとも異なる他人が見ることもあ

る。撮影する自分と撮影される他人、そして撮影されたものを見る他人。そうした

（少なくとも）３つの異なる立ち位置にいる人々が織りなす関係のなかで映像は成

立する。これが映像を「書く」行為がそのなかに埋め込まれている、もっとも基本

的な文脈（のひとつ）である。 
むろんこの問題はなんら特殊ではない。通常のコミュニケーションにもつきまと

う問題である。だが映像を書く行為には他者の問題がより顕著に現れる。その理由

の一つは、映像が「フレーム」によって成り立っているためである。フレームとは、

映像において画面の内と外を隔てる物理的かつ象徴的な枠組みである。「フレー

ム・・・。シニフィアン[意味するもの]として、それは切り取りであり、イメージ

の物理的な縁決めである」（フォザ、ギャラ、パルフェ 2006：69）。映像において

フレーミングされたイメージは、そもそも二次元であり現実の大きさや色彩等にも

通常対応しないが、映像を見ているときの私たちはフレーミングされたイメージを

自然な空間として受け止めようとする。フレーミングされたイメージという目に見

える空間から、その外側に広がる目に見えない空間を想像するからであり、あるい

は、そうした画面外の見えざる空間の想像に基づいて、フレーミングされたイメー

ジその一部として認識しようとするからである。この画面と「画面外空間」（オー

モン 2000: 24）の循環にフレームは関わる。だがいかにフレーミングが自然性を帯

びようとも、フレーミングは「断固とした選択」（フォザ、ギャラ、パルフェ 2006: 
72）である。「あらゆるフレームにかかわる操作は、別の読み方を決定する。フレ

ームの選択は本質にかかわる操作である」（フォザ、ギャラ、パルフェ 2006: 69-70）。
つまり、フレームを通じて映し出されるのは撮影された対象だけでない。むしろ、

それを撮影した人の「ものの見方」や「構え」を──通常のコミュニケーションで

はありえないほど可視的な形で──より多く映し出す。そして、そのようにして選

び出された「ものの見方」や「構え」、そしてそれに付随する想像が、つねに他の

人々と共有されるとは限らない。そこに、撮影される人、撮影する人、撮影された

ものを見る人のあいだの「ものの見方」や「構え」のズレ、つまり他者の問題が顕



                   映 像 と 学 習                  219 

在化する。 
だがフレームによって成り立っているだけなら、たとえば静止画像（写真）も同

じである。動画像において他者性の問題がより強く現れるとすれば、それはストー

リー性にも由来する 1)。むろん静止画像もストーリーと無縁ではない。だが静止画

像は、それを一こまとする、フレーム外のストーリーを想起させる。対して動画像

におけるストーリーは、フレーム内の動画像の配列に埋め込まれている。いいかえ

れば、静止画像では多様なストーリーを見る者に呼び起こすが、それらのあいだに

衝突が顕在化しにくい。これに対し動画像では、それを作成した人の「ものの見方」

や「構え」に即した特定のストーリーが提示される。そして提示されたストーリー

は、それを作成した人物の意図どおりにつねに受け取られるわけではない。映画に

関する次の一節はそのことを示唆する。「映画的な語りと観客とのあいだでは、こ

うした複雑なゲームが最後まで行われていく。私たち観客は、映画を見ているあい

だずっと、関係のない細部を整理し、仮説を立て、その仮説を吟味し、必要ならば

仮説を引っ込め、物語に順応し、系統立てて説明を試み・・・という具合に絶えず

物語に疑問を投げ続けているのだ」（ジアネッティ 2002: 59）。多様なストーリーを

見る者に呼び起こすが、それらのあいだに衝突が顕在化しにくい静止画像と異なり、

往々にして特定のストーリーをすでに備えている動画像は、それを作成した側とそ

れを見る側のあいだの「ものの見方」や「構え」のズレという問題をより顕在化さ

せやすい。こうしたズレは、撮影されているのが人であり、その人物が撮影された

映像を見る場合にはより頻繁に生じるかもしれない。 
 他者の問題を生む要因はフレームとストーリーという 2 つに尽きるわけではな

いが、ここでは以上にとどめておく。 
 先に触れた映像を書くことの「難しさ」の一端は、この他者の問題に由来すると

考えられる。だがすでに触れたが、こうした「難しさ」を映像の暴力性として整理

するだけではおそらく不十分である。「ものの見方」や「構え」のズレが生じやす

いこと、これが映像を書くという行為の「難しさ」だとすれば、それは同時に映像

を書く行為の「面白さ」の源泉でもある、というのが筆者の印象だったからだ。「も

のの見え方」や「構え」のズレのなかで映像を書くこと。この行為のどこに「面白

さ」が潜んでいるのか。これが以下での理論化の方向性である。 
 

３ ベイトソンの学習論 

 

 映像を書く行為の面白さと難しさを理論化するうえで手がかりとなったのが、ダ

ブルバインド論で知られる G.ベイトソンの学習論である。以下では論文「学習とコ

ミュニケーションの階型論」を中心にベイトソンの学習論を簡単に整理する 2）。 
 ベイトソンによれば、「学習」とは一般に、失敗や試行錯誤を通じて何かが変化



220 

していくプロセスを指す。人間を含めた有機体は、失敗や試行錯誤を通じて「将来

のためのなにかしらの技量」を身につける。そのとき私たちは「学習」が起こった

という。失敗や試行錯誤のない学習も考えられる。J. フォン・ノイマンのゲーム理

論で想定された「プレイヤー」の学習が一例である。想像上のこの学習者は、定義

上、（答えの算出が必ず可能な）問題の解決に必要な、すべての計算を行うことが

できる。また、なされた計算のうち利得を最大化する計算に従わずにはいられない。

このプレイヤーの行動も変化という点では学習の一種である。だがプレイヤーは

「失敗から学ぶ」能力を欠く。そのためその学習はいかに複雑なものであれ、「外

界の出来事からの単純な情報受信以上のものではな」く、受信された情報にもとづ

く適応にすぎない。これをベイトソンは「ゼロ学習」と呼ぶ。この数学的フィクシ

ョンと違い、現実の有機体が直面する問題は答えの算出がつねに可能ではない。ま

た問題の解決に必要なすべての計算を行えるわけでもない。さらになされた計算の

うち、利得を最大化する計算に必ず従うわけではない。そこに現実の学習には失敗

や試行錯誤がつきまとう。試行錯誤を通じて既存の反応の仕方が変化すること、こ

れがベイトソンのいう「学習」である。 
 学習は、どのレベルでの反応が変化するかにしたがって大きく 3 つの型に分類で

きる。 
 まず「選びとった選択肢集合のうちのどのメンバーを選びとるのか」をめぐる学

習がある。特定の集合内部における反応の変化である。たとえば子どもは親や教師

に対しさまざまな行動を試す。そのうちどれが報酬や懲罰の対象であり、どれがそ

うでないのかを失敗や試行錯誤を通じて学習する。こうして「はじめの反応に代わ

る反応が、所定の選択肢群のなかから選びとられる」。この変化をベイトソンは「学

習Ⅰ」と呼ぶ。「心理学のラボでもっともふつうに『学習』と呼びならわされてい

る」のがこれである。 
 次に、「さまざまな選択肢集合のうち、どれを前にして選択を行うのか」をめぐ

る学習がある。選択肢集合自体をめぐる反応の変化である。たとえば親との間で有

効なある行為群を学習した子どもが、教師などほかの大人とのかかわりにおいても

同様の行為群を持ち込む。それがうまくいく場合、失敗や試行錯誤の減少がみられ

る。学習 I のスムーズな進行である。加えて「学習Ⅰのしかたについての学習」も

見られる。つまり、新しい関係の構築において既習の行為群がうまく受け入れられ

た場合、そうした行為群に対する学習や強化、一種の執着が生まれる。特定の関係

の取り結び方に関する学習ないし強化である。逆に、こうした行為群がうまく効果

を発揮しなかった場合、学習Ⅰの進行に遅延が見られる。現在置かれている新しい

関係において、自分が読み込もうとしている関係の作り方と要請されている関係の

作り方という複数のコンテクストの衝突を経験するため、「正しい」行動を打ち立

てるまでの失敗や試行錯誤が増加する。あるいは、失敗が「正しい」行動の確立へ



                   映 像 と 学 習                  221 

と向かわせるのではなく、「次こそは」という形で、従来的な関係の取り結び方に

対する執着を生み出すかもしれない 3）。またコンテクストの衝突を意識するあまり、

どう振る舞っていいのかわからず、「正しい」反応を探しあてるための試行錯誤が

できなくなるかもしれない。ベイトソンが「ダブルバインド」と呼んだのはこうし

たコンテクストの衝突が呼び起こす葛藤である。いずれにせよ、個々のテキストと

しての行為ではなく、個々のテキストとしての行為がその一端を構成している、コ

ンテクストとしての関係性（より正確には、個々の行為の選択を通じて設定される

関係性）についての学習のあり方が、「性格」と呼ばれるものを形づくる（勝ち気、

お調子者、自信過剰、気難しい、見せたがり、消極的、心配性、大胆、臆病、気さ

く、ユーモラス、ひょうきん、エネルギッシュ、抜け目がない、軽卒、慎重、楽天

家、宿命論者、ナルシスト、完全主義者、協調性に欠ける、自立心にかける、依存

的など）。こうした「性格」や「構え」、あるいは「まとめ方というものは、正しか

ったり誤っていたりする性格のものではない。‥‥それはインクのしみに各個人が

見る図のようなものだと言えるだろう。あの図にも、正しさもなければ誤りもない。

ただの『見方』であり、『見え方』なのである」。こうした「行為と経験の流れが区

切られ、独立したコンテクストとして括りとられる、その括られ方の変化」を、ベ

イトソンは「学習Ⅱ」と呼ぶ。 
学習の全体において学習Ⅱは学習 I より重要である。学習Ⅱを通じた「性格」─

その人の「自己 self」を規定するもの─の形成により、自分のものの見方を、いち

いち抽象的・哲学的・美的・倫理的に分析する手間を省くことが可能になる。結果、

「学習Ⅰのレベルの問題解決に費やされる思考プロセスの経済性を獲得する」。

「『これが優れた音楽家どうか知らないが、しかし私は好きだ』という対処のしか

たが、性格の獲得によって可能になる」。あるいは次の例がわかりやすいかもしれ

ない。私たちは「話が通じない」他人と遭遇する。多くの場合、一つ一つの言葉が

通じないという経験ではない。言葉が通じるが話は通じない。そこで起きているの

は、個々の言葉を理解するさいの互いの受容の仕方が異なっているという事態であ

る。同じ言葉をどのように受け止めるのか。その根本的な「括り方」の違いが話を

通じなくさせる。だとすれば、個々の場面でなされる個別的な学習の内容以上に、

そうした個別的な学習を支える「ものの見方」や「構え」の学習の方が、全体とし

ての学習のあり方を左右することは理解しやすい。「心理学のラボの外側にある、

われわれの奇妙な現実世界は、学習Ⅱに関わる現象で満ちみちている」。 
 ここからさらにベイトソンは、学習Ⅰや学習Ⅱとは異なるもう 1 つの学習の次元

を想定する。「学習Ⅲ」である。学習Ⅲは「“身にしみついた”前提を引きだして問

い直し、変革を迫る」プロセスと定義される。生において一種の執着心をもって臨

むことを身につけるのが学習Ⅱだとすれば、学習Ⅲとはそうした自らの執着心を、

より大きなコンテクストのなかで尋ね直すことである。その結果、「学習Ⅱで得ら



222 

れる前提により大きな流動性─それらへの捕らわれからの解放─が得られる」。い

わば「性格」に関する試行錯誤が学習Ⅲであるといってよい。ゲームの比喩を用い

て同様のことを要約すれば次のようにいえる（表 1）。 
 

表 1：ベイトソンにみる学習の 3 次元 

 
ベイトソンの学習論は（学校などでの）狭義の学習を超えた射程をもつ。そこで

の学習は、「学習とコミュニケーションの階型論」というタイトルが示すように、

コミュニケーションと同義である。コニュニケーション論としてみれば、単なる情

報のやり取りに焦点を合わせたものではなく、いわばメタ・コミュニケーションの

あり方に焦点を合わせている点で特徴的である。つまり、メッセージのやり取りを

通じてコミュニケーションへの参加者に生じる、「ものの見方」や「構え」、「性格」

の変化を意味するのが学習Ⅲである。 
むろん学習Ⅲは簡単には生じない。「学習Ⅲは、ダブルバインド状況の産物」だ

からである（エンゲストローム 1999: 177）。それはこういうことである。 
ベイトソンによれば「ダブルバインド」とは、「相手から届くメッセージは、そ

の高次のレベルと低次のレベルにおいて矛盾して」おり、「どちらのメッセージに

反応したらよいのかわからない状況にはまっている」状態と定義される（ベイトソ

ン 2000: 297）。ここでいわれている矛盾は単なる複数のメッセージ間の矛盾ではな

い。「関係とは、交換されるメッセージと別の何かではない。関係とはメッセージ

が帯びる（そのなかに内在的にこもる）ものである」（ベイトソン 2000: 377）。だ

とすれば、ここでの矛盾とは、個々のメッセージがその一端を演じている関係性、

あるいは、各々のメッセージを通じて設定されるコンテクスト間の矛盾でもある。

それがダブルバインドと呼ばれる緊張を生み出すのは次のような場合である。すで

にみたように、私たちは他者との関係づくりにおいて、通常、そのつどつねに新し

く臨むわけではない。相手がなんらかのメッセージを通じて要請していると（思わ

れる）関係づくりに関する期待、および、そうした期待に即していると思われる、

だがしばしば十分に顧みられることのない自らの習慣─コンテクストについての

学習─を前提とすることで、関係作りにおける失敗や試行錯誤の不経済を減らそう

とする。だがそのようにして読み込まれたコンテクストが、別のメッセージを通じ

て相手が要請しているコンテクストと衝突する。いずれのメッセージが要請するコ

学習Ⅰ 他者との特定のゲームのなかで、戦略・戦術を選びとることに関する学習。 

学習Ⅱ 他者との関係のなかに、特定のゲームの存在を見いだすことに関する学習。 

学習Ⅲ （他者との関係において自らが見いだす）ゲームを、問い直すことに関する学習。 



                   映 像 と 学 習                  223 

ンテクストに合わせれば良いのか。この「コンテクストの織り目に生じるズレやも

つれの経験」、あるいは「世界を二重に受け取る」経験が、ダブルバインドである。 
 ダブルバインドに曝された有機体に生じる現象を、ベイトソンは「『トランス＝

コンテクスチュアル』なシンドローム」（ベイトソン 2000: 374）と呼ぶ。そこには

2 つの側面がある。「ひとつは、他の哺乳動物との重要な関係性を律する規則を誤

解するような状況に追い込まれた哺乳動物は、激しい苦痛感と不適応症状を呈する

ことがある」。複数のコンテクストの衝突による混乱を経験する個体は、場合によ

っては生きる力すら失うほどの苦痛にさらされる。「そしてもうひとつは、そうし

た病変への落ち込みをすり抜けた、あるいはそれに絶え抜いた動物にあっては、創

造性が促進されることがある」。この場合に生じるのは、ダブルバインド状況に置

かれた個体が、自らによる暗黙知的なコンテクストの読み込みから距離を取り、そ

うした読み込みを支えている規則性を自ら変更することである。そのとき、従来的

な「ものの見方」や「構え」、「性格」の変化、つまり学習Ⅲが生じる。つまり、自

らの執着心とは異質なコンテクストに置かれることで、性格をめぐる試行錯誤のプ

ロセスは開始される。学習Ⅲにはダブルバインド状況が必要なのだ。ただしこのダ

ブルバインド状況は「学習Ⅱのレベルでつくられるカテゴリーに対して破壊的であ

る」。その限りで学習Ⅲは「試みるだけでも危険をともなうものである」。 
 

４ 映像を書くことと想像力 

 

 ベイトソンの学習論ないしコミュニケーション論に照らしてみれば、映像を書く

ことが持つ可能性（の 1 つ）はどのようにいえるのか。そもそも映像を書くとは映

像の撮影だけを指すのではない。撮影した映像を自分で見たり他人に見てもらった

り、撮り直したり編集したりといった一連の行為からなる。これらを近年の映像メ

ディアの発達は容易にしつつある。そしてこの操作の簡易化は、ここでの議論にと

っては単なる技術上の変化以上の意味をもつ。すでに述べたように、映像を構成す

るフレーミングされたイメージはいわば撮影者自身の「ものの見方」や「構え」、

「性格」の（一端の）現れであった。ならば映像機器の簡易化により容易になりつ

つあるのは、学習Ⅲそれ自体にほかならない。 
学習Ⅲとしての映像を書く行為は大別して次の 3 つの側面に整理できる。 
 

ａ）映像の作成を通じて、自分の見方を、物理的に自分から切り離して眺める

ことができる。 
ｂ）映像の編集や撮り直しを通じて、自分の見方を再構成することができる。 
ｃ）映像の上映を通じて、自分の見方を、他の見方の前にさらけ出すこと

ができる。 



224 

まず映像の製作者は、フレームによって縁取りされた自分の「ものの見方」や「構

え」を、物理的に自分から切り離して眺めることができる。次にそうしたフレーミ

ングされた映像を切り貼りし、並べ替え、装飾するというストーリー化の作業は、

自分の「ものの見方」や「構え」を変化させ、最終的にひとつの形へと落とし込む

ことを意味する。最後にそうしてストーリー化された映像を上映することは、自ら

の「ものの見方」や「構え」を、異質な「ものの見方」や「構え」をもつ人たちの

前にさらけだすことである。 映像を書く行為は、それが内包する他者性の問題ゆ

えに一種のダブルバインド状況として作用する。そこに「性格」に関する試行錯誤

としての学習Ⅲが生じる。 
そこにふくまれであろう難しさと面白さは、娘との会話のかたちをとったベイト

ソンのエッセイ「ゲームすること、マジメであること」のなかでいわれる「ゴチャ

ゴチャになるってこと」と重なり合う。 
 
 これをちゃんと言うのは、とても難しいことなんだ。まずだね、ふたりの

会話は、でたらめに進んでるんじゃない。ちゃんとあるところに向かってい

る。話していて楽しい方向に行っているということもあるけれど、それと同

時に、話をしながら、頭のなかで新しい考えがまとまっていくということも

起こっている。そのとき、考えが一度ゴチャゴチャになるってことに、大事

な意味があるんじゃないかとパパは思うんだ。だって、もし二人の話がいつ

もすいすい論理的にばかり進んでいたら、話が終わったときに、頭のなかが

はじめと何も変わっていないことになるだろう？そういうんじゃ、新しい話

はなにもできない。何百年も前から誰かがしゃべっていたのと同じことを、

オウムみたいに繰り返すしかなくなってしまう。（ベイトソン 2000: 54）  
 
映像を書くことに難しさを感じることなく、もし「すいすい論理的にばかり進」

むとすれば、それは撮影する側が自分の「見方」に何ら疑いをもつことなく、対象

を切り取っているからである。そうした映像はなんら「新しい話」を生み出さない。

「何百年も前から誰かがしゃべっていたのと同じこと」を繰り返しているだけであ

る。それでは、映像を書くという行為が「終わったときに、頭のなかがはじめと何

も変わっていない」。そこに欠けているのは、「考えが一度ゴチャゴチャになる」と

いう経験である。映像を書く行為を通じて異質なものとの接触を経験し、「考えが

一度ゴチャゴチャになる」とき、「頭のなかで新しい考えがまとまっていく」とい

う自分自身の「性格」の変化が生じる。そうした作業を、映像機器の簡易化に支え

られた映像を「書く」行為は、比較的苦痛の少ない形で生じさせうる。この点に映

像を書く行為の可能性（の 1 つ）がある。 
 だが他者との関係のなかで自らの「ものの見方」を眺め直し、再構成し、さらけ



                   映 像 と 学 習                  225 

だすことは、言うは易しの類である。映像の撮影や編集に際して私たちは思わず知

らず、自らの慣れ親しんだ特定のストーリーでもって対象を切り取り並べようとす

る。そうした傾向性を、撮影対象である他者や視聴者である他者との接触が引き起

こすダブルバインド状況のなかで尋ね直し、結果、自らの「ものの見方」や「構え」

により大きな流動性ないしそれへの捕らわれからの解放を得ること。この変化をよ

り具体的にイメージするうえで、佐藤信夫のレトリック論は参考になる（佐藤 1996）。 
 佐藤は、「はたしてことば（の意味）は正確に通じうるのか」という問いから出

発し、「現実の言語の本来的なレトリック性（意味の弾性）」を論じている、まず佐

藤は、あらゆる言語表現を成り立たせている操作を「語彙的選抜」と「統語的選抜」

に区分する。いずれも、原理的にはたしかな分節性をもたない「現実」を分節化す

る操作である。前者の「語彙的選抜」は、「現実」を表現するのにふわさしい語彙

を膨大な語彙のカタログのなかから選び出し、ふさわしい位置に貼りつけていく操

作を指す。これに対し「統語的選抜」とは、「現実」を分節化するものとして選び

出されるもろもろの語彙を、互いに関係づけて組織化することで、いわゆる「文」

を織り上げていく操作に該当する。ここでいわれる「現実」とは、表現者による特

定の（言語を含むメディアを用いた）記述に先立って存在するいわゆる「生の現実」

ではない。多様な語彙的ヴァリエイションおよび統語的ヴァリエイションの重ね合

わせ──多様な語彙や文の差異的対立ないし差異的恊働──のなかではじめて浮

かび上がってくる、いわば作業上の仮説である。佐藤の主張の特徴は、語彙的選抜

によって「現実」を語彙論的＝意味論的に切り分ける操作が随意性にとんだ営みで

あるという、F. ソシュール以降しばしばなされる主張同様、統語的選抜によって

「現実」に構造性を割り当て統語的に組織化する操作もまたきわめて随意性に満ち

た営みだとする点にある。あるいは、「現実」の成り立ちにおいて語彙的選抜以上

に統語的選抜の働きを重視する。統語的選抜は、「ある現実を組織化する─ものが

たり化する─ために選抜された複数の項目たちの相互の（広義の）《格》関係の網

を模様替えするのであ」り、「古来、さまざまの規模のコペルニクス的逆転を可能

にしてきたのは、統語的組織化であった」。いずれにせよ、「現実」の記述とされる

言語表現の遊動性は、これら意味論的随意性と統語的随意性という二重の流動性の

必然的な帰結として言語の本質に属している。このことは詩であろうと散文であろ

うと変わらない。 
 この佐藤の議論とのアナロジーでいえば、映像を書く行為を通じて「考えが一度

ゴチャゴチャにな」り、やがて「頭のなかで新しい考えがまとまっていく」学習Ⅲ

も、2 つの側面に分類できる。まず映像の基本的な構成要素である 「ショット」

は、言語表現において選抜される語彙にあたる 4）。それは「現実」を映像化する際

に撮影者が選抜するものである。そして、そうしたショットの組織化のあり方は、

統語的選抜にあたる。こうしたショットの選抜および組織化のあり方は、いずれも、



226 

ある「現実」の表現において、撮影対象たる他者や視聴者たる他者が選抜するであ

ろう要素と一致するわけではない。映像を書く行為は、ある「現実」をめぐるショ

ット上の多様な選抜の可能性、および、ストーリー上の多様な選抜の可能性を経験

させる。こうした「現実」に関する経験と 2 つのレベルでの選抜の随意性が、映像

を書く行為の難しさと面白さの根っこにある。自らのもつ意味の固定化への傾向を

緩め、「現実」の映像化における語彙的選抜、および、統語的選抜の随意性のなか

に遊ぶこと。これが映像作成における学習Ⅲである。 
 あるいは G.ロダーリ（1990）がいう「ファンタジーの二項式」も、学習Ⅲとして

の映像作成をイメージするのに有益である。ロダーリによれば物語の創作に最低限

必要なのはふたつの言葉である。ただしふたつの言葉にはある距離が必要である。

すなわち、関係の薄い（あるいは無関係と思われる）ふたつの言葉（たとえば「犬」

と「タンス」）を用意し、それらのあいだに関係性を設定しようとするとき、それ

らをつなごうとする想像力が発揮される。「想像力というものはそれらの間に類縁

関係を設置し、ふたつの要素が同居しうる（ファンタスティックな）集合をつくり

出すために活動を開始することを余儀なくされるからである」。これをロダーリは

「ファンタジーの二項式」と呼ぶ。「物語は《ファンタジーのニ項式》によっての

み誕生しうる」。 
 とある「現実」の映像化に関しても、それが自らの慣れ親しんだショット的選抜、

および、ストーリー化に惰性的に則って行われるならば、学習Ⅲを引き起こさない。

意味の固定化への傾向性が緩められるのは、ある「現実」の記述において自らがこ

れまで用いたことのないしシーン的要素を選抜し、そうした新たなシーン的要素を

組み込みうるようなストーリー化を試みる場合においてである。その意味で映像を

「書く」ことの難しさと面白さは、そもそも不確実性のなかにある。ロダーリのい

うとおり、「あいまいさの少しもない、確実な創造などない」のだ。「《創造性》は

《異なる思考》、すなわち、経験の図式を連続的に打ち破ることのできる思考と同

義である。《創造的》とは、つねに仕事をし、つねに疑問を投げかけ、他人が十分

な答えを見出したところに問題点を発見し、（父親からも先生からも社会からも）

独立した自分なりの判断ができ、法典化されたものを拒否し、順応主義に毒される

ことなく事物や概念をあやつることのできる精神をさす。創造の過程にはこうした

特性がすべてあらわれる。そして、この過程は──よくよく聞いてほしい！──あ

そびの性格を持っているのだ」（ロダーリ 1990: 287）。 
 映像を書く行為を通じた学習Ⅲを以上のように捉えるならば、本稿の前半で触れ

た、市民メディアの育成や研究者によるドキュメンタリーの作成とは異なる本稿の

議論は次のように表現できる。本稿で述べてきた映像を書く行為は、たしかにマ

ス・メディアとは異なるレベルでの映像作成であった。だが、市民メディアの育成

や研究者によるドキュメンタリーの作成を目標に掲げる映像作成論は、マス・メデ



                   映 像 と 学 習                  227 

ィアが可能にするマス・コミュニケーションとは一線を画しつつも、しばしばそこ

に含まれがちな（狭義の）教育的ないし啓蒙的な傾向ゆえに、マス・メディアを介

したマス・コミュニケーションと似たパターンを描く。知識を持つものという特定

の中心から知識をもたないものへの、教育的ないし啓蒙的な、情報の垂直的なコミ

ュニケーションがそれである。その良し悪しはここでの問題ではない。本稿で抽出

しようとしてきた映像作成の可能性がこれとは異なるというだけである。そこで問

題されたのは、いわゆる一方から他方への情報の伝達ではない。かといって単なる

双方的な情報伝達でもない。情報の伝達それ自体を支えている前提としての、「も

のの見方」や「構え」、「性格」の変化の契機という観点から、映像を書くという行

為に着目した。それは（狭義の）教育的なものというより、水平的なコミュニケー

ションのなかでの学習として捉えられる。すなわち、それは、マス・メディアのド

キュメンタリーや市民メディア、あるいは研究者によるドキュメンタリーのように、

知らない者にある知識を与えることで「現実」を変えていこうとするのではない。

特定の現実に関する特殊な知識や技能を持った者がいなくとも、単に他者とのコミ

ュニケーションのなかで映像を書く経験をするだけで、想像力の行使を通じた（学

習Ⅲという意味での）個々人の変化が生じうるのであり、そうした変化こそが「現

実」をより深く変えていく可能性に注目しようとした試みであった 5）。知識ではな

くより想像力に富んだ態度の涵養。これが映像の持つ学習Ⅲの可能性である。「フ

ァンタジーはぶらんこに乗って、現実と想像のあいだを、行ったり来たりする。そ

れを教育的だと考えるよりは、むしろ現実を奥底まで把握し、現実をモデルチェン

ジするためにこそ不可欠なものだと考える」（ロダーリ 1990: 159）。 
 

５ ある NPO での試み 
─remoscope と Linkage Project─ 

 

 映像を書く行為を理論化するうえで、ベイトソンの学習論などとともに参考にな

ったのが、さまざまな NPO で行われている映像を利用した試みである。ここでは

そのうち NPOremo と NPO recip/大阪都市協会の試みに、それぞれ特定の側面に焦

点を絞って触れておく。 
 
5-1 remoscope 

 NPOremo（記録と表現とメディアのための組織）は、映像の可能性を問い直した

いという思いから設立されたという 6）。そこで行われている試みの 1 つに remoscope
という実験的試みがある。これは「映画の父」リュミエール兄弟のシネマトグラフ

にヒントを得た、映像の制作と上映の試みである。 remoscope の掲げる撮影条件は

6 つ。「最長１分・固定カメラ・無音・ ズームなし・無編集・無加工」。「リュミエ



228 

ール・ルール」と名づけられたこの条件からすれば、撮影に際して特別な技術は必

要ない。というより映像を書く際に用いられる通常の技法のほとんどが、いわば禁

じ手とされている。この点に remoscope の特徴はある。「『対象との関係』『映像

文法』『視点』などが制限された『映像』だからこそ、『映像メディア』の本質に

迫る基本的な要素をきわめて明確に感じとれる」可能性を持つ。これをいいかえれ

ば次のようにいえる。 
 remoscope がモデルとするリュミエール兄弟の映像は、現在の目からみると何ら

変哲もないものである。過去の映像という点で目を引くかもしれないが、それを除

けばごく日常的な──人によってはごく退屈な──風景が映っているだけである。

とりわけ明確なストーリーがないことは、初めて見る者の多くにある種の戸惑いと

苦痛を強いる。ストーリーがないことで視点が決まらず、どこを見るべきかわから

ない。だが繰り返し見るうちに気づかされる。普段、私たちがあたりまえに見てい

るはずなのに目に入ってこないものが、数多く存在していることに。たとえば水や

風、重さや力、動きである。と同時にそれは、私たちがいかに出来合いのストーリ

ーに縛られているのかも教えてくれる。映像を「見る」ことに習熟してきた私たち

は、ある物やショットが映れば意識せずともその後の展開を予想し期待する。ある

俳優が映ればそれ以外には目を向けない。予期されたストーリーに関わるであろう

要素を「図」として前景化し、それ以外を「地」として後景化することに私たちは

慣れている。そうした現代的な映像の文法から自由なリュミエールの「映画」は、

世界を見る別の視点へと誘う。それがリュミエールの映像の文法である。 
 この文法を踏襲する remoscope において撮影者にできるのは、素材を探し出して

構図を決めビデオカメラをスタートさせるだけである。あとは液晶を除きながら 1
分まつ。この制限ないし容易さが、映像を書くことの難しさを軽減し面白さを増幅

する。remoscope のルールは、否応なく、フレームの内側に私たちの意識を集中さ

せる。それにより、当初はなんの変哲もない（ように自分には見える）光景のなか

に、ありきたりのストーリーにのらない無数の出来事を見出すことが容易になる。

リュミエール・ルールに則ったその映像は、上手、下手にかかわらず、それが世界

を見る別の視点からの撮影である場合に、特に面白く味わい深いものになる。さき

に触れた佐藤の議論に即していえば、それはとりわけ「現実」の表現における語彙

的選抜ないしショット的選抜に関わる。そしてこうした経験は、同時に、自分自身

の「ものの見方」や「構え」、「性格」に目を向け、それらをめぐる試行錯誤を行う

ことでもある。だがそうしたことをさほど意識させることなく、容易、かつ、おも

しろい形で、既存の意味の縛りを緩める機会を与えてくれるのが remoscope である。 
 
5-2 Linkage Project 

 財団法人大阪都市協会とNPO recip（地域文化に関する情報とプロジェクト）によ



                   映 像 と 学 習                  229 

り行われているのが、「Linkage Project」という実験的な試みである7)。「Linkage Project」
は、「地域の文化活動とメディアに関心を持つ人々が直接的に関わり、企画から取

材、編集までの制作を一貫して行うプロジェクト」とされる。このプロジェクトは

３つの柱からなる。「地域とアートと小さなメディア」について学ぶ場、知る場、感

じる場である「コネクタトーク」、意見交換や情報交換するためのサロン的な「コネ

クタルーム」、そして「映像で伝える」ための技術と知恵を習得、実践するための「コ

ネクタワークショップ」である。Linkage Project一種の「パブリック・アクセス」と

しても重要だが、ここでは、意見交換や情報交換の場である「コネクタルーム」に

話を絞る。論点は「恥をかける場所」の重要性である。 
子どものときからテレビなどの映像に慣れ親しんできた私たちは、映像を読むこ

とには否応なく長けている。誰しもいわば読むプロである。しかし映像を書くこと

は多くの人々が素人であり、難しい。加えて無視できないのが、撮影した映像を人

目にさらす経験である。これは、撮影することに負けず劣らず（あるいはそれ以上

に）やっかいである。自分の撮影した映像は、これまで述べように、自分自身の「も

のの見方」や「構え」、「性格」と結びついている。その意味でいえば、映像を見せ

るとは、自分自身の「ものの見方」や「構え」、「性格」を他人にさらけだすことで

ある。逆に、人の撮影した映像を見ることは、他人の「性格」を目の当たりにする

ことである。ならば、自分たちが制作している映像を見せ合い意見交換する「コネ

クタルーム」という場は、いわばお互いに他人の「性格」を目の当たりにし、それ

についてコミュニケーションする場だといえる。ただし、ほんとうに他人の「性格」

について大っぴらに意見交換（？）し合うのとは異なり、あくまで素材は映像であ

る。そのことが、もし映像というかたちをとらなければ破壊的になりかねないそう

したコミュニケーションを、より近づきやすいものにしてくれる。自分の撮影した

映像を（ある程度）気軽に上映できる「コネクタルーム」という場は、いわば「馬

鹿になれる場所」であり、しみついた前提を問い直し、自分自身の執着心に対する

より大きな流動性を身につける学習Ⅲのための、貴重な機会だといえる。ただし、

そこでのコミュニケーションが、もしプロの撮影した映像に対するような批評や批

判的コメントになるなら、そこは多くの素人にとって苦痛に満ちた場所になる。映

像に映り込んだ自分の「性格」をとやかくいわれるわけだから。ここに「コネクタ

ルーム」という場の難しさと面白さがある。 
 

６ 遊びとしてのコミュニケーション 
 

 メディア・リテラシー論において読むこととともに書くことが重要な論点になり

つつある。こうした見方から本稿では映像を書くことの可能性を問うてきた。そこ

で注目されたのが、映像を書く行為がもつ「遊び」としての側面である。映像メデ

ィアを用いて書くことの面白さは、情報の伝達による意味の固定化のなかにではな



230 

く、表現や異質なものとの接触を通じて自らの「性格」の変化を生み出すという、

意味の弾性化の経験のなかにある。コミュニケーションのもつ、単なる情報伝達を

こえたこの側面を「遊び」と呼べば、映像メディアを用いたコミュニケーションは

「遊び」としてのコミュニケーションの可能性をもつ。 

 だがこう考えるなら、読むことと書くことの区別を次のように捉え直すことも可

能である。ここまでの議論では、あたかも書くことだけが遊びとしてのコミュニケ

ーションでありうるかのように論じてきた。しかし映像を読む行為も本来そうした

コミュニケーションでありうる。つまり、映像を読むことは、単に、そこに含まれ

ている情報を受容することでもなければ、そこに含まれている歪みを批判的に読解

することでもない。たとえば読書は、異質なものとの接触を通じて自らの「性格」

の変化を生み出す経験である（イーザー 2005、内田 1985）。同様に映像を読む行為

も、本来そうした遊びとしてのコミュニケーションでありうる。ならば映像に関し

て読む行為と書く行為の区別を、ことさら言い立てる必要はない。 

 あらためて見直されるべきは、コミュニケーションのもつ遊びとしての側面であ

る。「見る」、「読む」、「聞く」、「書く」、「触る」といったいかなる形態をとるにせよ、

コミュニケーションとは、単なる一方的な情報の表現や情報の読解ではなく、それ

を通じた自らの変化でありうる8)。それが一方的な情報の表現や読解へと切り詰めら

れるとき、いいかえれば「考えが一度ゴチャゴチャになる」経験を失うとき、「新し

い話はなにもできない」。それはフォン・ノイマンがそのゲーム理論において想定し

た「プレイヤー」の適応的行動という、ありえないはずの数学的フィクションを具

現化する。だがノイマンの仮定とは違い、現実の有機体は、答えの算出が必ずしも

可能ではない問題に直面し、その解決に必要な全計算を行えるわけではなく、なさ

れた計算のうち利得を最大化する計算に必ず従うわけでもない。にもかかわらず、

コミュニケーションが遊びとしての性質を失い、情報の一方的な表現や読解に切り

詰められるならば、そこに生じるのは、ありきたりのわかりやすいストーリーへの

囚われやしがみつきであり、そもそもにおいて固定化することの不可能な「現実」

を、「現実」への適応というお題目に名を借りて、無理矢理固定化しようとする営み

である。それが（映像を含めた）コミュニケーションの暴力性である。これとの対

比でいえば、意味の弾性を取り戻そうとする遊びとしてのコミュニケーションは、

むしろ自分自身の「ものの見方」や「構え」、「性格」に対して、いささか暴力的に

働くのかもしれない。だがその経験は必ずしも破壊的なわけではない。映像を書く

行為は、そうした類の、遊びとしてのコミュニケーションの可能性を持つ。 

 なぜそうした遊びが必要なのか。 これについては別の機会に述べた（内海 2006）。

そこで論じたのは次のことである。現在たまたまある、ときに選択の余地もないゲ

ームのなかでゴールを競い合うことに楽しみを見いだすのではなく、接したことの



                   映 像 と 学 習                  231 

ないものに接するという異質なものとのコミュニケーションのなかで、自らのもの

の見方や生活のあり方を異なる視点から捉え、新しい選択肢を生みだすこと。こう

した選択肢の創出を「文化的自由の拡大」と呼べば、それは「文化的多様性」いう

多様な文化的諸集団の共生という枠をこえ、「21世紀において緊急に関心を向けられ

るべき目標」になりつつある。「これまでの21世紀の短い歴史が教えているのは、こ

れらの問題を避けるという選択肢はあり得ないということにほかならない」（UNDP 

2004: 17）。映像を書く行為のなかに本稿が読み込んだ遊びとしてのコミュニケーシ

ョンはこの「文化的自由の拡大」という課題にかかわる。それは、「現実」に関する

特定の意味の教授や伝達という狭義の教育ないしコミュニケーションを越えて、「現

実」をめぐる意味の固定性を緩め、意味の弾性という状況に慣れていくためのコミ

ュニケーションを拡大する可能性をもつ。意味の固定化傾向をもつコミュニケーシ

ョンからすれば余白ないし「遊び」としか呼びえない、そうしたコミュニケーショ

ンの拡大、それが「文化的多様性」とは異なる「文化的自由」に道を開く。 

 このことを実験などにより証明することは報告者の技能を超える。だが報告者自

身、NPOの行うワークショップ等への参加やベイトソンの学習論などを経るうちに、

講義での映像メディアの利用という当初の目論みをこえ、映像メディアを用いた遊

びとしてのコミュニケーションが面白しろくなりつつある。いわば報告者自身に生

じつつある学習Ⅲが現在の成果である。これをさらに理論化してくことは今後の課

題である。 

 

注 

１）映像と物語はつねに結びついているわけではない。「発明当初、映画はもっぱ

ら物語的なものとなるように運命づけられてはいなかったのである。それは単

に、科学的調査のための器機や、取材や報告のための道具、絵画の発展形態や、

さらには縁日での束の間の娯楽として考案されたのであり、もともと固有の技

法によってストーリーを語ることを使命としていたわけではない」（オーモン 

2000: 107）。 
２）本節の議論は「学習とコミュニケーションの階型論」のほかに、『精神の生態学』

所収の諸論考（たとえば「遊びと空想の理論」、「精神分裂症の理論化に向けて」、

「精神分裂症の理論に必要な最低限のこと」、「ダブルバインド、1969」、「自己

なるもののサイバネティックス」、「サイバネティックスの説明法」、「冗長化と

コード化」など）や、『精神のコミュニケーション』などを参照している。 
３）「『道具的』人生観というものについて考えてみよう。世界をこのように見る見

方を身につけた有機体は、新しい状況におかれたとき、そこからプラスの強化

を引き出そうとして試行錯誤の行動に走る。それで強化が得られなくても、そ



232 

の目的主義的人生観は打撃をこうむらない。むしろ『この次こそは』と奮い立

つのがふつうである。‥‥魔術を行うものは、自分の魔術が功を奏さなかった

といって、出来事への魔術的な見方を崩しはしない。事象のまとめ方（統覚の

習慣）というのは、どんなものであっても、その有機体にとって一般に自己妥

当性をもつのである」（ベイトソン 2000: 409）。 
４）「ショット」とは「映画の制作の実践において（また単なる鑑賞の実践におい

ても）非常に頻繁に用いられる」ものであり、「サイズ、フレーム、視点に加

え、動き、持続時間、リズム、他の映像との関係」といった「全体を包含する

ものである」（オーモン 2000: 42）。ショットは扱いの難しい概念であり、「言

葉の意味そのものに含まれる曖昧さや、1 本の映画をより小さな単位に分割す

る際に必ず生じる理論的な困難」ゆえに「慎重に用いるべきであり、できれば

避けたほうがよい」とされる。本稿では、「ショット」という言葉を編集の文

脈で考えている。「それは編集の真の単位となり、他の断片と組み合わされて

映画作品を構成してゆく、フィルムの最小断片」である（オーモン 2000: 116）。
別の言い方をすれば、映像の全体に物語という観点からアプローチしているた

め、その構成単位としてショット群に着目し、その配列様態として映像の物語

が捉えられている。 
５）エンゲストロームも「ダブルバインド状況を病的でない拡張的なやり方で打ち

破っていく」学習Ⅲに関心を寄せ、これを下地にして「拡張による学習」論を

展開する。この議論も同様の観点から解釈できる。また西端（2006）が論じる

「共同貢献」プロセスにも同様の観点からの解釈が可能である。 
６）NPOremo については、http://www.remo.or.jp/j/index.html を参照のこと。 
７）大阪都市協会は http://www.osaka-cpa.or.jp、NPO recip は http://www.recip.jp、

リンケージ・プロジェクトは、http://www.log-osaka.jp/article/?aid=220 をそれぞ

れ参照のこと。 
８）たとえば S.ホールの「エンコーディング/デコーディング」概念も、情報受容

者の能動性にとどまらず、遊びとしてのコミュニケーションの重要性に着目し

たものではなかったか。 
 
謝辞 
 栃澤健史氏（大阪大学人間科学研究科社会環境学講座）、スロースペース関係者、

NPOremo、NPOrecip、(財)大阪都市協会、岡本由良氏にお礼申し上げます。 
 
参考文献 
オーモン,  J., ベルガラ, A., ヴェルネ, M., 2000, 『映画理論講義』武田潔訳、勁草

書房。 
 



                   映 像 と 学 習                  233 

ベイトソン, グレゴリー, 2000, 『精神の生態学 改訂第 2 版』佐藤良明訳、新思索

社。 
ベイトソン, グレゴリー, 1995, 『精神のコミュニケーション』佐藤悦子・R. ボス

バーグ訳、新思索社。 
カナダ・オンタリオ州教育省編, 1992, 『メディア・リテラシー─マスメディアを

読み解く』FCT（市民のテレビの会）訳、リベルタ出版。 
エンゲストローム, ユーリア, 1999, 『拡張による学習──活動理論からのアプロー

チ』山住勝広・松下佳代・百合草禎二・保坂裕子・庄井良信・手取義

宏・高橋登訳, 新曜社。 
フォザ, ジャン＝クロード、アンヌ＝マリ・ギャラ、フランソワーズ・パルフェ, 2006, 

『イメージ・リテラシー工場 フランスの新しい美術鑑賞法』犬伏雅

一・前川陽郁・前田茂訳、フィルムアート社。 
ジアネッティ, ルイス, 2004, 『映画技法のリテラシー(2) 物語とクリティック』

堤和子･増田珠子・堤龍一郎訳、フィルムアート社。 
長谷川一, 2003, 「『本づくり』から『名詞パンフレット』まで──メディア・実践・

存在論、あるいは可能的様態の発言について」、水越伸・吉見俊哉編『メ

ディア・プラクティス[媒体を創って世界を変える]』せりか書房。 
井口博充, 2003, 『情報・メディア・教育の社会学─カルチュラル・スタディーズ

してみませんか？』東信堂。 
イーザー, ヴォルフガング, 2005, 『行為としての読書──美的作用の理論』轡田収

訳、岩波書店。 
川俣正・ぺーリー, ニコラス・熊倉敬聡編, 2001, 『セルフ・エデュケーション時代』

フィルムアート社。 
木原健太郎・多田俊文編, 1972, 『講座 映像と認識（1.教育の確信と映像メディア、

2.映像能力と学習過程の革新）』、明治図書。 
Laybourne, Kit & Cianciolo, Pauline, 1978, Doing the Media: A Portfolio of Activities, 

Ideas and Resources, McGRAW-HILL BOOK COMPANY. 
水越伸, 2002, 『新版 デジタル・メディア社会』岩波書店。 
水越敏行, 1994, 『メディアが開く新しい教育』学研教育選書。 
村川雅弘, 1991, 「鳴門教育大学における映像教育の試み─8 ミリビデオを利用した

映像教育開発入門コースを中心に─」、ニューメディア関連国際シンポ

ジウム「ニューメディア、コミュニケーションそして教育」財団法人

日本放送教育協会。 
西端律子, 2006, 「共同貢献学習システムの研究」 教育文化学学会誌第 12 巻：28-33。 
野中章弘・（財）横浜市海外交流協会共編, 1996, 『ビデオジャーナリズム入門』は

る書房。 



234 

ロダーリ, ジャンニ, 1990, 『ファンタジーの文法─物語創作入門』窪田富男訳、ち

くま文庫。 
佐藤信夫, 1996, 『レトリックの意味論──意味の弾性』講談社学術文庫。 
Schouten, Dirk & Watling, Rob, 1997, Media Action Project: A Model for Integrating 

Video in Project-based Education, Training and Community Development, 
The Urban Programme Research Group.  

UNDP, 2004, 『人間開発報告書〈2004〉この多様な世界で文化の自由を』横田洋三･ 
秋月弘子訳、国際協力出版会。 

内田義彦, 1985, 『読書と社会科学』岩波書店。 
宇波彰, 1996, 『映像化する現代─ことばと映像の記号論』ジャストシステム。 
内海博文, 2006, 「社会の再構成原理としての文化権・試論─文化芸術振興基本法

を手がかりに」『追手門学院大学人間学部紀要』No.20: 73-90。 
ウィリアムズ, レイモンド, 1969, 『コミュニケーション』立原宏要訳、合同出版。  
山内佑平, 2003, 『デジタル社会のリテラシー─「学びのコミュニティ」をデザイ

ンする』岩波書店。 
 



                   映 像 と 学 習                  235 

Moving images and Learning: 
The possibility of communication as play 

 
Hiroshi UTSUMI 

 
The conventional theory of media literacy has mainly focused on the aspect of how to 

“read” information, that is, the capacity for critical acceptance and subjective 

interpretation of information. However, inquiries into the human ability to “write” 

information, to create and convey it have lagged behind. The same is true for the problem 

of moving images, which is the main subject of this paper. 

If we look at recent developments in the field of information technology, we can see that 

the act of “writing” moving images has become for the average person a more familiar 

than ever before. Thus, to explore and explicate the possibilities contained in the act of 

"writing" moving images can be the next important subject in the theory of media literacy. 

And that is exactly the subject of this paper - to theorize from the point of learning and 

communicating theories what the act of “writing” moving images offers to us. 

The act of “writing” moving images is not confined to a mere exchange of information. 

It always contains an element of self-change, that is, the ways information is transmitted 

and is received can be changed within the very process of “writing”. I discuss this 

possibility in the frame of Bateson’s theory of learning. I apply his concept of “learning 

III” to the process of “writing” moving images in order to show three spheres, in which a 

change of self can occur. A) It is possible to evaluate one’s viewpoint by physically 

separating it from self through the process of taking moving images. B) It is possible to 

rebuild one’s viewpoint through editing and retaking of moving images. C) It is possible to 

reveal one’s viewpoint through the process of showing moving images. These three 

spheres function similarly to Bateson’s concept of “double-bind”, that is, as a 

contradiction between contexts, but in a form which is not as destructive. To obtain a more 

concrete image of the process of “writing” moving images, which can be best described in 

terms of learning III, I also use Sato’s rhetoric theory and Rodari’s theory of fantasy. In 

addition, I refer to my own experience in the field of “writing” moving images, which I 

gained through my work in several NPOs, and show that this aspect is similar to the 

activity of play. 



236 

The fun and the difficulty of “writing” moving images is not in the fixation of the 

meaning of “reality” by transferring information, but rather in experiencing elasticity of 

that “reality”, as well as of elasticity of one's own "perspective". I strongly believe that the 

act of communication does not end with a mere transmission of information and is, more 

than anything, an act of self-change. If this aspect of communication can be called "play", 

we might say that the process of “writing” moving images is the embodiment of this aspect. 

And that is the conclusion of this paper. 


