
Title 超越論的現象学と世代発生的現象学

Author(s) 前田, 直哉

Citation メタフュシカ. 2004, 35(2), p. 137-144

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/12400

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



超越論的現象学と世代発生的現象学 

 - 137 - 

 

 

 

 

超越論的現象学と世代発生的現象学 
 

 

 

 

前田直哉 
 

 

 

 

 超越論的哲学は端的に言えば「所謂『基礎づけ主義』の代表であり、しかも近代において『第

一哲学』は形而上学ではなく認識を基礎づけることであったから、言わば『超越論的転回』に

よる『基礎づけ主義』は近代哲学の王道であった」1。里見軍之先生は本誌第 28 号に収められ

た「超越論的哲学の可能性――カント哲学の位置づけ」の中でこのように述べ、「近代哲学の王

道」の中でカントの超越論的観念論が占める本来的位置を、フッサールの超越論的現象学およ

びアーペルの超越論的遂行論との比較検討を通して論究されておられる。これとともに第二の

問題として、いかにも「古色蒼然」とした響きをもった「超越論的哲学」の「基礎づけ主義」

が、相対主義的風潮の濃厚な現代にあって、いまなお「サヴァイヴァル」可能であるか否かが

吟味されている2。その中で、超越論的哲学が追求する「基礎」とは、最終的にそれ以上遡り問

うことのできないもの、すなわち「背後遡行不可能なもの」のことであるとの解釈が示される。

この場合「背後遡行不可能性」とは、およそ何らかの主義主張が展開される際、その実質的な

主張内容がいかなるものであろうと不可避的に前提せざるを得ない諸条件、つまり懐疑論であ

れいわゆる「反基礎づけ主義」であれ、何某かの主義を掲げる以上は暗黙のうちに服従せねば

ならないような諸前提を意味している。従って、おのれの知について自己言及的に問い返しつ

つ「背後遡行不可能なもの」を露呈しようとする超越論的基礎づけの企図は、いわゆる相対主

義でさえ、その上に立脚せねば自己の主張そのものを維持し得ない諸条件を発見する限りにお

いてサヴァイヴァル可能ではないか。このような見解が示されていると筆者は理解している。 

さて、こうした「基礎づけ主義」としての「超越論的哲学」に対して、アンソニー・スタイ

                                                            
1 里見軍之「超越論的哲学の可能性――カント哲学の位置づけ――」、『メタフュシカ』第 28 号、1997 年 12 月、

117 頁。 
2  同上、118 頁。 



超越論的現象学と世代発生的現象学 

 - 138 - 

ンボックがその著作”Home and Beyond”3の中で試みた「超越論的」現象学の「非-基礎づけ主義」

的な展開は注目に値する。この企図を果たすため、彼は主に遺稿として残された膨大な草稿群

を批判的に吟味し、晩年のフッサールがいまだ確たる自覚を伴わぬまま発見し開拓しつつあっ

た「世代性(Generativität)」という「現象学の或る新奇な次元」(HB,3)を積極的に切り開き、こ

の次元に適合する特有の方法として、新たに「世代発生的現象学」と呼ばれる方法を提唱して

いる。本稿の課題は、フッサールによって創始された超越論的現象学をその「デカルト主義」

との連関で捉え、スタインボックによる世代発生的現象学の試みを紹介しつつ、「超越論的」な

「基礎づけ主義」について再検討することにある。 

 

一 フッサールの超越論的現象学 

 

1900 年公刊の『論理学研究』によって「現象学」は創始されたが、それは現象学的探求への

「突破口」として、あくまでもその「端緒」をなすものに過ぎなかった。「事象そのもの」に即

した更なる分析の中で、現象学はいわゆる「超越論的転回」を遂げ、公にされた著作としては

『イデーン･Ⅰ』に至って初めて「超越論的」と形容されることになった。この用語が現在一般

に理解されている、かの特有の哲学態度を意味するようになったのは、言うまでもなくカント

の有名な定義によってである。しかし、しばしば指摘されるように、フッサールの超越論的転

回においてカント哲学が実質的に果たした役割はそれほど重大なものではなかったようである。

なるほど現象学とカントの超越論的哲学との「本質的な親近性 Wesensverwandtschaft」はフッサ

ール自身が認めるところであり、「超越論的」という「カント的用語」を「継承」した旨を述べ

てはいる。しかしそれは現象学的分析にとって「カントの根本前提、指導的問題、諸方法は遠

くかけ離れているにもかかわらず」（VII,230）行われた、留保付きの用語「継承」であったと

いうのが実状であると考えられる。 

むしろ現象学の超越論的転回は「動機」の面から見ても、またそれを実現する「方法」的観

点からしても、やはりデカルト思想の直接的な影響下で引き起こされたと見るのが妥当であろ

う。方法に関しては周知のように『イデーン･Ⅰ』では世界の可疑性とエゴ・コギトの不可疑性

に依拠したデカルト的還元論が展開される。ただし「現象学的エポケー」は、疑わしきを否定

する方法的懐疑とは異なり、世界に対する存在確信としての「一般定立(Generalthesis)」を｢作

用の外に置く｣という仕方で一時停止させ、世界全体を廃棄することなく一挙に「括弧の中に置

き入れる(einklammern)」方法として定式化されている。そしてエポケーを蒙ることなく残り続

ける｢現象学的残余(das phänomenologische Residuum)｣(III/1,66)を、「世界無化」によってもなお

残る「絶対的意識」として析出するための諸考察が、デカルト的還元論の中核をなす。これに

よって意識は世界の存在如何に関わりなく存在し得る「絶対的存在」として、他方、事物世界

                                                            
3  Anthony J. Steinbock, Home and Beyond: Generative Phenomenology after Husserl, Northwestern University Press, 

Evanston, 1995. この著作からの引用は HB と略記し頁数とともに本文中に記す。 



超越論的現象学と世代発生的現象学 

 - 139 - 

は意識に依拠した「相対的存在」として明らかにされる。この絶対的な「純粋意識」が諸々の

「超越」を「意味の統一」として志向的に「構成」するが故、それは「超越論的意識」と呼ば

れ、その構成的諸問題の全幅に渡る解明こそが超越論的現象学の「事象そのもの」に即した研

究主題と定められたのであった。 

この還元論では、デカルトとの相違を特徴付ける「括弧入れ」の方法が「世界無化」の想定

に至ってその本来的意義を不明瞭なものとし、これが『イデーン・Ⅰ』以後のさらなる方法論

的反省を促す一要因となった。その後「現象学的心理学」や「生活世界」を経由する道程など

「超越論的意識」の無限の広がりを充分に汲み尽くし得る還元の方途が案出されたが、超越論

的転回を遂げた当初の段階では、やはり「厳密な学的哲学」がその上に拠って立つべき絶対確

実な「基礎」をまずもって領域的に確保するという志向、「動機」が強く働いていたと推察され

る。 

この「厳密学」の樹立という目的意識もまた、当然デカルトから受け継がれたものであった。

フッサールはデカルトに由来する学問的「動機」を「超越論的」という用語に結び付け、次の

ように述べている。「私自身は『超越論的』という言葉を最も広い意味で
、、、、、、、

、デカルトによって近

代哲学全体において意味あるものとなり、そこにおいて言わば自己自身に還帰し、真正でかつ

純粋な課題形態と体系的成果を獲得しようとする…原的な動機(originale Motiv)に対して用い

る」（VI,100）と。「究極的な基礎づけに基づく学」(V,139)の樹立というデカルト的「動機」は

彼にあって「超越論的」現象学の哲学態度を根本において規定するものであった。 

本節では、フッサールの「超越論的転回」は動機と方法の両面において、あるいは双方が一

体化した仕方で「デカルト的」に遂行されたことを再確認したが、こうした超越論的エゴへの

還元、およびそれに基づく認識論的基礎づけという彼の目論見は、これまで様々な批判を蒙っ

てきた。次節ではフッサールのデカルト主義を斥け、超越論的現象学の基礎づけ主義からの解

放を目指すスタインボックの研究に焦点を当てる。 

 

二 共に基づけ合う構造としての故郷世界と異郷世界 

 

スタインボックは”Home and Beyond”序文の冒頭で、この著作が「社会的世界」における「同

一性と差異(identity and difference)の問題」(HB,1)に取り組むものであることを明言し、この問題

の解決を目指してフッサールの現象学を「超越論的
、、、、

」でありながら、同時に”non-foundational”

な学へと展開することを宣言している(HB,3)。”foundation”の原語”Fundierung”は通常「基づけ」

と訳されるが、以下に見るように、スタインボックはこれを「非-基礎づけ主義的」という意味

合いで使用している。本来「基づけ」は『論理学研究』第三研究の中で、部分と部分あるいは

部分と全体とのイデアールな論理学的関係を精査するために用られたものである。この場合、

当該の「対(Paar)」は、一方が他方に依存する「一方的(einseitig)」関係か、互いに依存し合う「相

互的(gegenseitig)」関係、いずれかを形成する。しかしながら「基づけ」概念はその後『イデー

ン・Ⅰ』において「明証(Evidenz)」と結び付けられ、認識論的な問題設定の中で「一方的」な



超越論的現象学と世代発生的現象学 

 - 140 - 

「基礎づけ(Begründung)」概念へと変様したとされる(HB,10)。 

意識による世界の「基礎づけ」というデカルト的思想は、「第五」の「デカルト的省察」にお

いて「自我」と「他我」の関係が静態的に分析される際、すなわち時間性を度外視した上で「他

者」の妥当構造が問われる際に、そのまま反映されている。そこにおいて他者は、この「私自

身の変様 Modifikation meines Selbst」(I,144)として、根源的自我による一方的な基礎づけを要す

るものと考えられている。この議論に対しては、むしろ自他は「等根源的」なものとして把握

されるべきであるといった批判が向けられることもある。自我による他我の基礎づけを斥ける

限りにおいて、スタインボックの見解はその種の批判と大いに重なり合うものである。つま

り”non-foundational”な現象学において探求されるのは、一方向的な「自己移入(Einfühlung)」に

よって捉えられた自他の関係ではなく、何らかの「共に-基づけ合う(co-founding)」ような関係

性に他ならない。 

しかし「第五省察」においても、その静態的な自己移入論は実際、「対化(Paarung)」と呼ばれ

る受動的現象の発生的究明を介して展開されている。すなわち「私の身体」と知覚された「物

体」は「類似性」をもとに「対」を形成し、その間では相互的な「意味の移入 Sinnesübertragung」

（I,142）が起こると考えられている。こうした時間発生的な諸分析の成果をわれわれは『省察』

以降のテクストに多々、見出すことができる。それにもかかわらず、第一の「静態的現象学」

はもとより、第二の「発生的現象学」にも留まらず、第三の方法として「世代発生的現象学」

が提唱されるのは何故であろうか。この新たな方法が探求する「世代性」の次元はフッサール

自身によっていかなる仕方で開拓されたのであろうか。 

差し当たり「世代」とは、他の人間たちの誕生と生殖行為、そして彼らの死によって連続的

に形成される、歴史全般にわたる人間的「生」の連鎖であると言うことができよう。従ってそ

れは、後期現象学の主題である「相互主観性」と「歴史性」の問題系の結節点に位置し、フッ

サールは 30 年代、折に触れてこれを思索の事柄とした。その際、超越論的分析の中心となるの

は「繁殖(Fortpflanzung)」によって形成される諸「世代」を通じて、諸々の「意味」の統一が内

容的には変様を蒙りつつも連続的に後世へと継承されるその「伝播(Fortpflanzung)」の過程、す

なわち意味の「世代発生」の過程である。 

しかし現象学が超越論的な自己省察である以上、「世代」形成の根幹にかかわるはずの「誕生

と死」の現象からしてすでに極めて扱い難いものと言わざるを得ない。自己の「生」に対する

遡及的な眼差しをどれほど「過去」へ遡らせようと、自己自身の「誕生」の場面を視野におさ

めることは不可能であり、「死」もまた同様の困難を抱えている。スタインボックは発生的分析

における「誕生と死」のような現象を、「与えられることができないものとして与えられる『現

象』」という意味を込めて「限界現象(limit-phenomena)」と呼ぶ4。しかし彼によれば「誕生と死」

が「所与性の限界」に位置するのは、あくまでもその際に適用される「発生的現象学」の方法

                                                            
4  Anthony J. Steinbock, “Limit-Phenomena and the Liminality of Experience”, Alter: Revue de Phénoménologie No.6, 

1998, p.275 



超越論的現象学と世代発生的現象学 

 - 141 - 

論的限界に起因する。発生的現象学の持つ限界および世代発生的現象学は以下のように特徴付

けられる。｢個的な主観性、同時代の個々人の共時的領野、自我論において基礎づけられた相互

主観性、こうしたものの生成に制限された発生的分析とは対照的に、世代発生的現象学が取り

扱う諸現象は、まさにそもそもの始まりから、歴史的
、、、

、地理的
、、、

、文化的
、、、

、相互主観的で規範的
、、、、、、、、、

な
、
諸現象である｣(HB,178)と。つまり世代発生的現象学は個々人の「生」に制約されず、「そも

そもの始まりから」してすでに「相互主観的」であるような地理的、歴史的現象としての「世

代性」を自らの「事象そのもの」と見定める。そこでは「自我」と「他我」に代わり、「故郷世

界」と「異郷世界」を根本現象の地位を占める。そして「基礎づけ主義」を免れた新たな現象

学の可能性は、この故郷世界/異郷世界の枠組みを「共に-基づけ合う」構造として把握するこ

とによって探求される。しかし故郷と異郷はいかなる意味で「共に-基づけ合う」のか、次節で

はこの問題とともに、世代発生的現象学が「超越論的」現象学の一方法として確立され得る理

論的根拠をスタインボックの議論をもとに明らかにする。 

 

三 スタインボックの世代発生的現象学 

 

 スタインボックは、世界全体を一挙に「括弧に置き入れ」、超越論的領界へと至るデカルト的

な「前進的アプローチ」ではなく、あらかじめ与えられた「生活世界」に立脚してその先所与

性へと発生的、遡及的に問いかける「後退的アプローチ」の方を重視する。言うまでもなくこ

れは『危機』における「生活世界」を経由する還元の道のりであるが、この「生活世界」論は

疑念の余地なく明確な仕方では提示されていない。「生活世界」概念の孕む「二義性」を鋭く指

摘したウルリッヒ・クレスゲスは、客観的諸学に対して「地盤」的機能を果たす狭義の「生活

世界」と、諸学の対象としての世界のみならずその他一切の｢特殊世界(Sonderwelt)｣を「全き具

体相」のうちに包括する広義の概念を、フッサールにおける「世界」概念一般の二義性と結び

付けた。すなわち広義の生活世界は、存在論的観点に基づく世界の「総体(Inbegriff)」的解釈に、

他方、学の基礎としての生活世界は、世界を「地平」と捉える超越論的観点と結び付けられる。

その意味において「フッサールにおける生活世界概念は…はじめから存在論的-超越論的な中間

的概念(Zwitterbegriff)である」5と述べられる。 

スタインボックもまた世界の「総体」的解釈を斥け、生活世界を超越論的観点から「領土

(territory)」という概念によって捉える。彼は(1)原理的に直観可能なもの、(2)意味の基礎

foundation、(3)主観的-相対的な真理の領域、(4)知覚世界の本質構造(HB,87)といった様々な規定

を、生活世界の「暫定的(provisional)概念」と見なす。これに対して生活世界の「超越論的概念」

とされるのは「世界-地平(world-horizon)」並びに「大地-地盤(earth-ground)」という二つの概念

である。これについてフッサール自身は次のように述べている。「世界は一つの存在者、一つの

                                                            
5  Ulrich Claesges, “Zweideutigkeiten in Husserls Lebenswelt-Begriff”, in U. Claesges und K. Held (hrsg.), Perspektiven 

transzendentalphänomenologischer Forschung, Den Haag, 1972, S.97 



超越論的現象学と世代発生的現象学 

 - 142 - 

対象のように存在するのではなく、唯一性(Einzigkeit)において、すなわちそれに対して複数が

無意味であるような唯一性において存在する。あらゆる複数とそこから取り出される単数は、

世界地平(Welthorizont)を前提とする」(Ⅵ,146)。あるいはまた「生活世界は…その世界において

目覚めて生きているわれわれにとって、つねにすでにそこにあり(immer schon da)、われわれに

とってあらかじめ存在し、理論的実践であれ理論以外の実践であれ、あらゆる実践のための『地

盤(Boden)』となる」(Ⅵ,145)と。 

事物的対象と原理的に異なり「つねにすでにそこにある」という仕方であらかじめ与えられ

ている地平と地盤は、あらゆる事物経験を可能にする構成的条件として「超越論的」機能を果

たす。スタインボックによればこの両者は「領土」としての生活世界の「二つの様相」を為す

ものである。それでは「領土」というこの超越論的解釈によって、いかなる生活世界論が示さ

れているのであろうか。彼は次のように述べている。「領土は…他のものに対して無差別に並置

された一つの生活世界ではあり得ない。それはわれわれの歴史的、文化的領土として限界づけ

られる。つまりそれは『故郷世界』として規範的に重要なものであり、異郷世界との共-構成的

(co-constitutive)かつ共-世代発生的な(co-generative)関係のうちにある」(HB,122)と。つまり「領

土」は、相対的に完結した諸々の生活世界の並列的共存を示唆するものではなく、むしろ「わ

れわれ」の帰属する地理的、歴史的に「限界づけられた」一定の領界を、その向こう側に広が

る「彼ら」の領界と「共に」指示するものである。こうして、われわれにとって馴染みのある

通常の「故郷世界」と馴染みのない異質な「異郷世界」は、「限界」によって隔てられつつ「共

に」存立する構造として明示される。 

しかし両者は決して固定した「限界」によって画然と隔てられているわけではなく、その「限

界」は経験の経過を通じて常に推移する。つまり、故郷はわれわれの帰属する家族、村、何ら

かの組織、民族等々、様々な規模と範囲で、そのつど新たに限界づけられて構成される。フッ

サールは、異他的なものとの遭遇とその理解を通して「周囲世界」が漸次的に拡大を遂げる過

程を、「中心」から「環状に(ringförmig)」(XV,429)、あるいは「円錐状に(kegelringförmig)」(XV,438)

広がる連続的拡大であると見なしたが、これに対して世代発生的現象学は、故郷と異郷を多層

的で変動的な枠組みとして捉える。故郷/異郷は「共-世代発生的」なものとして、経験連関の

中で常に新たに生成され続けるのである。 

それではこの関係性はいかにして「共に-基づけ合う」ものとして経験され得るのであろうか。

スタインボックは故郷/異郷構造に対する経験様式を、「共に」連関しながら「限界」の「向こ

う側」を暗黙のうちに構成する、｢限界づける経験遂行(liminal experiencing)｣として記述してい

る。故郷/異郷を「限界づける経験」としては「我有化(appropriation)」と「侵犯(transgression)」

という二つの様式が挙げられている。「我有化」とは故郷の文化的伝統を引き受ける意味構成の

過程であり、この過程を通じて、異郷がわれわれにとっては「馴染みのない」、｢異常なもの｣

として暗黙のうちに限界づけられつつ共に構成される。また「異郷との侵犯的遭遇」(HB,181)

によって、突如「理解不可能なもの」として眼前に現出する｢異常なもの｣が「異郷」として構

成される一方、こちら側の｢正常性｣そのものが際立たせられることによって、故郷的なものが



超越論的現象学と世代発生的現象学 

 - 143 - 

共に構成されるのである。世代発生的な「超越論的」分析は、この二種類の「限界づける経験

遂行」が、意味の世代発生において「構成的な二重奏(duet)」(HB,179)として機能する場面を記

述する。 

以上のように故郷/異郷の「共-構成的」解釈は、確かに「一方的」な基礎づけ関係とは異な

るものである。しかしまた、故郷/異郷は単純に「等-根源的」なものでもない。二項が「等-根

源的」であると言われる場合、その二つの根源が真に「等しく」根源的であるとするならば、

両項は相互に転化可能なものでなければならないだろう。しかし明らかにわれわれは「異常性」

として際立たされる異郷の側に立って、これを「故郷」として経験することはできない。われ

われはあくまでも故郷のうちに生きるのであり、それは故郷/異郷が「不可逆性(irreversibility)」

あるいは或る種の「非対称性(Asymmetry)」を有するということを示している。世代発生的現象

学はこの不可逆的で非対称的な枠組みの中で生ずる意味の連続的発生に入り込み、意味生成の

超越論的分析を試みる。それではこの新たな分析方法によって、フッサールの超越論的現象学

は「基礎づけ主義」から解放され得るのであろうか。また世代発生的現象学はフッサールの超

越論的現象学に対してどのような関係にあるのであろうか。 

 

四 超越論的現象学と世代発生的現象学 

 

フッサールにとって「哲学」の意味を決するのはまさに「世界内的主観性(人間)から『超越

論的主観性』への上昇」(Ⅴ,140)以外の何ものでもなかった。「生活世界」はあくまでも「超越

論的主観性」へと至る途上で経由する地点であり、晩年の彼は還元の矛先を、今まさに機能し

つつある主観性へと先鋭化し、「生き生きした現在」や「原-自我」、「先-自我」の問題系の解明

に取り組んだ。しかし反省は本来的に事後的な確認に過ぎず、意識の機能現在をありのままの

姿において捉えることを目指す究極的な還元は、現象学的意味での「形而上学」に道を開くも

のであった。「誕生と死」を例に挙げて確認したように、「世代」に関わる諸問題もまた、フッ

サールの発生的現象学においては「形而上学」的課題に他ならない。 

これに対して、超越論的主観性への還元を斥けるスタインボックの試みは、地理的、歴史的、

相互主観的な世代的発生の次元について、「生活世界」の地盤に立脚した上で積極的に語り得る

視座を提供しようとするものであった。それは、世界や他我の基礎としての自我に代え、異郷

世界という他なるものを常に「限界」の向こう側に予感する、われわれの故郷世界への注目を

促した。故郷と異郷を「共に-基づけ合う」関係において把握する限り、自我という絶対的「基

礎」に依拠することのない現象学的分析は確かに可能であり、フッサール自身、こうした分析

を相当な程度において実際に遂行していた。しかし故郷/異郷がまさに世代発生的現象学の根本

的な構造的枠組みとして取り出されるのだとすれば、この方法はやはり超越論的な「基礎づけ

主義」を完全に免れることはできないのではないか。少なくともフッサールならば、今まさに

故郷/異郷を「限界づける経験」を遂行している当の主観に対して「発生的現象学」の立場から

遡及的な眼差しを差し向けるものと思われる。これが「背後遡行不可能性」の探求という意味



超越論的現象学と世代発生的現象学 

 - 144 - 

での「基礎づけ主義」として解されることは、はじめに述べた通りである。 

また、世界経験のアプリオリな「構造」把握は、むしろ『イデーン』期以来「静態的現象学」

の分析課題ではなかったか。しかし、スタインボックもその著作を締め括る最終節では次のよ

うに述べている。「現象学の事象は世代発生的であり、従って絶えず生成しつつある事象なので

あるから、世代発生的現象学は静態的から発生的、世代発生的へ、また世代発生的から発生的、

静態的へ、等々、絶えず『前後に』に行き来することを要求するであろう」(HB,268)と。従っ

て、「静態的現象学」ならびに「発生的現象学」というフッサール自身によって定式化された二

つの分析方法は、決して昇りつめた後に捨て去られるべき「梯子」を意味するものではない。

さらにスタインボックは、この永続的な前後運動としての現象学それ自体が、「世代性」という

意味の生成発展過程に対する学問的な「参加(participation)」活動であるという点を強調する。

つまり、現象学を営むということは単なる「記述学」の遂行に留まらず、むしろ「世代発生の

過程のうちにある相互主観的で歴史的な構造の意味的発展に対する参加」(HB,268)を意味する。 

フッサールにとって「究極的な基礎づけに基づく学」は、「究極的な自己責任」によって引

き受けられるべき学問的課題を意味していた(V,139)。スタインボックも言うように、ヨーロッ

パ諸学の「危機」を訴え、その克服を目指すフッサールの学問的企図は、歴史的世界に対する

哲学者としての倫理的な参加活動であった。絶えず変化のうちにある「世代性」を理論的根拠

としてフッサールの「主観性」への還元を批判した世代発生的現象学が、現象学を営む省察者

自身に対して「主観的」反省を促す側面があるとすれば、それは現象学の遂行をこうした責任

ある「参加」として自覚すべきだという倫理的観点であろう。その限りにおいて、フッサール

の「超越論的」哲学の内的「動機」は、世代発生的現象学によって積極的に継承されていると

言うことができる。 

（まえだなおや 大学院博士後期課程） 

［キーワード］ 

フッサール、スタインボック、世代性、世代発生的現象学、故郷/異郷 




