
Title 日本の「脳死」政策への批判

Author(s) バゲリ, アリレザ

Citation 医療・生命と倫理・社会. 2006, 5(1-2), p. 81-91

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/12407

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



 81

日本の「脳死」政策への批判 

 

アリレザ・バゲリ 

（京都大学大学院法学研究科リサーチ・アソシエイト、医学・医療倫理学） 

 

 
ABSTRACT 

The 1997 Japanese organ transplantation law is the fruit of a long debate on "brain 
death" and organ transplantation, which involved the general public and experts in the 
relevant fields. The aim of this paper is to trace the history of the implementation of 
the law and to critique the law in terms of its consistency and fairness. The paper 
argues that the legislation adopts a double standard regarding the role of the family. 
On the one hand, the legislation overemphasizes the family's authority by granting the 
family a veto on the matter of organ transplantation, while, on the other hand, not 
allowing the family to make surrogate decisions. In addition, the role of the law in 
cases involving minor or incompetent patients is shown to be similarly misguided. The 
paper argues that accepting a decisive role for the family in current law is compatible 
with Japanese culture. 
要旨 

 1997 年に成立した日本の臓器移植法は「脳死」と臓器移植に関する長い議論の成果であ

る。議論は一般公衆と関連する分野の専門家を巻き込んだ。この論文の目的は、臓器移植

法の施行の歴史をたどり、整合性と公正の観点から法を批判することである。論文は法が

家族の役割に関して二重基準を採用していると主張する。一方で、臓器移植の問題で家族

に拒否権を認めることで、法は家族の権限を過度に強調しているのに、他方では、家族が

代理の決定をすることを許していない。さらに、未成年の患者や対応能力のない患者のケ

ースに関して、法の役割が同様に誤った考えで導かれていることを明らかにする。また、

現行法で家族に決定的な役割を認めていることは日本文化に適合していることを主張する。  
 
 
日本では過去 30 年の間、「脳死」と臓器移植に関して、一般公衆と専門家を巻き込んで、

国民的な広がりのある議論がなされた。それによって、政策立案者には法を制定する前に

すべての意見を聞く機会が十分に与えられた。現在に至るまで、臓器移植に関する以下の

法律が次々と制定された。最初の法、｢角膜の移植に関する法律」が 1957 年に可決された。

1979 年、この法に｢角膜及び腎臓の移植に関する法律｣が取って代わった。この法は心臓基

準で死と宣告された体からの腎臓と角膜の移植だけを扱う。1994 年、脳を根拠にした基準

で死と宣告された体からの臓器移植に関する法律を可決させようとする最初の試みは失敗

した（Akabayashi, 1997b）。現在の日本の臓器移植法は 1997 年に可決された。 
法的手段は臓器獲得のために不可欠である。十分に実行可能にして完全に施行するため

には、臓器獲得に関する包括的な法は、倫理的問題と文化的規範、さらには、その規範を



 82

破らないために、社会に受容されうる基準を考えなければならない。同時に、公衆の間で

不要な混乱をつくらないために、法は施行されるときに明確でなければならない。法は公

共政策に関わる問題に関心を向けるべきで、脳死に関する深い哲学的及び生物学的な側面

に集中してはいけない。1 ある国の法律の内容は社会文化的な問題に影響を受け、法を適

用できるのはその国の地理的境界に制限される。法が社会の規範に社会文化的に依存して

いるならば、他国の移植に関する法と批判的に比較することは無駄である。それゆえに、

本稿では、1997 年の臓器移植法の成立に至る社会文化的背景の評価に基づいて、日本の文

脈で現行臓器移植法を問題にして、それを批判する。 
 
「日本の臓器移植法」の概説 

 
1997 年に制定され、25 条と 34 項からなる現行法は、制限された状況で、脳を根拠にし

た基準を使って死と宣告された体からも、より伝統的な心臓基準を使って死と宣告された

体からも、臓器の獲得を認めている。採用される死の定義と臓器提供に関して、ドナーは

前もって書面で彼⁄彼女の意思を表明しておかなければならないし、家族もその決定に同意

しなければならない（「臓器の移植に関する法律」、法律第 104 号、1997 年 7 月 16 日）。

さらに法は、脳死の法的診断は上で述べた条項が満たされてはじめて可能となる、と明記

している。 
このように、臓器移植法は、脳に定位した定義か、伝統的な心臓を根拠とする定義か、

個人が各自の見解にしたがって死の定義を選択すること、いわゆる「人の死の多元主義」

（Morioka 2001, p.44）を認めている。角膜と腎臓に加えて、心臓、肺、膵臓、肝臓、小

腸を含む他の臓器も獲得できる。臓器売買と 15 歳未満の人からの臓器摘出は禁止される。

法律は制定後およそ 3 年後に見直されるべきだと述べているが、5 年たって、多くの修正

の提案が当局によって受理された後でも、修正はまったく採用されていない。 
日本では、毎年およそ 7,000 人が死に関して脳を根拠にした基準を満たし（Watanabe 

1994）、透析患者の数は 160,000 人以上に達している(Hiraga et al. 2000)。およそ 13,072
人の患者が待機者リストに登録されて移植を待っており、臓器移植に使用された「脳が死

んだ」死体のケースはわずか 22 という結果となっている（日本臓器移植ネットワークの

ホームパージ、以下でアクセスできる。http://www.jotnw.or.jp/news/news.html、2002 年

12 月にアクセス）。現行法が制定される以前は、多くの日本人患者が臓器移植をするため

に外国へ行かなければならなかったが（Awaya 1999）、臓器移植法の成立は必要な患者は

日本人から臓器を受けるという希望をもたらした。 
 
家族の同意の問題 

 
現行法の一つの問題は、死の決定と臓器提供に関して意思決定をするときの家族固有の

役割に関わって起こる。多くの論者が日本社会における家族の重要な役割について説明し

ている。木村利人は、日本文化では死の過程は個人の出来事でなく、家族の出来事と見な

されると言っている（Kimura 1998）。森岡正博は、脳死の人間関係に定位した分析と呼

ばれる現象に言及して、「法的脳死診断と臓器摘出に関して、家族には発言する権利がある



 83

ことが示されている｣と言っている（Morioka 2001, p.45）。しかしながら、どの程度まで

家族の意見を考慮に入れるべきか、という実際的な問題が生じる。 
確かに、移植に関する法は意思決定の過程で家族の意見を取り入れることを考慮すべき

である。それが法の社会的受容の基礎を形成する。臓器移植法では、家族の同意は臓器の

獲得に対しても、また脳を根拠とする基準による死の宣告に対しても必要とされる。それ

ゆえに、家族が同意を拒否すると、｢脳死｣の法的診断とそれに続く臓器獲得が不可能とな

る。臓器移植医と患者団体は、こうした制約が日本での「脳が死んだ｣資源からの臓器獲得

を厳しく制限するのでは、と大きな懸念を表明している。 
日本では、個人の財産の譲渡に関してはその人の意思を尊重するのが義務であるにもか

かわらず、すなわち、家族は個人が遺言した意思を変えることはできないし、故人の希望

に従うべきであるにもかかわらず、同様の権利が身体の譲渡にまで拡大されない。死の宣

告と臓器提供に関して、個人の希望を尊重する義務が家族にはないように思われる。 
 
ドナーカードの複雑さ 

 
現在のドナーカードは、日本では｢臓器提供意思表示カード｣と呼ばれているが、複雑で

ある。それは｢二重署名カード｣である、つまり、有効であるには、ドナーになろうとする

個人と彼／彼女の家族の両方が署名しなければならない。ドナーになりうる人の家族がカ

ードに署名することを拒否したら、カードは無効と見なされ、その人は臓器提供者と扱わ

れない。さらに、家族はいつでも、つまり、ドナーカードに署名するときだけでなく、個

人が｢脳死｣と宣告されるときにも、臓器提供に反対を表明することができる。言い換える

と、家族の構成員は、たとえ前もって決定に賛成しドナーカードに署名をしていても、「事

後的に｣心変わりをして、臓器摘出を妨げることもできるのである。 
 家族の反対でドナーカードが有効でなくなる条件は、もう一つの問題をつくりだす。個

人が自分の希望のみに基づいて臓器を提供することができないだけでなく、個人が望む死

の定義を単独で選択できないことも含意している。だから、｢人の死への多元的なアプロー

チ」の主張と、自分の死の定義を選択するのを個人に認めるという人気のある考えを、臓

器移植法に見出すことはほとんどできない。事実、法は単独で選択する権利を個人に与え

ていない。より正確に言えば、個人には、彼⁄彼女の家族との関係の中で、伝統的な心臓死

の定義か全脳による死の定式化を選択する権利があるとしているのである。2 
 ドナーになりえた人が有効なドナーカードを持っていたが、死亡時に家族の同意が得ら

れずに臓器を獲得できなかったケースが報告されている（Akabayashi 1999, p.48）。しか

しながら、そうしたケースの実際の数はわからない。 
 さらに、脳死と宣告された人からと同様に、伝統的な心臓基準で死と宣告された人から

の臓器の獲得もドナーカードによって決定されるので、現行法での｢脳死｣ドナーからの臓

器獲得に対して存在する制約と⁄あるいは複雑さは、あまり論争にならない心臓基準によっ

て死と宣告された人からの臓器獲得にも影響を与えている。 
 
家族の権限のために個人の自律を無視すること 

 



 84

 日本における自律の行使は西洋諸国におけるそれとは異なっているが、現代の日本社会

は自律の観念、あるいは、少なくても「自律のようなもの｣（Akabayashi 1999）や自律と

関連性がある｢甘え｣（Kimura 1995）に無縁ではない。トム・ビーチャムとジェームズ・

チルドレス（Beauchamp and Childress 2001, p.59）は、⑴意図的に、⑵理解したうえで、

⑶行為を決定し支配する影響なしで、行為する普通の選択者に関して、自律的な行為を分

析して、｢自律のこれら三つの条件のうち、最初の条件は程度の問題ではない、･･･しかし

ながら、行為は理解と支配的な影響の不在という二つの条件を、程度の多少はあっても、

満たすことができる。それゆえ、行為は徐々に自律的でありうる｣。だから、絶対的に自由

な選択でなく、他人による何らかの支配的な影響があったとしても、行為は自律的であり

うる。 
 日本社会では、家族の役割は避けられないもので、他の社会よりも大きな影響を個人の

行動に及ぼす可能性がある。現行臓器移植法は家族に個人の行動に対する完全な支配を与

えていて、このことは個人が家族の要求に左右されやすいものにしている。この法では、

家族の構成員は、臓器提供に反対して、個人の決定をくつがえす権限を持っている。言い

換えると、個人が表明した臓器提供の希望を拒否する権限が家族にはあり（Akabayashi 
1999, p.48）、そのようなケースでは、個人の自律は侵害されるだろう。臓器提供の意志に

関して、個人の自律が家族の権限と衝突するとき、つまり、コンセンサスがないとき、臓

器移植法は家族の権限のために個人の自律を侵害するだろう。というは、法は両方同時に

尊重することができないからである。 
 カントの考えでは、ある人の目的が尊重されず、他の目的に適合するように、その人が

たんなる手段として扱われたら、それはその人の自律を侵害することである（Beauchamp 
and Childress 2001, p.64）。現行法は個人を目的として扱っていない。日本社会での現在

の移植の実践は意思決定に際しての家族の伝統的な役割に基礎を置き、家族の意思の優位

な役割の容認を基盤にしている社会によって受け入れられている、と断言できるかもしれ

ない。日本文化では家族の役割が支配的であるのは明らかだが、日本での自律の適用可能

性に関して、日本ではどの程度まで自律は行使されうるのか、という問いに答えるべきで

ある、と私は主張する。言い換えると、社会文化的な信念と基準を侵害することもなく、

個人の希望を無視することもなく、どの程度まで個人の自律は尊重されうるのか。 
 いくつかの決定やガイドラインが示しているように、すべてのケースで、家族の意見が

個人の自律に優先されるわけではない。例えば、「1962 年の名古屋高裁判決」としてよく

知られている、不治の病気で苦しんでいる父親に息子が積極的安楽死を行ったケースがそ

うである。判決の中で、裁判所は苦しんでいる患者の命を終わらせるのが法的に許される

ために満たすべき６つの要件を特定した。4 番目の要件は、｢患者自身が明示の要請をした

場合のみに、行為はなされるべきである｣である（Kimura 1996）。裁判所は家族による決

定が入り込む余地をまったく認めなかった。つまり、名古屋高裁の決定は患者個人の希望

の重要性を確認した。 
 同様に、1994 年の日本学術会議の最終報告｢尊厳死について｣は、病気の終末期では、患

者の自律的な選択に基づいて、患者の希望を尊重するべきであることを確認している。さ

らに、1988 年の脳死と臓器移植に関する日本医師会の最終報告は、個人の希望を表明する

書面が存在しないときには、家族の意思決定の権限を認めるとともに、ドナーの決定を尊



 85

重することを認めた（Kimura 1989）。 
 これらの例は、支配的な文化的態度と衝突するときでさえも、日本で個人の自律の行使

が支持されることを示している。しかしながら、臓器移植法は日本で実際には認められて

いる自律を日本人が行使するのを妨げ、日本人を家族の完全な支配の下に置いている。 
 ここで言いたいのは、家族の役割を無視することではない。自律の尊重の原理がきわめ

て支配的で、法が家族の同意を要請しない個人主義的な社会でさえも、臓器摘出の前に家

族の同意が強調され  3、配慮の焦点を家族が同意へ至る仕方に合わせている（Siminoff, 
Gordon, Hewlett 2001）。それゆえに、臓器獲得への適切なアプローチでは、個人も家族

も無視されるべきではない。 
 
家族の権限：二重基準 

 
臓器獲得に関して現行法のもつ二番目の問題は、意思決定での家族の役割に対して設け

ている二重基準である。臓器移植法では、家族が「脳死」と臓器提供に反対するとき、個

人が｢脳死｣と臓器移植に賛成して表明している意思を無視して踏みにじる権限が家族にあ

るのに、臓器提供したいという願望を示す書面が存在しないときに、その愛する人の希望

を実現するために代理の意思決定者として、同様の権限を行使することが家族には認めら

れていない。 
それゆえ、家族はどのような種類の権限を持っているのかと問わなければならない。一

方で、患者が生きていて対応能力のあるときに表明した｢脳死｣と臓器移植に関する希望を

拒否することが家族にはできるのに、他方では、対応能力がない人や亡くなった人のよう

に、個人が問題に関して発言できないときに、代理の判断をすることが家族には認められ

ていない。問題にしなければならないのは、とくに患者が発言できず対応能力がなくて代

理が必要なのが明らかなときに、家族の権限が及ぶ範囲がなぜ確定されないのか、という

ことである。 
それゆえに、家族は個人の希望をくつがえすことができるのに、故人の希望を示す書面

がないときには代理の意志決定者になって臓器獲得を認めることができないという点で、 
意思決定の際の家族の権限に関して、臓器移植法は二重基準をつくりだしている、と断言

することができる。 
 
代理の意思決定者としての家族の役割における矛盾 

 
日本では、患者のために家族が意思決定することは一般的に認められた行為である。病

院で、患者に対応能力がない場合や患者が未成年者である場合、患者の希望を推定する家

族の能力に基づいて、家族は患者のために意思決定するとき強い影響力を持つ（Asai and 
Onishi 2001）。対応能力のない患者と未成年の子どもに代わって家族が意思決定すること

を重視するのは、理論的には、患者が前もって自分の考えを表明していないときに、死の

宣告と臓器獲得に関する決定にも拡張されるべきである。木村利人（Kimura 1998, p.199）
は、他人の気持ちについて熟練された推測をすることを意味する日本語の｢忖度」について

述べているが、この場合では、「忖度」とは、故人が希望を明示的に表明していないときで



 86

も、｢脳死｣の宣告と臓器の獲得を認めることを意味する。 
 現在のところ、法律では、家族の権限は家族の一員がドナーカードを持つのを妨げるこ

とができるし、極端な場合、すでになされた同意を破棄し、患者がすでにしている臓器提

供への書面での同意を侵害できる。他方では、患者の書面での表明がないときには、患者

が臓器を提供したいと望んでいたことを家族が知っているときでさえも、死の定義と臓器

獲得に関して、家族は代理の決定者として行動することができない。 
 家族に拒否権を与えるほど極端なやり方で臓器提供に家族の同意を必要とすることを法

文化したとき、法の制定者たちに社会文化的な信念を保護する意図があったと仮定してみ

よう。そのような規制が家族の役割に基礎を持つのならば、ドナーカードを持っていない

成人や、臓器提供の意思を表明する資格のない子どもたちからの臓器獲得を認める代理の

意思決定を含むところまで、なぜ家族の権威は拡がらないのだろうか。 
 日本の臓器移植に関する法の歴史を少し振り返ると、伝統に基づいて、家族が身体の処

理に対する完全な支配権を持っていることがわかる（Feldman 1994）。例えば、1957 年

の角膜移植に関する法は、角膜の摘出はドナーの家族の書面による同意によって正当なも

のと認められる、と明記している。さらに、続いてつくられた 1979 年の法も家族の同意

だけを認めている。その法は、故人の生前の書面による同意がないときには、死体からの

角膜と⁄もしくは腎臓の摘出を認めるには家族の同意を得なければならないし、またそれで

十分であると述べている。 
 興味深いことに、現行法（「臓器の移植に関する法律」）の附則の４条は先行する法の条

項を繰り返していて、角膜もしくは腎臓を提供するのに反対を表明した書面を残していな

い故人の代理の決定者として家族を認めている。家族が書面で同意すれば、角膜と⁄もしく

は腎臓が摘出される。もちろん、法の制定者たちは日本文化について知らないで現行法の

附則を可決したのでなかった。事実、1994 年の公衆へのアンケート調査では、回答者の

84.9％が生命の終末の問題に関して決定する権限を医師と家族に与えている。さらに、日

本医師会の生命倫理懇談会の 1992 年のガイドラインは、｢患者の意思に関して友人や家族

の信頼できる証言がある場合、それらの証言は患者の意思を正確に反映したものと見なさ

れるだろう｣と述べている（Kimura 1998, p.201）。こうした事実があるにもかかわらず、

現行法は、死を決定するのに脳を根拠にした死の基準を採用するのを選ぶことや、臓器や

組織の摘出に賛成することを、家族に認めていない。 
 確かに、そのような状況では家族は複雑な感情を持ちやすい。家族の感情が非常に重要

であることと状況の感情的な性質を考慮に入れると、患者がドナーカードを持っていない

ときには、家族に臓器の摘出の許可を求めるべきではないと想定しよう。しかし、こうし

た想定でなく、なぜ次の想定をしないのか。つまり、強い悲しみと複雑な気持ちにもかか

わらず、患者と長く付き合ってきたことと臓器提供に対する患者の関心を知っているゆえ

に、患者の体の譲渡に対する強い道徳的な要求を家族が持っている場合を、なぜ想定しな

いのか。愛する人が臓器提供に関心をもっていたことを口頭での意思疎通だけで知ってい

た家族が、他人に同情して臓器提供に同意する場合、どうするべきか。現行法は腎臓と角

膜以外の臓器と組織を提供する代理の決定者としての権利を家族から奪っている。過去の

法は伝統的な心臓死基準によって死と宣告された死体からの臓器獲得のみに関心を向けて

いて、脳死はその当時問題ではなかった、と主張する人がいるかもしれない。しかし、現



 87

行法の附則において代理の意思決定に関する制限された規定が維持されているので、家族

の意思決定の権限を腎臓と角膜以外の臓器と組織の提供に拡げるだけでなく、｢脳死｣の決

定にも拡げることが理にかなっているように思われる。 
  
現行法は本当に日本文化を反映しているのか 

 
現行法の三つ目の問題は、法が本当に現在の日本文化を反映しているかということであ

る。日本社会における家族の役割は否定しようがない。特に家族の出来事と見なされてい

る死にゆく過程はそうである。それにもかかわらず、問題は、決定のために法によって家

族に与えられている最終的な権限は本当に日本文化に根拠を持つものだろうか、というこ

とである。私は家族のこうした権限は現在の日本文化に正確に対応していないことを主張

する。またいくつかの例を挙げて、それを証明する。 
法学者の唄孝一は、｢家族は故人の身体の部分の譲渡に関して生存中でも一定の発言権

を持つが、生きているときは、その権限は二次的である。死後、家族の意見が支配的とな

る｣と言っている（Feldmann 1994, p.450）。このように言われてはいるが、現行法では、

ドナーカードを持つことに関して、家族の意見は個人の意見に対して、彼もしくは彼女が

生きているときに、優位にあるだけでなく、個人の死後は、臓器獲得に賛成する代理の意

思決定に関して、家族はまったく権限を持たない。 
さらに、1988 年 1 月 12 日に出された脳死と臓器移植に関する日本医師会の最終報告に

は、「臓器移植は、ドナーもしくはドナーの家族のインフォームド・コンセントを必要とす

るとした日本移植学会のガイドラインにしたがって、実行されるべきである」という重要

な勧告が含まれていた。ここでの、「ドナーもしくはドナーの家族」のどちらかの同意の要

請は、家族の同意が個人の同意よりも重視されていないことを示している。 
それゆえ、臓器移植法は家族の役割を過剰に強調して誇張し、家族に最終的な権限を与

え、対応能力のある個人が家族の意思から独立してドナーカードを持つことを妨げている

ように思われる。法律をつくった目的は、臓器獲得を禁止するためでなく、救いを求めて

きた命を助けるために臓器を提供することを希望する人たちを勇気づけて、臓器獲得を促

進することであったということを忘れてはいけない。ドナーカードの携帯を妨げるほど家

族の権限を強調しすぎると、潜在的な臓器提供者に対してだけでなく、すべての医学的決

定に対しても悪い影響を与える危険がある。 
次の例も現行法が社会規範に関して家族の権限を強調しすぎていることを示唆してい

る。法の死への多元主義的なアプローチは、脳に根拠をおく死か心臓に根拠をおく死かの

どちらかを選ぶ権利を与えるが、その背後にある理由は日本の人口の 30％が「脳死」を人

の死と受け入れていないという事実であった。だから、法律には両方の選択肢が含まれ尊

重されている（Morioka and Sugimoto 2001, p.108）、と言われてきた。問題なのは、か

なりの割合（20.6％）の人は個人が臓器提供の希望を前もって書面で示しておけば、それ

で十分で、家族の同意は必要ではないと考えていることである。しかし、臓器移植法はか

なりの割合の人が表明しているこの意見を尊重していない。法の制定者たちはこのグルー

プの回答者の意見を同等に重視しなかった。 
 さらにまた、日本の医療文化を少し振り返っても、おそらく産業化がもたらした社会の



 88

変化のゆえに、｢公論｣が劇的に変化していることがわかる。これらの変化も日本社会での

家族の構成員と家族の役割の関係に巨大な影響を与えた。例えば、日本人は元来は血液の

提供に強く反対したが、今では日本は世界で最も血液提供の高い割合の国である（Kimura 
1991）。 
 同様に、1983 年以来行われている｢脳死｣と臓器移植に関する国民調査によると、｢脳死」

の概念を受け入れる人の数が 29％から 60％にまで増加している（Locke 1996）。それゆえ

に、｢脳死｣と臓器獲得に関する対応能力のある個人の決定において、現行法が家族の権限

を強調していることが日本の今日の文化を正確に反映しているかどうかは、ますますはっ

きりしなくなっている。 
 
臓器提供の年齢制限について 

  
四つ目の関心は、幼い子どもからの臓器獲得に対する現行法の制限の問題である。法は

15 歳よりも幼い者による臓器の提供の意思の宣言は無効であると述べて、15 歳未満の子

どもからの臓器摘出を禁止している（Annual Report on Health and Welfare）。年齢に関

する参照点は日本の民法における遺言の意思の行使に対する適格性である（民法第 961 条）。

提出されている現在の移植法の修正提案のいくつかは、年齢制限を対象にしている。そし

て最近になって、厚生労働省に任命されたワーキンググループは子どもの脳死の定義の基

準を発表した（Takeuchi et al. 2002）。 
 提出された提案の一つは、子どもの意見を聞くべきで、臓器摘出に対する「子どもの前

もっての同意｣に関する規定を修正された法に入れるべきだと述べている（Morioka and 
Sugimoto 2001, p.109）。この提案者たちは二つの案を提示しており、その一つは、6 歳の

幼い子どもからの臓器獲得を認めることで、二つ目は、臓器獲得を 12 歳以上に制限する

ことである。しかしながら、この案における｢年齢によるグループ分け｣の根拠ははっきり

しない（Bagheri 2001）。 
  もう一つの提案は、子どものために家族が代理で決定するのを認めることである。しか

し、もし法が対応能力のない成人に対しても家族の代理の権利を認めないならば、子ども

に関する規定を認めることは、法の中にさらなる矛盾をつくることになろう。 
 子どもに代わって臓器獲得の決定をする権限を家族に与えると、公衆に反発されること

を臓器移植法の制定者たちは心配していたと主張する人がいるかもしれない。しかしなが

ら、私がすでに主張したように、家族に拒否権を与える決定も公的な文化に基づいている

と同様に主張されている。文化的規範への訴えが両方の立場をどのようにして同時に支持

するかを理解するのは難しい。社会が臓器提供に関する個人の意思決定で家族の役割を是

認している程度に、未成年者と対応能力のない患者に代わる代理の決定者としての家族の

役割をも社会は認めるべきである。 
  
結論 

 
臓器獲得と移植を統制する法律に対する文化的規範の影響は、克服しなければならない

障壁と見なすべきでなく、臓器移植の実践と関連づけて、複雑な社会的問題の理解を高め



 89

る好機と見なすべきである。伝統的な価値と現代医学の進歩の間の衝突を建設的に取り扱

う包括的な法が促進されねばならない。その法は、命を救うキャンペーンに参加するよう

に人々を奨励して、社会連帯と共同体の人間関係を強化することが望ましい。 
現行法での家族の過度に大きな役割と拒否権は、日本での臓器獲得の障害と見なすこと

ができる。現行法は、日本文化の現在の規範に一致しないほどに、個人の意思決定におけ

る家族の役割を強調している。現代日本社会の社会的変化に基づいて、家族の権限と個人

の自律の均衡を図り、潜在的なドナーが実際にドナーとなるのを任せておけば、臓器回収

率の増加に関しては、よりよい結果をもたらすだろう。法を修正しようとする現在の努力

は第一に子どもからの臓器獲得を合法化することに焦点を当てているが、子どもと書面に

よる意思表明をしていない対応能力のない成人に代わる代理決定者として家族を認めるこ

とは、法をより首尾一貫したものにするだけでなく、移植に利用できる臓器の数をさらに

増やすことにもなることを強調しなければならない。 
 
［謝辞］本稿執筆に際し有益なコメントを与えてくれたことに対して、医学博士かつ哲学

博士である庄司進一氏に感謝する。 
 

（訳：黒瀬 勉） 

 
【付記】 

本稿は下記論稿の全文訳である。 
Alireza Bagheri, Criticism of "Brain Death" Policy in Japan, in: Kennedy Institute of 
Ethics Journal, Vol.13, No.4;pp.359-372, Dec 2003. 

著者はイラン共和国のテヘラン出身で、Ahwaz Medical University にて M.D.の学位を

取得し、2000 年より筑波大学で研究に従事した後、2005 年より現職に就いている。なお、

本翻訳に関して、著者およびジャーナル編集部より承諾を得ている。 
 
〈注〉 

 
1   ロバート・ヴィーチは、臓器移植の倫理学に関する本の中で、｢公共政策に焦点を合わ

せることは、死という語の完全な言語学的分析を避けることを意味する。･･･死に際して人

間の体で起こっていることについて、科学的に、生物学的に、そして神経学的に正確に記

述することは、公共政策の決定者が直接関係する必要のない問題である｣と言っている

（2000）。  
2  森岡は｢人の死の多元主義｣は日本の臓器移植法の 3 本柱の一つだと言っている（2001）。
彼は｢法は『人の死とは何か』という問いに対して画一的な答えを与えていない。それどこ

ろか、法は伝統的な死と脳死の間で選択することを人々に許している。幸いなことに、私

たちは、『人の死の多元主義』に基づいて、脳死を人の死と定義するかどうかを前もって私

たちが選択するのを認める法を持っている｣と述べている。 
3   家族の同意に関して、ヴィーチは、愛する者が死んだときに臓器提供について家族に

問うことを要請する法律の背後にある理由は家族の自律の尊重であるが、故人の意思がわ

かっている場合には、その意思が道徳的に優先される、と主張する。彼は、｢実際、故人の

意思がわかっているときに、最近親者に許可を求めるのは不道徳的だろう｣と言っている

（2000 p.161）。 



 90

 
 
〈参考文献〉 

 
Akabayashi, Akira. 1997a. Finally Done-Japan's Decision on Organ Transplantation. 

Hastings Center Report 27 (5): 47. 
_____. 1997b. Japan's Parliament Passes Brain Death Law. Lancet 349: 1895. 
_____. 1999. Transplantation from a Brain Dead Donor in Japan. Hastings Center 

Report 29 (3): 48. 
_____, Fettes, Michael D.; and Elwyn, Todd S. 1999. Family Consent, Communication 

and Advance Directives for Cancer Disclosure: A Japanese Case and Discussion. 
Journal of Medical Ethics 25: 296-301. 

An Act Concerning Cornea and Kidney Transplantation. 1979. In The Legislation 
Related to Brain Death, Organ Transplantation [Noshitai Kara no Zoki Ishoku Jisshi 
ni Kakawaru Horitsu], ed. Japan Society for Transplantation, pp. 63-64, 1996. 
Tokyo: Nihon Ishoku Gakkai. 

Annual Report on Health and Welfare, Ministry of Health Labor and Welfare. 
Available at http://www.mhlw.go.jp. 

Asai, Atsushi, and Onishi, Motoki. 2001. Reasons for Discontinuation of Treatments 
for Severely Demented Patients: A Japanese Physician's View. Eubios Journal of 
Asian and International Bioethics 11 (5): 141-44. 

Awaya, Tsuyoshi. 1998. Testimony at the U.S. Congress on the Transplantation of 
Organs from Executed Prisoners in China. The Review of Tokuyama University 50: 
177-89. 

Bagheri, Alireza. 2001. Children Competency and Donors Prior Declaration. Eubios 
Journal of Asian and international Bioethics 11 (6): 195-96. 

Beauchamp, Tom L., and Childress, James F. 2001. Principles of Biomedical Ethics, 
5th ed. New York: Oxford University Press. 

Feldman, Eric A. 1994. Cultural Conflict and Cost Perspectives on Brain Death in 
Japan. International Journal of Technology Assessment in Health Care 10: 447-63. 

Hiraga, S.; Mori, T.; and Asaura, Y. 2000. Current Arrangement and Activity of Organ 
Transplantation after New Transplant Legislation in Japan. Transplantation 
Proceedings 32: 86-89. 

Kimura, Rihito. 1989. Anencephalic Organ Donation: A Japanese Case. Journal of 
Medicine and Philosophy 14: 97-102. 

_____. 1991. Japan's Dilemma with the Definition of Death. Kennedy Institute of 
Ethics Journal 1: 123-31. 

_____. 1995. Contemporary Japan. In Encyclopedia of Bioethics Revised Edition, vol. 3, 
ed. Warren T. Reich, p. 1500. New York: MacMillan. 

_____. 1996. Death and Dying in Japan. Kennedy Institute of Ethics Journal 6 : 347-78. 



 91

 
_____. 1998. Death, Dying, and Advance Directives in Japan: Sociocultural and Legal 

Points of View. In Advance Directives and Surrogate Decision Making in Health Care, 
ed. Hans Martin Sass; Robert M. Veatch; and Rihito Kimura, pp. 187-208. Baltimore: 
Johns Hopkins University. 

Lock, Margaret. 1996. Deadly Dispute: Ideologies and Brain Death in Japan. In Organ 
Transplantation Meaning and Realities, ed. Stuart J. Youngner, Laurence J. 
O'Connell, and Renee C. Fox, pp. 142-68. Madison: University of Wisconsin Press. 

Morioka, Masahiro. 2001. Reconsidering Brain Death: A Lesson from Japan, Fifteen 
Years Experience. Hastings Center Report 31 (4): 41-46. 

_____ and Sugimoto, Tateo. 2001. A Proposal for Revision of the Organ Transplantation 
Law Based on a Child Donor Prior Declaration. Eubios Journal of Asian and 
International Bioethics 11 (4): 108-110. 

Siminoff, Laura A.; Gordon, Nahida; and Hewlett, Joan. 2001. Factors Influencing 
Families' Consent for Donation of Solid Organs for Transplantation. JAMA 286: 
71-77. 

Takeuchi, Kazuo; Iinuma, Kazuie; Satoh, Hiromi; et al. 2002. Report on the Criteria for 
the Determination of Brain Death in Children, Part II, Determination of Brain 
Death in Children in Japan. Japan Medical Association Journal 45: 336-57. 

Veatch, Robert M. 2000. Transplantation Ethics. Washington, DC: Georgetown 
University Press. 

Watanabe, Yoshi. 1994. Why Do I Stand Against the Movement for Cardiac 
Transplantation in Japan? Japan Heart Journal 35: 701-13.  

 


