
Title 最初期ウパニシャッド文献の成立と伝承 :
Jaiminīya-Upanisad-Brāhmana研究序説

Author(s) 藤井, 正人

Citation 待兼山論叢. 哲学篇. 1989, 23, p. 13-25

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/12573

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



最初期ウパニシャツド文献の成立と伝承

一一Jaiminiya-U panil;lad-BrahmaJ;la研究序説一一1)

藤井正人

O. ヴェーダ文献を，その成立と伝承にかかわる学派 (sakha)の観点か

ら歴史的および地理的に研究することは，近年のヴェーダ学における新し

い学問方向である。なかでもヴェーダ諸学派の分布と移動を各時代にわた

って跡づける M.Witzelの研究2)は，グェーダ学の新たな地平をひらく

ものとして学界の注目を集めている。この研究方向は学派の展開に対して

だけでなく，各学派に属する文献それ自体の成立と伝承の解明にも有効で

ある。学派的色彩が比較的薄いウパニ、ンャッド文献に関しでも，学派の視

点を研究に導入することによって，ウパニシヤ?ドを独立の文献群として

ひとまとめに扱う従来のスタティックな方向から，学派の伝統と学派聞の

影響関係のもとでウパニシャツドが成立していく過程そのものを解明する

ダイナミックな方向へと研究を転換させることが可能になる。本稿は，こ

の研究方向にそって，サーマ・ヴェーダ系のジャイミニーヤ派が伝える最

初期ウパニシャ y ド文献Jaiminiya心pani号ad-Brahmal)a(=JUB)の背

景にある学派の伝統を考察して，この文献の成立過程を，グェーダ後期に

各学派に共通して起こったアーラニヤカ・ウパニシヤヅド文献成立の動き

との関連のもとに解明1..，さらに学派における ζの文献のその後の伝承を

跡づけることを目的としている。

1. 学派の伝統 サーマ・ヴェーダ系の学派にはカウトウマ/ラーナー



14 

ヤニーヤ派と，シャーティヤーヤナ/ジャイミニーヤ派の二つの系統があ

る3)0 JUBは後者に属するアーラニヤカもしくは最初期ウパニシャツド

であり，それに対応する前者の文献は有名な Chandogya・Upani号ad(= 

ChU)である。 ChUの最初の4章と JUBには多くの parallelpassages 

があり，この部分に関する限り両者が一種の異本の観を呈していることは，

かつてL.Renouが指摘したところである4)。ところが両文献を詳しく調

べると， ChUのこの箇所が JUBに遅れて成立し，それを前提にしてい

ること刊しかもそれにもかかわらず内容上，根本的に相違していること

がわかる。歌詠祭官が伝えるサーマ・ヴェーダ所属の文献として， JUB 

はほとんど終始，gayatraという名の4サーマ γ(旋律)， 特にそれの

α勾rira-gayatraと呼ばれる特殊な歌い方6)を中心に思弁を展開してい

る7)。それに対して， ChUは gayatraを主題に特定することもなく，

a勾rira-gayatraについては言及すらしていなし、。言ってみれば，カウト

ウマ/ラーナーヤニーヤ派は自分たちのアーラニヤカ・ウパニシャツド文

献を作る際に，模範としたシャーティヤーヤナ/ジャイミニーヤ派の作品

の主要テーマを意図的に捨て去ったので、ある。この重大な改変は両文献の

成立の時代の違いとともに，背景にあるサーマンの伝統の違いにもその原

因を見い出すことができる O 一般にヴェーダ学生がヴェーダを学習すると

きに，各テキスト対して特定のヴラタ (vrata誓戒〉を守るべきことがグ

リヒヤ・スートラに規定されている。サーマ・ヴェーダ系のグリヒヤ・ス

ートラもサーマンの学習に関して一定のヴラタを定め，おのおののヴラタ

に対応するサーマンはサーマ・ヴェーダ・サンヒターの Ganaと称される

部分に列挙されている。そうしたヴラタのーっとして auρani$αda-vrata

と称されるものがサーマ・ヴェーダ、各派のグリヒヤ・スートラに規定され

ている8)。カウトウマ/ラーナーヤニーヤ派は，奇妙なことに，このヴラタ

に対してはサーマンを伝えていないが，シャーティヤーヤナ/ジャイミニ



最初期ウパニシャツド文献の成立と伝承 15 

ーヤ派はそのヴラタに対応する19のサーマンを瓦raQ.yaka心ana.の最後

にあげ，上述の gayatraを最終のサーマンとしている9)。この事実は，シ

ャーティヤーヤナ/ジャイミニーヤ派がgayatraを，最後に学ぶべき最高

のサーマンとして極めて重要視していたことを示唆している。ヴェーダ後

期のプーラニヤカ文献制作の動きの中で，シャーティヤーヤナ/ジャイミ

ニーヤ派がサーマ・ヴェーダのアーラニヤカを作ろうとしたときに，サーマ

ンの中でも特にgayatraを中心のテー?に選んだのはそのためである。こ

の新しい動きが，同じくサーマ・ヴェーダに所属するカウトヮマ/ラーナ

ーヤニーヤ派に影響を与え，同様の文献を作らせることになった。しかし

その際，サーマンの伝統の達し、から，彼らが本来の gayatraに対する思弁

をサーマン一般に対する思弁に巧みに作りかえたことは， 例えば JUB

とChUの冒頭の聖音 omに関する議論の違いに端的に示されている10)。

2. 成立過程 JUBは，本来それぞれ独立のテキストであったと思われ

る 1.1-3.42，4.1-17， 4.18-28の三部分からできている。最初の部分は

内容からさらに1.1-2.15と3.1-42の二層に分かれ，最後の部分も 4.18-

21 (=Kena.Upani寺ad)と 4.22-28に区分される。 JUBと他の文献の

parallel passagesを広範に調査し，各文献の部分ごとの対応関係を解明す

ることによって， JUBの成立過程と他の文献との関係を，かなりの程度，

正確に復元することが可能である。この方法で得られた結果をまとめ，図

に示すと次のようになる。(印刷の都合上，図を説明文の5)と6)の聞に入

れた。時間の流れを左から右の横軸にとり，関係の濃度を実線と点線で区

別しTこ。〉

1) JUBの最初の 2章には Jaiminiya-BrahmaQ.a(=JB) 1. 66以降，特

にアグニシュトーマ部分(1.66-364)からの借用が多い1110JBのア



16 

グニホートラ部分(I. 1~65) の成立が JUB の最初の 2章に遅れる

可能性がある。 JBのこの箇所との結び付きが JUB第三章をそれ以

前の章から区別する特徴であるから12)。

2} ChUの最初の2章と BrhadaraQyaka・Upani号ad(=B瓦U)の第一

章は， JUBの最初の2章と関係し，成立は JUBに遅れる13)0ChU 

はこれ以降も JUBと関係するが， BAUは第二章以降 JUBとの文

献上の関係は示さなし、。

3) シャーティヤーヤナ/ジャイミニーヤ派が JUBの最初の3章を作る

時に， リグ・ヴェーダ系のアイタレーヤ派から著しい影響を受けてい

る14)。カウシータキ派とは，後代の密接な関係にもかかわらず， JUB 

の最初の2章の段階では特別な関係は認められない15)。

4) JUB第三章は前の2章を踏まえて新、しい発達した思弁を展開してい

る16)。この箇所には， JB 1.1-65のアグニホートラと葬送儀式に関す

る思弁とのつながりが見られる17)。

5) ChUの第三，四章は JUB4.1-17のあとに作られたものである18)。

SB1-5 -一一一 SBl1-13ー凶Ul一一一同U2;3-4 一一一一一 BAU5・5
I i ISa-Up. 

目.

J附仁:正(lι::「仁二二二-J二JUBU-17孟¥.1-17--ユ1一犯Jι;
|しh汁「寸[l(Kena-Up.l
目

ー .....‘

←ー「 ωUl-2 -i--chu3-4 -一一ー一一口U5;6-8 

ABl-5一一--AB6-8 -- AAl-2; 5-一一「
1 ・

Sazikh瓦1・2-一一一一ー--SankhA3-6; 7-8; 9-15 



最初期ウパニシャツド文献の成立と伝承 17 

6) JUB 4.18-21 (=Kena.Upani和d) は最古の韻文ウパニシャツドの

一つであり(ただし後半は散文)， Isa・Upani号adと類似の詩句を含ん

でいて成立は早くとも BAU第四章以後である。

7) JUBの残りの部分 (4.22-28)は内容上 BAUの最後の2章， ChU 

の第五章， SaIlkhAの第九章以降に対応していて，プラーナに関する

断片的な思弁 (22-24)， 日常生活の心得についての教え (25-26)等

を含んで、いる19)。

ここで注目すべきは，これらの文献が部分ごとに相互に関係をもちながら，

長期間にわたって平行して発達していったことである。したがって各文献

の部分ごとの対応関係を調べることは，それによってそれぞれの時代にお

ける学派聞の関係を類推することができるため，文献の成立過程を学派の

歴史と学派聞の地理的な関係において理解する糸口となる。この点で興味

深い事実は， JUB成立過程におけるシャーティヤーヤナ/ジャイミニー

ヤ派とリグ・ヴェーダ系の学派との関係である oWitzelの研究によれば，

シャーティヤーヤナ/ジャイミニーヤ派はもと北インドのクル・パンチャ

ーラ地方にいたが，後に南下して西インド，ヴィシディヤ山脈の北の地域

に移住したようである。リグ・ヴェーダ系のアイタレーヤ派ははじめ北イ

ンドのクル地方にいたが，ブラーフマナ後期に東インドへ移動L，カウシ

ータキ派は中央から西インドにかけてひろがっていたという 20)0 JUBが

はじめアレタレーヤ派との関係のみを示L，第三章ではじめてカウシータ

キ派との接触を見せることから，シャーティヤーヤナ/ジャイミニーヤ派

が関係するリグ・ヴェーダ系学派が一一彼ら自身の南下によってか，ある

いはアイタレーヤ派の東遷によってか一一 JUBの第三章成立の頃にアイ

タレーヤ派からカウシータキ派にかわったことが推測される21)。



18 

3. テキストの伝承 シャーティヤーヤナ/ジャイミニーヤ派のテキス

ト伝承の中で， JUBの Kena-Upani寺ad部分 (4.18-21)は独立に扱わ

れたようである。現在においてもタミル・ナードゥ州のジャイミニーヤ派

バラモシたちは， JUBの口頭伝承を完全に失っているにもかかわらず，

Kena心pani号制だけは暗唱している(筆者自身の取材による〉。後代，ヴ

z ーダーシタの学匠たちが JUBのこの部分を真正のウパニシャ y ドと認

めて，学派の伝統から切り離して尊重することとなった。しかしながら，

初期のヴェーダーンタ学匠はウパニシ"I"'Y ドが本来属していた学派の伝統

についてかなり正確な知識を持っていたようである。この点で，シャンカ

ラ (8世紀)の Kena-Upani号adに対する注釈は，当時における JUBの

伝承状況について貴重な情報を与えてくれる。彼は注釈を始めるにあたっ

て，このウパニシャ y ドがあるテキストの第九章 (adhyaya)の冒頭部で

あることを教えている。現行の JUBの版では Kena-Upani寺adは第九章

の冒頭部ではなく第四章 (adhyaya)の第十節句nuvaka)全体であるにも

かかわらず，シャ γカラが述べている Kena-Upani号adを含むテキストは

JUBであると理解されてきたようである22)。 しかしシャンカラが言及し

ているのは Jaiminiya -Brahmal}a， J aiminiya-A時eya-Brahmal}a，Jai. 

miniya-Upani寺ad.Brahmanaを含むジャイミニ}ヤ派のプラーフマナ

全体であると考えることも可能であるし，またその方がシャンカラが続い

て述べるそのテキストの内容に合致している。彼によれば，そのテキスト

は Kena-Upani号adに先立つ部分で，すべての祭式行為 (karma♂めと，

プラーナとザーマンの念想 (utasanani)と，gayatra・samanに関する哲

学 (darsana)を説いている23)0 J aiminiya・Brahmal}aのバローダ写本の

奥付には，ジャイミニーヤ派のブラーフマナの全8課の名が列挙されてい

て，そのうちの最初の6課がJaiminiya.Brahmal}a，第七課がJaiminiya.

Ar号eya-Brahmal}a，第八課が Jaiminiya・Upani号ad-Brahma切に相当



最初期ウパニシャッド文献の成立と伝承 19 

している24)。もしシャンカラの述べるテキストの章分けがこれに類するも

のであれば， JUBの Kena-Upani号adを含む最後の部分が独立に扱われ

て，第九課を構成することも十分にあり得ることである oKena・Upani担d

とそれ以前の部分の聞にはっきりとした区別をたてるべきことは，このほ

か，やはり同じシャンカラとラーマーヌジャの Brahmasutraの両注釈

の中でも言明されている25)。一方， Kena・Upani号ad以前の二つの部分

1.1-3.42と4.1-17についても，独立に伝承されたこつのテキストであっ

たことは，それぞれ別個の ωψsa(教義伝承の系譜〕をもって終わって

いることに示されている O これに関連して興味深いのは，ジャイミニーヤ

派学匠パヴァトラータc1千年紀後半〕が Jaiminiya忌rautasutraの注釈

の中で JUB1.20-24 (1.ふりを「前ガーヤトラ・ウパニシャツド (purva

gayatro.ρani$ad)の第六，七節」と呼んでL、ることである26)0 1""前 (purva)J

という表現から，前後二篇のガーヤトラ・ウパニシャツドが彼に知られて

いたことがわかる。それらが1.1-3.42と4.1-17であったことは間違いな

いであろう。以上のように， JUBの三つの部分はその当時，依然それぞ

れ独立したテキストとして扱われていたことが推測される。これらの三つ

のテキストが Jaiminiya-U panil?ad.Brahma1).aの名のもとに単一の作品

と見なされるようになったのはいつの噴か明らかではないが，どの系統の

写本も等しくこれら三部分を一つの写本の中にひと続きに記録しているこ

とから，ジャイミニーヤ派の伝統がタミル・ナードヮとケーララに完全に

分かれてしまう以前のことであろう 27)。

前述のサーマ・ヴェーダ学生に課せられるヴラタは，本来はサーマンの

学習に対して規定されたものであるが，他のヴェーダのヴラタにおけると

同様に2喝)，後代の確立した学習カリキュラムにあっては，サーマンだけで

はなく祭式書や哲学書などの学習もヴラタに割り当てられたと思われる。

また， JUBの主要テーマである αsarira・gayatraと呼ばれる特殊なサ}マ



20 

ンは，サーマ・ヴェーダ・サンヒターには収録されておらず， JUBにだ

け記録されている29)。シャーティヤーヤナ/ジャイミニーヤ派の学生が

auρanI$ada圃vrataのもとで最後に学ぶのはこの特別な gayatraであった

と考えられるので， JUBはこのヴラタの期聞に教えられる教科書として

受け継がれてきたのかもしれない。 JUBのテキストそのものは比較的良

好に伝承されて，現在でもケーララ州のジャイミニーヤ派ナンプーディリ

〈パラモシ〉たちは写本によるほか，一部を口頭でも伝承している(筆者

自身の取材による〉。 伝承の良好さにもかかわらず，このテキストが他の

サンスクリット文献に引用されることは極めてまれで，ジャイミニーヤ派

と，現在の隣接学派であるカウシータキ派の文献の中に限られている。

J aimini ya-Srautasutraに一度30〕， バヴァトラータの同書の注釈31)と

Kau寺itaki-BrahmaJ:}.aに対するウダヤの注釈に32)それぞれ数度現われる

だけである。 Kena-Upani号adの部分を除いてヴェーダーンタの学匠たち

に真正のウパニシャツドと認められなかったために， JUBはジャイミニ

ーヤ派の伝統の奥にとどめられて，学派の壁を越えて広く流布するにはい

たらなかった。 19世紀の後半にA.C_ Burnellが南イシドでジャイミニー

ヤ派の写本を発見するまで，一般にはその存在すら知られていなかったこ

とは却，学派と時代を越えて名声と評価を享受し続けてきた同種の文献

ChUと対照的である。

4. 以上，サーマ・ヴェーダ系ジャイミニーヤ派所属の最初期ウパニシャ

y ド文献Jaiminiya・Upani寄ad-BrahmaJ:}.aについて，学派 (sakha)の視

点からその成立と伝承の過程を跡づけた。関連する他の文献に対しでも同

様の方法を適用し成果を集積することによって，ヴzーダ後期に全学派に

広がったアーラニヤカ・ウパニシャ vド文献成立の動きを，各学派の伝統

と活動の歴史と，地理関係などによる学派聞の文献的・思想的影響という



最初期ウパニシャツド文献の成立と伝承 21 

縦横の方向からたどることが可能となるであろう。さらには，後代の各ヴ

ェーダ学派におけるウパニシャツドの伝承と，ウパニシャツドを学派の伝

統から切り離して絶対視するヴェーダーンタ運動との関係についても同種

の研究方法が有効であると予想されるが，それについては指摘するにとど

める。

注

1) 本稿はアメリカ・ハーヴァード大学で・開かれた第一回国際ヴェーダ学ワー

クショップ(1989.6.11-14)での研究発表の前半部を日本語の論文にまと

めなおしたものである。発表の後半部では写本伝承と原典批判の問題を扱

っ7こ。

2) 彼は1981年以降 Materialienzu den vedischen Schulenという表題なL、

し副題の論文を連続して発表している。最新のものに， Witzel 1987があ

る。

3) 辻直四郎 1948(1981)， pp. 319弘参照。カウトウマとラーナーヤニーヤ

は同系統の姉妹学派であるが，シャーティヤーヤナとジャイミニーヤは同

一学派の時代による別称である可能性が高い。

4) Renou 1953， p. 140， n. 3.ただし，彼は両者の対応を最初の2章に限り，

ChU 3-4と JUB3-4の関係を見落としている。

5) ChU 1.2 < JUB 2.10-11 (cf. Fujii 1989， p. 100lf.); ChU 1.4 < JUB 
1.18; ChU 2.13.1-2 < JUB 2.2.9-10; ChU 2.22.1 < JUB 1.51.3-52; 
ChU 2.23.4 < JUB 1.10.3; ChU 3.16 < JUB 4.2; ChU 4.3 < JUB 
3.1-2 (cf. Luders 1916); ChU 4.16-17 < JUB 3.15-17 (cf.注14).

6) 本来の歌誌を ova 0 va 0 va hum bha 0 vaと単音の連続にかえて歌わ

れる。歌調を伴わないことから asarira.gayatrar肉体(=歌詞〉のない
ガーヤトラ」と呼ばれる。詳しくは Howard1983， pp. 315-325. 

7) Fujii 1984. Cf. Deshpande 1980; Bodewitz 1986?; Howard 1987. 

8) GobhGS 3.1.28; KhadGS 2ふ17;JGS 1.16. 

9) Parpola 1968， pp. 69-'-74.カウトウマ派のグリヒヤ・スートラの注釈書

は，aupani:fada.vrataに対して upani干adbrahma'l.la(~ ChU ?)を学ぶ

べきものとしてあげている (onGobhGS 3.1.28)0 Parpolaはこの説明を

疑い，現在に伝わっていないサーマンがこのヴラタに配されていた可能性

を論じている。いずれにしろ， このヴラタに gayatraが結び付けられて



22 

いないことは確かである。

10) JUB冒頭の om論が ovaova. ・という a鈎パra・gayatraの実際

の形の上に組み立てられているのに対して (Bodewitz1986?; Fujii 

1987)， ChUの冒頭は酬の重要性を一般的に論じている。

11) JUB 1. 3.2 < JB 2. 420; JUB 1. 3. 4-5く JB1. 136; JUB 1. 8. 8ff. < 
JB 1. 322 ;JUB 1.10.3，4 < JB 2.10; JUB 1.11.1 < JB 1. 88; JUB 
1. 18. 1-7 < JB 1. 283; JUB 1. 20. 3 < JB 1. 144. 

12) JB 1. 1-65とJUB第三章との前後関係は未確定。 Bodewitzは JUBを

後に見ている (1973，p. 11).; Cf. also Fujii 1987， p. 1003f. 

13) .Fujii 1989， pp. 1001-1000. 

14) [Aitareya・Brahma早a(=AB)との関係]JUB 1. 5か58(天と地 saman

とrcの結婚〉は AB3.23をたぶん AV14.2.71をもとに拡張したも
の。 JUB3.4.4は AB6.15.5に基づいている。 JUB3.15-17 (プラフ

マン祭宮の職務〉の parallelpassagesは AB5.32-34; KB 6. 10-12 ; 

JB 1. 357-358， SB 11. 5. 8; ~B 1. 5. 1-9; ChU 4. 16-17; GB 1. 2. 24-
1. 3. 5に克られるが， ABがすべてのもとになっている (AB5.32. 1-33. 1 

> JB-SB-KB; AB 5.33.2-34.4 > JUB-~B-ChU-GB)o [Aitareya・
Ara早yaka(=AA)との関係]JUB 1. 9. 5-10. 1 (神聖な形容辞の列挙〉は

A互 5.3.2に一致。 JUB3.3.6-13 (インドラの蜜仙への教授〉は A互

2.2.3に parallelである (cf.AB 6.20; Saokh瓦1.6)σ 

15) カウシータキ派との関係は， SaokhA 1. 5; SaokhSS 17.15.10-12とほぼ

同一のマントラを載せる JUB3.4.5に初めて認められる (cf.Fujii 1989， 

p.999f.)。後代の Ka時U1. 2ff.は，カウシータキ派が再生説に関してジ

ャイミニーヤ派の影響を受けていたことを示している。

16) Cf.プラーナ説 3.1-2 < 1. 60-2. 12 (Fujii 1989， pp. 1002-999)，天界
上昇説 3.11-14< 1. 1-7 (次注参照)， asarira.gayatra 3.29-31; 3.38-
42 < 1.15-16 (F吋ii1984， p. 1123-22). 

17) Cf. esp.JUB3.14.1-6=JB 1. 18: 9，19-26. JUB第三章では JB1. 

1-65に共通する死と再生が中心テーマになっているので，もともと JUB

第一章で一種の祭式シンボリズムとしで説かれていたザーマンによる天界

への上昇(1.1-7)も，第三章では死後の再生の形 (3.11-14)に作りかえ

られている (Fujii1987)。

18) 注4)5)参照。

19) 1Lhieme (1988)は，日常生活の心得や家庭儀式などを説く BAUの最後

の2章 (Khilq.katt4a)は本来，自ヤジュル・ヴェーグ全体の補遺として



最初期ウパニシャツド文献の成立と伝承 23 

独立のテキストであったという。 ]UB4.22-28 も内容上 ]UBの本体

(1. 1-4. 17)との関係が薄いので，もともと独立の補遺文献で、あったもの

が，後の伝承の過程で Kena・Upani寺adとともに ]UBに統合されたのか

もしれない。

20) Witzel 1987， pp. 185-193. 

21) 同様に，ヤジュル・ヴェーダ系ヴァージャサネーイン派との聞でも， ]UB 

第三章以降，地理的な関係に変動があったことが想像される。 Cf.説明文

22) Max Muller 1879， pp. lxxxixff.; cf. Parpola 1973， p. 7. 

23) Deussenはシャンカヲの記述と Burnel1が報告する ]B写本の内容との

一致を指摘している(1897，p. 61 f.)。

24) Parpola 1968， p. 48; cf. Raj且 1973，p. 316. 

25) on Brahmasutra 3.3.25.注釈文は，シャーティヤーヤナ派の ]UB4.1 

以下は Vl・dyaに関わる部分(すなわちウパニシャツド〉の近くに位置する

が，vidyaとは無関係であるというもの。ジャイミニーヤ派をシャーティ

ヤーヤナ派から派生した別学派とみる Witzelは， ]UBの Kena・Upani-

寺ad以下をジャイミニーヤ派の付加と考えるため，vidyaに関わる部分を

その前の ]UB4.11-17と解釈している(1977，p. 145)。しかし 4.11-17

の内容 (cf.Fujii 1984， p. 112わからも，また Kena・Upani号ad を含

まない *Satyayana-Upani号ad・Brahma早a なるものが確認されていない

ことからも，vidyaの部分として Kena・Upani事adが意図されていると考

えるべきである。

26) on ]SS 1. 11 : Shastri 41， 16. gayatropani'iadとL、ぅ名称は ]UB4.1-17 

の次の末文に由来する:sai'ia sa(yayani gayatrasyopani・与adevam upasi・

tavya 4.17.2. 

27) ジャイミニーヤ派の歴史については， Parpola 1984， pp. 18-21. 

28) 例えばヤジュノレ・ヴェーダ系のカタ派では 8ukriya・vrataはアーラニ

ヤカ，aupani与ada-vrataはウバニシャツドの学習に対するものである

(Witzel 1977， pp. 140-141， 152-153)0 Cf. also Kane 1974， pp.370-373. 

29) E.g. ]UB 3. 38f. (cf. Fujii 1984).この事実はパヴァトラータによっても

証言されている (on]SS: Shastri 145， 29-30; cf. Fujii 1986， p. 14)。

30) ]SS 1. 11: Gaastra 13，5-6今 ]UB1. 22. 6. Cf. Fujii 1986， p. 9f. 

31) ]UB 1. 21. 9 on ]SS 1. 11: Shastri 41，25; ]UB l. 22. 3 on ]SS 1. 11 : 

40，24-25; ]UB 1. 22. 6 on ]SS 1. 11 : 40，23; ]UB l. 24. 3 on ]SS l. 11 : 

41，17-19; ]UB 1. 54. 3 on ]SS 1. 7: 30，18-20; ]UB 2.6.12 on ]SS 



24 

1. 24: 89，7; ]UB 2. 7. 1 on ]SS 1. 1: 4，7; ]UB 2.8.2 on ]SS 1. 1 : 

9，24-25; ]UB 3.16.1-2 on ]SS 1. 23: 84，14; ]UB 3.21. 2 on ]SS 1. 3: 

15，21; ]UB 3.38.10 on ]SS 1. 4: 21，24-22，1; ]UB 4.25.3 on ]SS 

Paryadhyaya: 341，11.同定のほとんどは A.Parpola博士が準備された

] aiminiya -Srau tasu traの校訂版〈未出版〉に負うている。

32) Sarma 1976， p. 699参照。

33) Burnell以前の状況と彼の業績については， Parpola 1973， p. 6f. 

参考文献

Bodewitz， H. W. 1973: jai押tiniyaBrahma1，la I， 1-65. Translation and 

Commentary with a Stuiy: Agnihotra and Pra1，lagnihotra. Leiden: 

E. ]. Brill. 

一一一一一一.1986?:“Reaching immortality according to the first anuvaka 

of the ]aiminiya-Upani号ad-Brahma早a."In Dr. B. R. Sharma Felicita-

tion Volume. Tirupati， 32-42. 

Deshpande， r. c. 1980:“Concept of the Gayatra-saman in the ]aiminiya-
Ara!).yaka." In CASS Studies， Number 5. Pune， 49-60. 

Deussen， Paul. 1897: Sechzig Upanishad's des Veda aus dem Sanskrit 

ubersetzt und mit Einleitungen und Anmerkungen versehen. Leipzig. 

Fujii， Masato. 1984:“On the unexpressed gayatra-sal叩 nin the ] aimi・

niya-Upani号ad-Brahma!).a." ~印度学仏教学研究』第32巻第 2 号， 1123-

1121 (1-3). 

一一一一一_1986:“The Bahi妙。vamanaRitual of the ]aiminiyas." iI待兼山

論叢』第20号哲学篤， 3-25. 

一一一一一_ 1987:“The Gayatra and Ascension to Heaven (Jaiminiya-

Upani卒ad-Brahma早a1，1-7; 3~ 11-14)_" ~印度学仏教学研究」第35巻第 2

号， 1005-1002 (16-19). 

一一一一一一. 1989: “Three Notes on the ]aiminiya-Upani号ad-Brahma!).a

3， 1-5." ~印度学仏教学研究』第37巻第 2 号， 1002-994 (23-31). 

Howard， Wayne. 1983:“The Music of Nambudiri Unexpressed Chant 

(Aniruktagana)." In Agni: The Vedic Ritual 01 the Fire Altar_ Vo!. 

II. Ed. F. Staal. Berkeley: Asian Humanities Press， 311-342. 

一一一ーヘ 1987 :“The Body of the Bodiless Gayatra." lndo-lranian 

journal， 30， 161-173. 

Kane， P. V. 1974: History 01 Dharmasastra. Vol. II， Part r. 2nd ed. 



最初期ウパニシャツド文献の成立と伝承 25 

Poona: Bhandarkar Oriental Research Institute. 

Luders， H. 1916 (1940):“Zu den Upani和d，1. Die Sarp.vargavidya." 

(= Luders， Philologica lndica， Gottingen 1940， 361-390). 

Max Mul1er， F. 1879: The Upanishads. Part I. The Sacred Books of 

the East Series， Vo1. 1. Oxford; rpt. Delhi:九10tilalBanarsidass， 
1965. 

Parpola， Asko. 1968: The Srautasutras o[ La(yayana and Drahyaya1Ja 

and Their Commentaries. An English Translation and Study. Vol. 

1: 1. Helsinki: Societas Scientiarum Fennica. 

一一一一一.1973: The Literature and Study o[ the Jaiminiya Samaveda in 
Retrospect and Prostect. Studia Orientalia 43: 6. Helsinki. 

一一一一一.1984:“On the Jaiminiya and Vadhula Traditions of South 
India and the P昌平qu/Pa早qavaProblem." Studia Orientalia， 55: 22， 

429-468. 

Raja， K. Kunjunni. 1973: New Catalogus Catalogorum. An Alρhabetical 

Register o[ Sanskrit and Allied Works and Authors. VoI. 7. Madras.: 

University of Madras. 

Renou， Louis. 1953:“Le Passage des Brahmal).a aux Upani号ad."Journal 

o[ the American Oriental Socieか， Vol. 73， 138-144. 

Sarma， E. R. Sreekrishna， ed. 1976: Ka悶'itakibrahma1Ja.3. Vyakhya 

o[ Udaya. Verzeichnis der orientalischen Handschriften in Deutschland， 

Supplementband 9，3. Wiesbaden. 

Thieme， PauI. 1988: "On the Khi1aka早qaof the Satapathabrahmal，la." 

第4回京都賞受賞記念ワークシ aップ記念講演.

辻直四郎 1948 (1981): i現存 Samaveda文献の概観J(= W辻直四郎著作

集』第一巻，法蔵館， 1981， 317-344) 

Witzel， Michae1. 1977:“An U nknown U pani号adof the Kr刊 aYajurveda: 

The Katha.Sik号a・Upani号ad."Journal o[ the Nepal Research Centre， 

Vo1. 1 (Humanities)， 139-153. 

一一一一ー.1987:勺 nthe Localisation of Vedic Texts and Schools (Mate. 
rials on Vedic Sakhas， 7)." In lndia and the Ancient World: History， 

Trade and Culture be[ore A.D.650. Ed. Gilbert Pol1et. Orientalia 

Lovaniensia Analecta， 25. Leuven， 173←213. 

(文学部助手〉




