
Title ミルと自律性

Author(s) 馬嶋, 裕

Citation 待兼山論叢. 哲学篇. 2000, 34, p. 15-28

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/12803

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



15 

ミルと自律性

馬嶋裕

はじめに

自律性は現代の実践哲学で欠くことのできない概念である。それは自己

決定や積極的自由といった概念としばしば相互交換的に用いられる。そう

したいずれかの名前でそれは生命倫理学1)や政治理論に必ず顔を出す。

こうした「自律性」はa 功利主義、 b.消極的自由主義とそぐわない。

それは、それぞれa幸福以外の規範的概念を持ち込むことになりかねない

(道具的には認められるが)、 b.パーリンの言つように2)、「自由の名の下

の強制Jを導く危険性がある、からである。

ところが、功利主義者でありいわゆる「危害原理Jを提唱したミルにつ

いて、一一本人は“autonomy"という語をほとんど(主要テキストでは全

く)使っていないにも関わらず3)一一「自律性Jを説くものとする解釈が見

受けられる(メンダス、 Gray.Skorupski. Lindleyなど4))。

以下では、ミルの自由論に自律性を帰することがいかにして可能かとい

う解釈上の問題、そしてその検討を通じて浮き彫りになるミルの価値論が

持つ合意について論じる。

1.ミルの自由論に自律性としての自由を読み込む解釈

実際には、現在自律性という言葉の用法には混乱が見られ、いずれの用

法にも共通する本質が存在するのか疑われることもある5)。しかし、自律性



16 

の概念を問題にする際の範型がカントであることは何人にも異存がないこ

とであろう。

しかし、明らかにミルの理論のうちに、カントによる意志の自己立法と

しての自律性6)そのままを容れる余地はない(カントの問題にする自律性

は、そもそも欲求ニ「傾向性」の排除において成り立つものである)。ミル

は、いわゆる「二世界論Jなどの形而上学を共有していない。そもそも功

利主義が幸福を正しい行為の根拠とする限りで、カントの次のような発言

はミルにとって全く受け入れがたいものである。「幸福の概念に属するいっ

さいの要素はすべて経験的で、あって、これを経験にもとめねばならない」

(向上78頁)そして「経験的なものは、すべて道徳の原理に付け合わされ

た添え物であって、原理たるに堪えないばかりでなく、道徳そのものの純

正をもいたく損じるのであるJ(同上96頁)。さらには、行為の準則が一致

すべき「道徳法則J、「自然秩序における普遍的法則に類似する合法則性」

(同上109頁)という発想も、経験論者(算術の規則でさえ帰納的に見出さ

れたと主張する)、功利主義者(行為の、規則への一致ではなく、結果が道

徳性の判定基準と主張する)であるミルには、まったく異質で、ある。

とすれば、ミルに自律性の概念を読み込むためには、その概念はカント

が排除する幸福概念を容れる余地のあるものでなければならない。幸福は、

ミルの公式見解においては「快楽および苦痛の欠如を意味するJ(UT-II-Z/ 

467)が、ここでは暫定的に幸福とは「欲求充足」である、という現代的な

再定式に則ることにする。欲求を軸に自律性を再定式化することは、カン

トが自律性を問題とするところの「意志」を、ミルが「欲求の派生物」へ

と還元し、自然化している7)ことからも適切で、あると考えられる。とすると

差し当たり、ミルにおいて消極的自由を越えた自律性とは、欲求の自発性

を指す、ということになりそうに思われる。それを先回りして分析すると、

(1) 選好・欲求が自分のものである。



ミルと自律性 17 

( 2 ) 選好・欲求を合理的に反省する能力を持つ8)。

の二つの要素が見出されるであろう。

これらの要素は、確かに単なる r-からの自由」としての消極的自由の
概念には含まれないものである。というのは、明らかに「外的制約の欠知」

という消極的自由の状態は、この(1)(2)が成立していなくても、実現し

うるからである。例えば、摂食障害の患者は、(常識的な意味では)いかな

る他者にも干渉を受けていないという意味では自由だが、(おそらくは)自

分の欲求に合致しない欲求に支配されているという意味では不自由である。

この両方の要素を合むような、日常的な我々の直観的判断をうまく説明

するのは、自由意志論に関する現代の論争の範型となったフランクフアー

トの欲求の階層性のモデル9)であろう。それによると、直接行為を引き起こ

す一階の欲求とそうした欲求についての二階の欲求とが区別される。われ

われの直観的な理解では、動物には人格はなく人間にはある。この議論は

そうした人格概念を欲求ないし意志の構造として説明しようと試みたもの

である。つまり、動物は一階の欲求に無反省に従って行動するのに対し、

人間にはそうした一階の欲求をそのまま行動に結びつけるのではなくて、

二階の欲求によって判断、取捨選択した上で行為するのである。二階の欲

求は、例えば「こんな欲求は持ちたくないjという欲求、と表現できる。

これにより、動物がその都度その都度の欲求に従って行動するのに対して、

人聞が瞬間的な欲求を抑え、一貫した行動をとるように見えることに説明

が与えられるというのである。

上にあげた(1)の要素は、フランクフアートの図式に則して言えば、二

階の欲求の是認を受けるような欲求に従って行為できること、(2 )は二階

の欲求を持つこと、というふうに言い換えることもできるだろう。

( 2 )の f合理的」ないし理性的という言葉には注意が必要で、ある。これ

はカント的な理性の法則への一致という概念に表現された要素を引きずっ



18 

ている。カントにおいては、理性は叡智界について把握する能力というこ

とになるが、ミルの依拠する形而上学ではこれ以外の(合)理性の概念が

与えられなければならない10)。それはわれわれが日常的に「理性的に振舞

う」などの言い方で、表現する亘観を捉えるものである必要がある。という

のは、もしこのような合理性の基準が実質的に与えられないとすると、行

為主体に持たれた欲求のいかなるものも、その充足の阻害が不自由を意味

し、合意される概念が実質上、消極的自由と変わらなくなる可能性がある

からである。

2. r自由論j(1858)に即した検討

前節で示した自律性の定式を念頭において『自由論Jを見てみよう。

第三章では、社会的圧力により個人が大勢に盲従し自分自身の好みを見

失うことが、好ましからざることとして取上げられている。ミルは「われ

われの欲求や衝動もまた同様にわれわれ自身のものでなけれないJと、ま

た「欲求と衝動が自分自身のものである」ということは個人にとって「性

格を持つ」ということであり、この性格の強烈さや多様性、すなわち個性

が社会の善の源泉であると主張するのである (OL-11 -5/283)。ミルの見立

てでは、近代社会は相当程度にこの個性の抑圧に成功してしまっている。

そのため人々は、

他人に関係することだけでなく彼ら自身だけに関係することであっても、個

人も家族も次のようにみずからたずねはしない一一私は何を好む (prefer)

のか、何が私の性格や気質に合うのだろうか、何が私のうちにある最善にし

て最高のものを十分に活動させそれが成長し栄えるのを可能にするのであ

ろうか、と。彼らはみずからに向ってこうたずねるのである。何が私の地位

にふさわしいだろうか、私と同じような身分と経済状態にある人々は何をす

るのがふつうだろうか、あるいは〔さらに悪い事には〕私より上の身分と経

済状態にある人々は何をするのがふつうだろうか、と。[中略]人々が楽しみ



ミルと自律性 19 

(pleasure)のためにすることにおいでさえ、他との一致 (conformity)と

いうことがまず第一に考えられる。彼らは群衆として好む(Iike)。彼らは、

ふつう一般に行なわれることの中からしか選択しない。[中略]ついには、自

己の本性にしたがわぬことによって、彼らはしたがうべき本性をもたなくな

る。彼らの人間的諸能力はしぽみ、やせ衰える。彼らは強い欲求や自然な楽

しみを、もはやもつこどができなくなり、たいていは、彼ら自身のうちには

ぐくまれた意見や感情も、あるいはまた、まさしく彼ら自身のものであるそ

れらを失ってしまうのである (OL-III-6/285)。

ミルは人々の姿をこのように描写し、「これが、人間本性の望ましい状態

なのであろうか」と問い掛けている。

さて、ここで前提とされていることは、二つある。第一に、個人が選好

ないし欲求のレベルで多数者である他から影響を受け得るということであ

る。それは、少なくとも近代社会においては、自分の「欲求や衝動H本性」

を見失わせるほど根源的・圧倒的なものである。第二に、逆に、他から影

響を受けなければそうであったはずの「真正の (authentic)J選好・欲求が

存在するということである。このことがいえないのであれば、いかなる欲

求のあり方も順応主義的である他ないということになり、ミルの大衆社会

批判は成り立つ余地がない。これらの点から、ミルの議論が、オリジナル

な選好・欲求を標準として為されていることがわかる。

また、「人がある程度の常識と経験をもっているならば、彼自身のやり方

で自己の生活を展開していくのが最善である。彼のやり方それ自体が最善

だからではない。それが彼自身のやり方だからである (OL-III-14j292

3)oJとミルは言っている。この点について、メンダスは「人間は最善の生

き方を送ることよりも、最善の生き方への自分自身の道を見つけることの

方が、もっと重要である。Jと主張するものと解釈し、これを自律性の主張

の柱のひとつと位置付けている11)。ミルのこの種の主張は、自分の人生の

企図・設計についての構想と、それを描く本人の能力の所持を不可欠の要



20 

素とする。そしてそれ(のみ)を導きとして行為を行っていく、別様に言

えば、従うべき欲求の取捨選択をするという意味での自由が活写されてお

り、それが外的制約の欠如を超えた概念であるのは明らかである。

これらの記述は、欲求の自発性と何らかの合理性に基づく欲求への評価

が、ミルにおける自律性を成り立たしめているのではないか、という前節

の仮説とうまく合致するように思われる。フランクフアートのモデルに則

して言えば、「衝動」が「自分自身のものである」という判断は、一階の欲

求に対する二階の欲求による是認であると解釈することができる。現代の

論争では、二階の欲求について、それが本当のものであるという基準は何

なのか、という問いかけから、さらに高次の欲求、またその欲求について

の欲求……というふうに「無限後退」に陥る問題が指摘されているが12)、

ミルの場合、個人にとっての「本性jが(もちろん、それ自体が問題にさ

れうるものの)前提されている限り「後退」はそこで食い止められる。

この「本性」概念の合意に一言だけ触れておこう。ミルにとって、本性

は「創造Jされるのではなく「発見」されるものだと考えられるが、この

本性は人によってまちまちである。そしてこの多様性がまた人間の本性だ

と考えられている。ミルは各人の本性が本人にしかわからないということ

から、「危害原理Jを功利主義的な根拠に基づいて打ち出したのであった。

この多様な人間本性の概念は、「本人だけにわかる、本人にとっての善」が

可能で、あるという点で主観的ないし相対的で、あり、「発見jされるという点

では実在的であるという、複雑な価値論を合意している。

3. r功利主義論j(1861)に即した検討

以上、ミルの自由論が自律性としての自由を扱ったものと解釈され得る

か否かの問題を見てきたが、その検討を通じてミルの『自由論Jにおける

主張には真正の選好・欲求というものが前提される事を確認した。次いで、



ミルと自律性 21 

功利主義理論に目を転じてみたい。これは 1節に示した自律性の要素(2 ) 

の「選好一欲求を合理的に反省する能力を持つ」という要件を確認すること

でもある。まずは彼の功利主義理論の基本的特徴とその解釈上の問題に触

れておくことが必要だろう。

彼の規範的主張の全てが功利主義の体系に依拠していると彼は表明する

(例えば [OL-I-ll/226]、『代議制統治論j13))。功利主義は正しい行為、政

策、法、制度の基準を一般幸福におく立場である。ミルはべンサムによっ

て体系化されたこの立場を引き継いだが、幸福の概念を修正したのであっ

た。古典功利主義はその眼目のーっとして、あらゆる善は快楽であるか、

快楽へ還元できる、という主張を含む。ミルはこの快楽について「量ばか

りでなく質も」あるとしたのである。この修正は従来、ミルの「理想主義J

的傾向の取り込みと見られてきた。つまり、カントに由来する義務論、そ

してそのイギリス的形態であるミルの同時代のヒューウェルらの直観主義

からの反論に対応して、功利主義を折り合わせるための修正と見られてき

たので、ある。

ところで、ここで1節で保留していた、行為の正しさの最終的な判定基

準とされる幸福とは何を指すのかという問題に言及しておかなねばならな

い。先に引用した個所に合まれる「私が何を好む (prefer)か」という表現

に見られるように『自由論』では目的としての快楽概念よりも選好一欲求

(preference-desire)概念14)を中心に議論が組み立てられている。これに

対して、『功利主義論Jにおいては選好概念はより周辺的な位置を与えられ

ているように忠われる。というのはそこでミルは、先に触れたように幸福

とは快楽であり、一見そうでないように見える善も本来的には快楽への子

段として望ましい、従って普とは最終的には快楽以外のものには帰着しな

い、という公式見解を述べており、選好をその快楽の「質」の「高低jを判

断する際に依拠されるものと位置づけているからである (UT-II-8/471)。



22 

ミルのいう幸福が、心理状態の「快楽」、「欲求(選好)充足」または別

のものを指すのかについてはテキスト上の証拠から決定的な解釈を導くの

は困難で、あり、ここでは結論を出せないが、差し当たり「どちらか一方だ

けではないJという説を採りたい15)。テキスト上の論拠は、

たとえば音楽のような快楽、健康のような苦痛の回避は……とは功利原理は

いわないのである [Theprinciple of utility does not mean that any given 

ρle，αsure， as music， for instance， or any given exemρtionfromρωfn，αsfor 

examρle health・..…](UT-IV-5/498、イタリック強調は引用者)。

である。ここでは、音楽、健康が快楽と等置されている。快楽が心理状態

とだとしたら、このような表現はありえない。音楽が一種の心理状態であ

るというのはナンセンスである。したがって、ミルのいう快楽は心理状態

としての快楽ではなく、彼の快楽主義も通常の意味のそれとは異なってい

ると考えられる。彼の言う快楽は、主に活動、状態、生存の様式などを意

味するものとブリンクは解釈している16)。ここでは、

あるものを欲求 (desire)することおよびそれを快い (pleasant)と感じる

こと、それを嫌悪することをおよびそれを苦しいと思うことはまったく切り

離せない現象である。もしくはむしろ同じ現象の二つの部分である。同じ心

理学的事実を名づける三つの様式なのである (UT-5-10/501)。

という言明に気を留めておき、さしあたり「欲求(ないし選好)の充足だ

けが幸福というわけではないが、欲求は、心理状態とは限らない快楽を対

象とし、その対象が幸福の一部ないし手段であることを示す」という点を

石室E忍しておきたい。

さて、 1節で触れたように、自律性の概念には何らかの意味での合理性

が必要で、ある。ここでは、この要素を「快楽の質」の概念に求められない

かを検討したい。 R・リンドリーは、ミルが自律性を取り扱っていたと主

張する上、その(合)理性 (rationality)概念がヒュームやカントよりも優

れていると論じている17)。その所説に従えば、ヒュームが道具的合理性に



ミルと自律性 23 

依拠する限りで、欲求については合理的/非合理的という判断が下せない

とした点で、またカントについては欲求を意志規定の契機としていささか

でも取り入れたら即、他律となるという偏狭な理性観を採る点で限界があ

る。彼によると、その点ミルの見解は欲求の価値の高低を含みえた点で優

れているというのである。これら全体の解釈上の適否については疑問も残

るが、これはここで私が論じたい点をうまく浮き彫りにする図式ではある。

すなわち、ミルにおいては、価値についての思量がなされる余地がある、

という点である。ミルは、上にも触れたように、快楽には高次/低次があ

り、比較されるべき快楽の双方を熟知した「有資格者Jか決然と選好する

方がそれに当たると主張している (UT-II-8/471)。

ここで選好概念が登場するため、現代型選好功利主義などの「選好され

たから価値がある」、言い換えれば、「価値は主体の選択・選好に基づけ

という見解と近似するという解釈を招く恐れがある。しかしながら、上に

祖述した通り、ここでの選好の役割は、決して善を「構成」するのではな

く、むしろ善を「証拠Jだてるものと考えるほかない。従って、これは価

値についての主観主義(非認知主義)ではなく、実在論を想定していると

考えるべきである。つまり、「有資格者」は価値を選好によって「創造」す

るのではなくて、 f発見Jするのである。複数の善に向かうときの「有資格

者」の態度は、決断ではなく思量である。価値の「決断」には誤りという

ことはありえないが、「思量」には誤りということが可能である。したがっ

て、思量する主体において、誤りやすい/にくいということがあり得る。

このことはミルが頻繁に言及する能力、そしてその発展、その条件とし

ての自由な活動また教育といった概念群と深い関係にある。より望ましい

(高次の)幸福を見出すためにそうした能力が必要とされるということで

ある。そのように「発見」のために、能力や経験が必要なのだとするばか

りでなく、快楽について、知的能力の発揮を必要とするものの方により価



24 

値がある、とミルは主張する傾向がある。

さらに、先に述べた有資格者の条件として、「経験のほかに自己意識と自

己観察の習慣 (habitsof self-consciousness and self-observation)が必要

であるJ(UT-II-I0/472)と述べていることから、「意識」や「観察」に長

じていることが求められていることがわかる。ミルは『功利主義論J第五

章において、「功利性の学説」の一分野としての思慮 (prudence)の領域に

言及しているが、ここで発揮されるべき能力が目的合理性だとすれば、こ

の高次の快楽の判定に要される能力はそれとは異なった知的(少なくとも

認識に関わる)能力であると考えられる。つまり、目的ないし善の比較上

の価値を思量する能力である。ミルが、個人が選択をする機会をより多く

持つこと一個人の自由の範囲を広く確保すること、を主張したのはこうし

た能力の発展のためと見ることができる。それは、

知覚、判断、識別感情 (discriminativefeeling)、精神活動、道徳的選好 (moral

preference)さえも含めた人間の諸能力は、選択という行為をする際にのみ訓練

される。何事であれそうするのが習慣だからといってする人は、何の選択もしな

い。彼は最善のものを見わけたり望んだりする (indiscerning or in desiring 

what is best)練習ができない。 (OL-III-3/282)

という文言から明確に見てとれる。

先に「対象を快と感じることと何かを欲求することとは同じ現象の二つ

の側面Jであるという議論を取り上げたが、この高次の快楽の判定を念頭

に置くと、欲求の形成・変化、といつことがいえると思われる。すなわち、

「判定Jに関わる能力の発達により、かつては判別できなかった高次の快

を見分けられるようになるとする。対象に快を感じることとそれを欲求す

ることとは同じ事態の二つの側面なのだから、そこでは欲求のあり方も変

化しているはずで、ある。上に示したように、「自己」意識、「自己」観察を

経てそれが為されるということは、主体が選択を伴う経験を経るとともに、



ミルと自律性 25 

いわば「自己をみつめる」ことを通じて自己の欲求を形成するということ

を意味する点で自律的であるといえる。

以上のような意味で、「快楽の質」の議論は、欲求一選好の自己形成とい

う議論を合意しているのである。本節で論じてきたことは、価値に関して、

決断とは異なる思量という精神的作用が存在し、それゆえその判定にある

種の知的能力が働くこと、そしてその発展が欲求の持ち主自身による欲求

の規定であるかぎりで自律性の特徴を示しているということである。 1節

で示した要素にこのことは合致している。他者からの悪影響がなければ、

「有資格者」に成長した人は、「自分の(育成になる)欲求」を持っと明ら

かにいえる。また実在的な善は、(外的な基準として)判定者にとって制約

として働き、判定に要される思慮の能力の発展をまって、選好欲求のうち

のあるものは、否認される。そこにおいてある種の基準が成立するのであ

る。これが["(合)理性」とまったく同定可能か否かは、["(合)理性jをい

かに定義するかにかかっているが、少なくとも 1節の(2 )に挙げられたよ

うな欲求のスクリーニングという機能は果たしているといってよい。

むすびに代えて

以上のような、「合理性」に基づいた選好一欲求形成の基準を示せたこと

で、ミルの議論はもう一つの合意を持つ。それはいわゆる「適応的選好形

成Jを問題化する視点の提供ということである。ハクスリーの『素晴らし

き新世界』に端的に示されているように、欲求充足を幸福と考える立場で

は、諸主体の欲求の方を変更することによって、効率よく「充足jを最大

化することが正当化される余地が残ってしまう。そこではいわば、そもそ

も欲さないのだから制約もない、という意味での自由が実現されるのであ

る。直観的には、この状態を「自由な社会Jと呼ぶことはできない。その

宜観に合わせて、自由概念を改訂するとすれば、欲求における形成の自由



26 

の保障という論点が必要で、ある。すなわち、「私の欲求」の本来性を、その

形成史とともに視野に入れる必要がある。もしくは「合理的な欲求」の基

準が要される。その点、これまで示してきたミルの議論は、第一に価値の

主観主義・決断主義ではない点で、欲求形成への「不当な介入」という概

念を成立させる規範性を含んでいる o 第二に、必ずしも明示的で、ないにせ

よ、「私の欲求」という概念に、その形成過程の説明を与えることにより、

実体を与えている。第三に、快楽そして欲求について合理的/非合理的と

いう述定が可能で、あるという立場そのものではないにしても、それにほぼ

相当する見解を可能にする要素を含んでいる。

既に述べたように、近代社会においては多数派の選好を少数派が自分の

選好として受け入れるという現象が起こりやすいことをミルは憂慮した。

この過程が進行した段階において見出される人々の選好 欲求が所与と見

なされ、その最大限の充足が社会制度の正当化の基準とされる。こうした

ことが暗黙のうちになされているとしたら、それは恋意的であることが意

識されねばならない18)、という批判をミルの議論は可能にする。

このように、ミルの自由論に自律性を読み込むことで、個人への他者の

干渉が不正で、あるという表層的な見解以上に彼の自由観が深いことが窺い

知れるのだが、そのときのポイン卜になる基礎概念は自己本来の欲求の議

論と高次の快楽の議論であった。これらが、選好の形成史を不問に付す規

範理論への反論の根拠たりえたわけだが、この二つは両立不可能のように

も見える。それは「本当に私の望むものJと「有資格者の判定Jの対象が

一致しない事態が現実的にいくらでも想像可能だからである。ただし、こ

の二つの議論は、欲求の吟味・思量・スクリーニングにおける合理性の役

割(二階の選好)を認めるということの二つの側面と見ることもできると

考えられる。この点については稿を改めて検討することとしたい。



ミルと自律性 27 

注

ミルのテキスト典拠の表記法:OL= r自由論』、 UT=r功利主義論j。記
号に続いて章(ローマ数字) 段落(アラビア数字)、邦訳頁(/アラビア数

字)0 CW = The Collected W orks 01 John Stuart Mill (University of Toronto 

Press. 1963-91， r全集」、ローマ数字は巻数。邦訳は、『べンサム・ J.S.ミ
ル<世界の名著三八>j早坂忠他訳(中央公論社)1967年、を用いるが、引

用は筆者の判断で適宜訳を改めている。また、中公パックス版は原典にない

改段を頻繁にしているので注意を要する。上に示した段落は、原典に従う。

1) ごく代表的な例を 1つだけ挙げれば、加藤尚武・加茂直樹編『生命倫理

学を学ぶ人のために.!(世界思想、社)1998年、 II部。とりわけ、「自分の

ことは自分で決めるという自己決定の原理(憲法十三条前段)・憲法上

の自己決定権(同条後段)一一あるいは、ミルの自由・自律尊重原理…・ー」

という記述が典型 (79頁)。

2) Berlin， Isiah， Four Essays on Liberty， Oxford University Press， 1969， 

p.132. [邦訳]r自由論』小川他訳(みすず書房)1979年， 321頁。
3) Gray， John， Mill on Liberちん.A Delence (2nd ed.)， Routledge. 1996， 

p.54 

4) Mendus， Susan， Toleration and the Limits 01 Liberalism， Macmillan 

Press Ltd. 1989. [邦訳]谷本光男、北尾宏之、平石隆敏訳『寛容と自

由主義の限界j(ナカニシヤ出版)1997年。Skorupski，John， John Stuart 

Mill， London， Routledge， 1989. Lindley， Richard， Autonomy， 

Macmillan Education Ltd.， 1986 

5) Christman， John ed. The lnner Citadel: Essays on lndividual Auton. 

omy， Oxford University Press， 1989. Chap. 1. 

6) Kant， Immanuel， Grundlegung zur MetaPhysik der Sitten， hrg. K. 

V orlander， Philosophische Bibliothek Bd. 41， 3. aufl.， 1965. [邦訳]

『道徳形而上学原論J篠田英雄訳(岩波書底)1960年。指示頁数は後者。

7) r意志は能動的な現象であって、受動的な感受性の状態である欲求とは
別物である。そして、もともと欲求から枝がわかれたものであるが、や

がて根を生やし、親株から分かれてしまうこともある。だから習慣的な

目的の場合、しばしばわれわれは、欲求するから意志するのでなく、意

志するから欲求してしまう J(UT-IV-ll/502)。

8) メンダ、スが挙げる 3点の「自律を定義する特徴」にならう。ただし消極

的自由、すなわち、外的条件に関わるものは除外する。また、残りの 2



28 

つは法則に従って行為すること、法則を自分で産出すること、とされて

いるが、上に述べたように、ミルの倫理学にとって法則という概念は異

質なものであるため、欲求概念に則して改変した。 Mendus，。ρ.cit.， pp. 

88-9、邦訳126-7頁。

9) Frankfurt， Harry G.，“Freedom of the Will and the Concept of a 

Person" reprinted in Christman， op. cit. [註5]. 

10) スコラフ。スキはこの点についてこう十旨出荷している。「もちろんミルにと

って、カントに反して、合理性は超越論的な何かではない。それは徹底

的に自然主義的な枠組において理解されなければならないのである。」

Skorupsuki， 0ρ. cit.， p. 354. 

11) Mendus， 0.ρ. cit.， p.51、74頁。

12) cf. Christman， 1988，“Constructing th巴InnerCitadel: Recent W ork 

on the Concept of Autonomy" Ethics 99， 109-24. p. 113. 

13) Mill， J ohn Stuart， Considerations on Rψresentative Government， 1861. 

CW X IX， p. 390 [邦訳]r代議制統治論』水田洋訳(岩波文庫)51頁。
14) 選好概念の簡便な解説としては内井惣七『進化論と倫理j世界思想社、

1996年、 201頁を参照。

15) Brink， David 0 “Mill's Deliberative Utilitarianism" in Lyons， 

David ed. Mill's Utilitarianism， Rowman & Littlefield， 1997.になら

7。

16) Ibid.， p. 153. 

17) Lindley， o.ρ. cit.， ch. 4-5. 

18) もっとも、パーリンが言うように、人々の「現実の願望を無視するJ(パ

ーリン、前掲書332頁)ことは“primafacie"には不正で、ある。しかし、

現実の願望がいかなる場合にも優先されるべきだという主張にも根拠

が必要で、ある。

(大学院後期課程学生)




