
Title ウイグル語仏典からモンゴル語仏典へ

Author(s) 中村, 健太郎

Citation 内陸アジア言語の研究. 2007, 22, p. 71-118

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/19426

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



ウイ グル語仏 典か らモ ン ゴル語仏 典へ*

中 村 健 太 郎

は じめ に

モ ンゴル語仏典の中にウイグル語からの借用語が見られることは,早 くから
ロ 　

多 くの学者によって指摘 されていた.こ の問題に庄垣内正弘氏は初 めて正面

から取 り組み,サ ンスクリット起源の語彙が トカラ語 を仲介 してウイグル語

に導入され,こ れがモンゴル語に引 き継がれたことを明らかにするなど,モ
く　ラ

ンゴル仏教の成立にウイグルが果たした役割が大 きかった ことを指摘 した.

また,森 安孝夫氏 も「初期モンゴル仏教に多大の影響を与えたのはチベ ット仏
　の

教ではなくウイグル仏教であるとの立場を取っている」と述べていた.モ ンゴ

ルの仏教信仰を論 じる上で,従 来はチベ ット仏教 との結び付 きが強調されてき

た一方で,ウ イグル語文献 を扱 う研究者によって初期モンゴル仏教に対するウ

イグルの影響が次第に明らかにされつつあり,私 も基本的にこの立場に立つ.

しかし,モ ンゴル仏教の成立にウイグルが影響を与えた例 としてこれまで注 目

されてきたのは,主 にウイグル語の仏教用語がモンゴル語に導入されたという

言語面からのアプローチであった.

本稿では,モ ンゴル時代のウイグル語仏典の奥書を中心に,同 時代史料 を視

野に入れながら,モ ンゴルにとってウイグル語 ・ウイグル語仏典がいかなる意

味を持ったのか,ウ イグルがモンゴル語仏典の成立に仏教用語以外ではどのよ

*本 稿 は ,本 誌21号 に引 き続 き,モ ン ゴル 時 代 ウ イ グ ル語 仏 典 奥 書 に つ い て 扱 う連 載

(全3回)の2回 目で あ る,

(1)Aalto1954,p.34;Poppe1955;Zieme1973,p.248;庄 垣 内1980,p.279;K㎜1981b,p.318;

Kapal981c;森 安2㎜,pp.1-3.

(2)庄 垣 内lggO,p.157.

(3)森 安1991,p.49;森 安2000,pp.1-2

(71)



うな影響 を与えたのか,と いう点について歴史学的に明らかにし,モ ンゴル仏

教の成立に,西 ウイグル王国で生み出された 「ウイグル仏教」がその基盤を提供
くの

していたことをこれまで以上に明確な形で示 したい.

第1章 ク ビライ時代初期 における漢語 ・ウイグル語仏典の翻訳 ・出版事業

中統元(1260)年 に即位 したクビライは,一 連の「新国家建設政策」を次々と

推進 して行 く.至 元4(1267)年 に大都の建設に着工,ま た,翌 至元5(1268)

年には南宋接収作戦を開始 し,至 元6(1269)年 にはパクパ文字が制定 される.

そ して至元8(1271)年 に国号を 「大元」とし,こ こに大元ウルスが誕生する,

一方でクビライは,パ クパを利用 して,新 国家 ・新帝王出現の雰囲気 を演出す

るとともに,自 身の王権の権威付 けを行っていた.こ の点については前稿 にお
くらラ

いて先行研究をまとめておいたので,こ こでは繰 り返さない.

ところで,こ れら一連の「新国家建設政策」が行われていた時期,大 都には西

ウイグル王国出身で諸言語と仏教に通じた数人の臣僚がクビライの下に集められ,

彼らにチベッ ト語を修得させた上で,チ ベッ ト語 ・サンスクリット語の仏典や

パクパの著作の翻訳事業が行われていた.以 下,関 連史料を掲げてみよう.

① 『元史』巻134,迦 魯納答思伝(中 華書局標点本,p.3260)

迦魯納答思,畏 吾人,通 天竺教及諸国語.翰 林学士承旨安蔵 ・孔牙答思薦

於世祖召入朝,命 與国師講法.国 師西番人,言 語不相通.帝 因命迦魯納答思

従国師習其法及言與字,期 年皆通.以 畏吾字訳西天 ・西番経論,既 成,

進其書,帝 命鐙版,賜 諸王大臣.

(4)16世 紀以降に成立 したモンゴル語 ・チベット語の年代記などによって初期モンゴル

仏教史を再構成 しようという傾向がかつて見られたが,こ れらの史料は後世に附加 さ

れた情報を含み,時 として事実と異なる場合も少なくない[Pelliot1925;岡 田1962].

従 って本稿では,原 則として後代の史料のみに立脚 して論を組み立てる方法は採らない.

(5)中 村2006,pp.80-81.

(72)



〔和訳 〕

カルナダス(Karunadas)は ウ イグル人であ り,仏 教及び諸国語 に通 じていた.

　　 　

翰林 学士承 旨安蔵(An-tsang)と ジ ャヤダス(*6ayadas<skt.Jayad蕊a)は 世 祖

(ク ビライ)に(カ ル ナダスを)推 薦 し,召 して入朝せ しめる と,(ク ビライ

は)国 師(パ クパ'Phags-pa)と と もに仏法 を議論 させ た.国 師はチベ ッ ト人

であ ったので言語がお互い に通 じなかった.そ こでク ビライはカルナダス

に命 じて 国師 よ り仏法及 びチベ ッ ト語 ・チベ ッ ト文字 を習 わせ た ところ,

一 年 して皆修 得 した
.(カ ル ナ ダス は)ウ イ グル文字 を もって イ ン ド ・

チベ ットの経 ・論を翻訳 し,完 成す るとその書物 を(ク ビライに)進 呈 した.

ク ビライは(こ れ を)出 版 させ,諸 王 ・大 臣に賜与 させ た.

② 『根本説一切有部碁翁習学略法』(『大正蔵』巻45,No.1905,pp.912-gl5)

令含伊羅国人解三種声明通法詞二辮翰林承 旨弾圧孫,訳 成畏兀児文字,

宣授諸路釈教都総統合台薩哩都通,翻 作華言.至 元八年上元有五 日云.

〔和 訳〕

カムル(QamiOl)国 の 人で,三 種 の声 明を解 し,法 ・詞 二辮 に通 じた翰林承

旨の タンヤシ ン(Tanyasin)を してウイグル文 字に翻訳 させ,宣 授諸路釈教

都総統 の カタイ(キ タイ)サ リ都 通(*QataySaliTutung)を して漢語 に翻訳

させ た.至 元8(1271)年 正 月20日.

まず,こ れらの史料に現れる4人 のウイグル出身の臣僚について,先 行研究

に拠 りつつ,そ の事跡を簡単に紹介 してお く.

(6)こ の 人物 に つ い て の 詳 細 は 不 明 だ が,『 昭 和 法 宝 総 目録 』(No.25,Vol.2)に 収 録 され

る 「至 元 法宝 勘 同 総 録 」よ り,ウ イ グ ル(ビ シ ュバ リク)出 身 で,サ ンス ク リ ッ ト語 を

得 意 と して い た こ とが判 明 して い る.Cf.Fmnke1996b,pp.114-ll5.

(73)



安蔵(An一,、a,g)(7:}r程雪楼蝶 』巻9「 秦国文融 構 碑」によれぽ 鍼 はビ

シュバリク出身で,諸 国語に通 じていた.19歳 の時モンケに仕え,ク ビライが

即位すると『宝蔵論』・『玄演集』を著 して献上 した り,漢 籍をモンゴル語訳 した

といい,文 化 ・宗教面で重要な役割を果た した.至 元22(1285)～24(1287)年

に大都の大興教寺で開催 された漢語 ・チベット語大蔵経の校勘事業(後 述)に は

「翰林学士承旨中奉大夫」の肩書きで校勘作業にも加わっている.『大方広仏華厳
ね 　 リラ ロ の

経 』を漢語 か らウイグル語 に翻 訳 し,『 華厳 経』「入法界 品」,『普賢行願賛』を頭

韻 四行詩形式で ウイグル語訳 した.『 大正蔵』(No,1108A,vo1.20,pp。478c-479c)

　ロ ラ

に収録 されている『聖救度仏母二十一種礼讃経』は安蔵 によって漢訳された.

また,百 濟氏が紹介 したチベット語 「栴檀瑞像中国渡来記」(北京版 『西蔵大蔵

(7)庄 垣 内1982,pp.30-40;百 濟&小 田1983,pp,192-194;森 安1983,pp.219-220;

Rachewiltz1983,PP.286,288,301-302,n,28;ツ イー メ&百 濟:1985,PP.44-45;Zieme1992,

pp.310-312;Franke1996b,pp.109-111;ゴ ヒネ寸1999.

(8)森 安1983,pp.219-224;百 濟&小 田1983,pp.192-195.こ の翻 訳 は ア リ ク ブケ の 命 で

行 わ れ た.翻 訳 年 代 は,百 濟 ・小 田 両 氏 が 言 う よ うに,モ ンケ の在 位 中(1251-1259)

で あ ろ う.

(9)Arat1965,No.9,PP.68-79.

(10)Arat1965,No.13,pp.135-141;No.16,pp.164-171.

(11)Zieme・ 百 濟 両 氏 は,安 蔵 が この経 典 をチ ベ ッ ト語 か ら漢 語 に 直接 翻 訳 した もの と

考 え て い た[ツ ィー メ&百 濟1985,p.45].し か し,私 は安 蔵 が チ ベ ッ ト語 仏 典 を漢

語 や ウ イ グル 語 に翻 訳 で きる 能 力 を持 って い た か に つ い て は 疑 問 を抱 い て い る.こ れ

まで,安 蔵 が チ ベ ッ ト語 原 典 か ら漢 語 な い し ウイ グ ル語 に翻 訳 した確 実 な例 は知 ら れ

て い な い.私 は,チ ベ ッ ト語 仏 典 の 翻 訳 に 当 た っ て,カ ル ナ ダ ス や タ ン ヤ シ ン はチ

ベ ッ ト語 か らウ イ グル 語 に翻 訳 す る こ と を専 門 と し,安 蔵 や キ タイ サ リは そ れ を漢 語

に重 訳 す る こ と を専 門 と して い た と考 える.つ ま り,ウ イ グル 出 身 の 臣僚 た ち の 間 で

分 業 が な さ れ てい た可 能 性 が あ る と考 える の で あ る.『 根 本 説 一 切 有 部 葛劉 習 学 略 法 』

の場 合 で も,タ ンヤ シ ンが 先 ず チ ベ ッ ト語 か らウ イ グ ル語 に翻 訳 し,キ タ イサ リが こ

れ を 漢語 に重 訳 してい た.『 聖 救 度 仏 母 二 十 一種 礼 讃 経 』につ い て も,カ ル ナ ダ ス か タ

ンヤ シ ンが チベ ッ ト語 か らウ イ グル 語 に翻 訳 した もの を,安 蔵 が 漢語 に重 訳 した の で

は な か ろ う か.こ の よ う に考 えれ ば,か つ て 森 安 氏 が提 起 して い た 問題 に対 して解 決

の 糸 ロ を提 供 で き る.即 ち,ウ イ グ ル語 訳 漁 伽 飢 磁 脚 ε卿g耐 の翻 訳 者 につ い て,

版 本 の 奥 書[B7アxm,Nr.50,p.179]で は カ ル ナ ダス が こ の経 典 を翻 訳 し た との 記 述/

(74)



経』に収録)の 奥書には,こ の文献が癸亥(1263)の 年,安 蔵 によって漢語から
ロ 　ラ

ウイグル語 に翻訳されたという記述がある.

くユお

キ タ イサ リ(乞 台 ノ合台 薩哩*Qitay～Qataysali/§ 紐i):『 松 雪斎文集』巻7に
く　の

は アルグ ンサ リ(阿 魯渾 薩里*ArγunSal'i/§ali)の 神 道碑 が収録 されるが,

そ こに父で あるキ タイサ リの記事 があ る.キ タイサ リは経 ・律 ・論 に通 じ,

ク ビライに仕 えて至元12(1275)年 に釈教都 総統 とな り,正:議 大夫 ・同知総制院

使 事の官 を与 えられた とい う.ま た,先 述の大興教 寺の校勘事業 を主導 したの

は キタイサ リで あ り,「 訳語証義」と して校勘作業 に も加 わっている。

ロ ら　

カル ナダ ス(迦 魯納答思uig.Karunadas<skt.Karupad五sa):上 で掲 げた通 り,

『元 史』に彼 の伝 が ある.大 興教 寺の校勘事業 には「北庭都 護府二 国言音解顕 密

教」の肩書 きでチベ ッ ト語か らの翻訳 を担 当 した.更 に,1302年 に大都 の大聖
ロの

寿万安 寺で印刷 された ウイ グル語 印刷仏 典Mafijus'rinamasarpgitiの 奥 書 に は,

こ の経典が カルナダスによって翻訳 されたこ とが記 され てい る.ラ シー ドも彼

について言及 している.即 ち,大 カア ン(テ ムル)の 側近 にあ って非常 に強い

＼ が あ る一 方,森 安 氏 が 紹 介 した ウ イ グ ル 語 の 手紙 文[森 安1983,pp213,222-224〕 の

中 で は,こ の 経 典 が 安 蔵 に よっ て 翻 訳 さ れ た と記 さ れ て い た.安 蔵 が 翻 訳 した とい

うN伽 α∫岬8π'(森 安 氏 は これ を ウ イ グ ル語 訳 さ れ た もの と考 え た)と は,カ ル ナ ダ

ス が チ ベ ッ ト語 か ら ウ イ グ ル語 に翻 訳 した もの を,更 に安 蔵 が ウイ グ ル語 か ら漢 語

に重 訳 し た もの で あ った 可 能性 が あ る.ウ イ グ ル 人 が 漢 訳 仏 典 を読 ん だ と して もお

か し くは な い 。

(12)百 濟2004,pp.74,81-82.

(13)Fran】(c1994b,pp.293-294;自 念1993,p.81;Fτanke1996b,pp112-113.

(14)「 松 雪 斎 文 集 』巻7「 大 元 勅 賜 故 栄 禄 大 夫 中書 平 章 政 事 集 賢 院使 領 太 史 院 事 贈 推 忠

佐 理 颯 亮 功 臣 太 師 開 府 儀 同三 司上 柱 国 追 封 趙 国 公 詮 文 定 全 公 神 道碑 」。 『元 史 』巻130,

阿魯 渾 薩 里 伝 は こ れ を基 に した もの で あ る 。

(15)K飢al981a,p.233-236;森 安1983,pp.223-224;ツ イ ー メ&百 濟1985,pp.45-46;杉 山

1995,pp.105-106;Frahkel996a,pp.83-86;F融el996b,pp.103-104.

(16)BπX皿,Nr50,pp.178-179,

(75)



権 限 を持 って い た「バ ク シ」の一 人 として,チ ベ ッ ト仏 僧 タ ンパ と並 んで カ

ル ナ ダス の名 を挙 げ てい る.

ロ わ

タ ンヤ シ ン(弾 圧孫/旦 圧 孫uig.Tanyasin<skt.Dhanyasena):上 で掲 げた史

料 ② よ り,カ ムル(Qamil)の 出 身であるこ とが分 かる.大 興教寺 の校 勘事業 に

は 「翰林 学士 中奉大夫」の肩書 きでチベ ッ ト語 か らの翻 訳 を担 当 した.康 煕26

(1687)年 に書写 された,レ ニ ングラー ド本 ウイ グル語訳 『金光 明最勝 王経』第
くユむ

一巻 に含 まれ る
,い わゆる「四天王供物儀軌」の奥書 には彼 の名が見 えている.

また,Sander氏 に よって初 めて学界 に紹介 された印刷仏典の扉絵TIIIM119に

は,ブ ラーフミー文字サ ンス クリッ ト語で書 かれた銘文 があるが,こ の中にタ

い 　ラ

ンヤシンの名が記され,そ の下には結珈鉄坐 した彼の肖像画が描かれている.

先述の 「栴檀瑞像中国渡来記」の奥書には,1263年 に安蔵が これを漢語か ら

ウイグル語に翻訳 し,タ ンヤシンがウイグル語からチベ ット語に翻訳 したと
く　　　

の記 述が ある.

ここで再び史料 ① ・② に立ち戻って,こ れ らの史料から得られる情報を整

理 してみ よう.ま ず ① の史料にはカルナダスが 「国師」にチベット仏教やチ

ベット語 を学び,彼 がチベ ット語やサンスクリット語から翻訳 した仏典がクビ

ライの命令で出版 されたことが述べ られている.こ れ らの仏典 は 「諸王」や

「大臣」に頒布されたと言うが,お そらく相当の部数が刊行 され,大 元 ウルス

(17)護1962;/」 、田1974,p.98;Franke1994a,pp.55-64;Sander1994,pp.105-108;Franke

1996b,pp.113-114;百 濟2004,pp.74,81-82.ウ イ グ ル 語 史料 に見 え るTanyasfn(か つ て

はRadloff・ 護 ・小 田 氏 ら に よ ってTanv諭nと 読 まれ て 来 たが,Zieme氏 がTanyasin

と読 み改 め た)を 元 代 の 漢 文 史 料 に見 え る弾 圧 孫(旦 圧 孫)に 比 定 した の はFranke氏

の功 績 で あ る.

(18)こ の 奥 書 に つ い て は,Sander1994にZieme氏 の テ キ ス トが 引 用 さ れ て い る.

CfSanderl994,p.108.

(19)Sander1994.

(20)百 濟2004,pp.74,81-83.

(76)



内の各ウルスの王族や,ク ビライ鷹下の臣僚 に頒布 されたのであろう.こ こで

言 う「国師」とは明らかにパクパを指している.パ クパが国師であった年代は中
　　け

統元(1260)～ 至元7(1270)年 の間なので,必 然的にこの史料の年代 もこの間

に限定できる.

② は 『大正蔵』(No.1905)に 収録される 『根本説一切有部碁鶉習学略法』の奥

書である.こ の著作はパクパの手になるもので,原 文はチベット語で書かれて

いた.至 元8(1271)年 の上元(正 月20日)に ,タ ンヤシンがいったん 「畏兀児

文字」に翻訳し,そ こからキタイサリが漢語に重訳 したことが分かる.

つまり以上に掲げた史料 ① ・② はいずれ もほぼクビライ即位～大元ウルス成

立の時期に年代比定され,「新国家建設政策」と並行 して,ウ イグル出身の臣僚

たちによって大規模な仏典の翻訳 ・出版事業が行われていたことを示 している

のである.

ところで,上 で掲げた史料① ・② は,カ ルナダスがインド・チベットの経 ・

論を「畏吾字」に,タ ンヤシンが『根本説一切有部碁甥習学略法』をチベ ット語

か ら「畏兀見文字」に翻訳 したとい う.こ こで考えなければならないのは,

「ウイグル字」の仏典がウイグル文字ウイグル語を意味 しているのか,あ るいは

ウイグル文字モンゴル語を意味しているのか,と いう問題である.こ れに対す

る先学の解釈は一定 していない.① の 「畏吾字」については,小 林氏はウイグ

ル文字モンゴル語を表 していると考えたのに対 し,Kara氏 と森安氏はウイグル
く　　　

文字ウイグル語 と考えている.ま た,② の史料の「畏兀児文字」については,
く　の

Franke氏 は ウイグル文字 ウイグル語 とした.

く21)「 元 史 』巻202,釈 老 伝 に は 「中統 元(1260)年,世 祖 即 位,尊 為 国師,授 以 玉 印」と

あ り,1260年 にパ クパ が 国師 と な った こ とが 確 認 され る.ま た,「 仏祖 歴 代 通 載 』巻21

に は 「庚 午,師 年 三 十 一 歳,時 至 元 七(1270)年,詔 制 大 元 国字 …井 号 帝 師大 宝 法 王 」

とあ り,1270年 に国 師 か ら帝 師へ と名称 の格 上 げ が な され た こ とが 分 か る.

(22)小 林1954,p,358;K訂al981a,p.233;森 安1983,p.223.

(23)Franke1994a,p.59。

(77)



実 は,こ の問題 は,ク ビライ即位～大 元 ウルス成立の時期 において,モ ンゴ

ル語仏典 が既 に成立 していたのか否 か という問題 とも関わ る.仮 にこの段 階で

モ ンゴル語仏典が成立 していれ ば,「 畏吾 字」・「畏兀児文字」をウイ グル文字 モ

ンゴル語 と解す るこ とは可能 だが,そ うで なけれ ば必然的 にウイグル文字 ウイ

グル語 と解せ ざるを得 ないこ とになる.従 来,モ ンゴル語仏典 の最初期 の翻訳

者 としてその名が知 られてい るの はCosgiOdsir(tib.Chos-kyi'od-zer)と い う仏

く　む

僧であるが,こ の人物は14世 紀前半の人であった,現 在までの ところ,13世

紀後半にモンゴル語仏典が成立 していたか どうかについては必ず しも明確 に

なっていないのである.

そこで先ず,上 記のウイグル出身の臣僚が翻訳 した仏教文献の奥書を集め,

彼 らによって翻訳 された仏典の原典 と,そ こから何語に訳出されたかを確認 し

てみれば,以 下の表のようになる.

翻 訳 者 仏 典 名 原典言語→訳出された言語
'

『大方広仏華厳経』 漢 語 → ウイグル語

r華厳経∫「入法界品」 漢 語 → ウイグル語

『普賢行願賛』の一部 漢 語 → ウイグル語

安 蔵 (・nqutq・lunζy・ ㎡γi)

『普賢行願賛』 漢 語 → ウイグル語

『聖救度仏母二十一種礼讃経』 ?→ 漢 語

「栴檀瑞像中国渡来記」 漢 語 → ウイグル語

カルナダス 伽 畑`r磁 ㎜5ω㎎魏 チベット語 → ウイグル語

『四天王供物儀軌』 チベ ット語 → ウイグル語

タンヤシン T皿Mll9(未 比定の印刷仏典の扉絵) ?→ ウイグル語

「栴檀瑞像中国渡来記」 ウイグル語 → チベ ット語

(24)Cleaves1954,pp.13-31;Cleaves1988;ヒ シ ク トク トホ1995.こ の 人物 につ い て は

第2章 の(4)で 取 り上 げ る.

(78)



この表から分かるように,主 に13世 紀後半に活躍 した安蔵 ・カルナダス ・

タンヤシンが漢語やチベ ット語の仏典をウイグル語に翻訳 していたことは判

明 して も,モ ンゴル語に翻訳 したことを示す奥書は一点 も見つかっていない.

また,こ れ以外のいかなる同時代史料からも,13世 紀の段階でモンゴル語仏典

が成立 していたことを示す形跡は認められない.

至元22(1285)～24(1287)年 にかけて大都の大興教寺で開催 された仏典の
く　の

校勘事業についてのFranke氏 の研究の成果 も参考になる.こ の事業は,ク ビ

ライが漢訳大蔵経 とチベット語訳大蔵経 との間で,経 典の量の多寡や内容の異

同などの点で相違があるかどうか疑問を持ったことに端を発 し,1285年 に釈教

都総統キタイサリに命 じて,華 北 ・チベ ット・イン ド・ウイグル出身の仏僧合

計29人 を招集 し,漢 訳大蔵経(弘 法蔵〉とチベット訳大蔵経 との大規模な校勘

作業を行わせた ものである.現 在 『昭和法宝総 目録』(No.25,Vol.2)に 収録 さ

れている「至元法宝勘同総録」はその事業の成果をまとめた目録である.序 文

にはこの時参加 した29人 のスタッフの名が列挙されている.Franke氏 は,

そのうち7人 がウイグル,6人 がチベ ット,1人 がインド出身であることを明

らかにしたが,そ の中で注 目すべ き指摘を行っている.即 ち,校 勘事業に参加

した29人 の中には,出 自が明らかにモンゴルと特定できる者が一人も参加 して

いないこと,校 勘事業の中で漢語やチベット語以外にウイグル語やサンスクリッ

ト語が使われているにもかかわらず,モ ンゴル語が使われていないことである.

Franke氏 はこの事実を次のように解釈 している.ク ビライ時代にモ ンゴルの上

層階級は確 かに仏教徒にはなったが,し かし彼 らは仏典や仏教の教義には無

関心であ り,こ の段階ではまだ仏典の校勘事業に参加するに足 るほどの仏教

の知識 を備えたモ ンゴル人はいなかったとする.そ れ故,モ ンゴル語仏典は

「クビライの後継者たちの下で初めて生み出された」と述べ,そ れを具体的に

(25)Franke1994b,pp.297-298;Franke1996b,pp.96-122.

(79)



示す例 として,モ ンゴル語 に仏典 を翻訳 した最初期 の翻訳者で ある60sgiOdsir

と §irabSengeの 二 人を挙 げ,彼 らが仏典 をモ ンゴル語訳 したのが いずれ も1300

く　の

年 よ り後であ った ことを指摘 してい る.つ まり,Franke氏 は,13世 紀 の段 階で

はまだモ ンゴル語仏典 は成立 してい なか った と考 えて いるので ある.

しか しなが ら,一 方で,モ ンゴル語仏典がすで に13世 紀 の後半 に成立 して

いた と考 える向 きもある.Heissig氏 は,1431年 に印刷 された 『聖救 度仏 母二

十 一種 礼讃経』Aryatratabuddhamdtrikavimsatipagastotrasatraの モ ンゴル語訳 が

く　の

安蔵によってなされたと推測 した.こ の仏典の原典はチベット語であった可能

性が高いが,Heissig氏 は,大 正蔵に収められている漢訳の『聖救度仏母二十一

種礼讃経』が安蔵によって翻訳された という事実より類推 して,同 様 にモンゴ

ル語訳も安蔵によるものと考えたようである.現 在,こ のHeissig説 は多 くの
く　おラ

学者に受け入れられている.こ の説に拠るならば,13世 紀後半に既にチベット

語を原典 とするモンゴル語仏典が成立 していたことになるが,し か し私はその

見解に軽々しく従 うことはで きない.こ の経典がモンゴル時代(14世 紀前半)

にまで遡る可能性は否定 しきれないが,安 蔵 によって,し かも13世 紀後半の

段階で既にモンゴル語訳がなされていたと断定できる根拠は全 くない.ま た,

安蔵がチベット語仏典をウイグル語やモンゴル語に翻訳する能力を持っていた
く　 　　 ロ

か どうか について も疑問が残 る.や は りこの経典 がモ ンゴル語 に翻訳 され たの

は14世 紀 以降であろ う.先 述 したFranke氏 は,一 方で はモ ンゴル語仏典が成

立 したの は14世 紀以 降で ある としなが らも,他 方で このHeissig説 を承認 して

ゆ の

お り,議 論が一貫 していない.こ こで私 は,上 記のHeissig説 が 何の根拠 もない

憶測であ って,現 存 す る史資料に よる限 りモ ンゴル語仏典 はク ビライ時代 には

成立 してい ないこ とを強調 してお きたい.

(26)Franke1996b,p.121.

(27)Heissig1976,p.10.

(28)例 え ば ツ ィ ー メ&百 濟1985,pp.45,66;Elverskog1997,p.123を 参 照.

(29)本 稿 脚 注11参 照.

(30)Franke1996b,p,lIO,n.271.

(80)



以上より,ク ビライ即位～大元ウルス成立の時期にウイグル出身の臣僚 に

よって翻訳された「ウイグル字(畏 吾字 ・畏兀児文字)」の仏典 はウイグル文字

ウイグル語の仏典であった可能性が極めて高 くなる.そ れでは,13世 紀にお

いて,モ ンゴルの支配層が仏典をモンゴル語ではな くウイグル語に翻訳 させ

たのは何故であろうか.
の 　　

西 ウイグル王国は10世 紀以降,マ ニ教から仏教 に改宗 したが,東 西交易の

中継地であったという地理的な要因も影響 し,東 西の諸要素が混在 した独自の

仏教文化圏を形成するに至 った.西 ウイグル王国の公用語であったウイグル語

は,ト カラ語 ・ソグド語 ・漢語などより借用 した仏教用語を豊富に含み,仏 教

の高度な概念 ・思想を表現 しうる言語に既に成長 していたのである.ま た,

当時モンゴル帝国の東部においてリンガ=フ ランカとなっていたのはおそらく
くヨ　　

テユルク語であ り,モ ンゴル語でもペルシア語でもなかった.モ ンゴル語を母

語とする人でも,同 時にテユルク語 を理解す るバイリンガルは多かったと想像

されるし,し かもそれは容易であったに違いない.そ のような状況であれば,

13世 紀の段階で,仏 教的伝統のないモンゴル語で仏典を翻訳させる必然性は

なく,む しろ仏教の概念 ・思想 を自在に表現 しうるウイグル語で翻訳 させた

と考えて も不 白然ではなかろう.つ まり私 は,当 時のモ ンゴル宮廷において

仏典に使用 されていた言語は,モ ンゴル語ではな く,ウ イグル語であったと

考えるのである.

それでは,ク ビライは何故,即 位から大元 ウルス成立にかけての時期,ウ イ

グル出身の臣僚を大都に招集 してチベット語を学ばせ,国 家事業としてチベ ッ

ト語 ・サンスクリット語の仏典やパ クパの著作をウイグル語に翻訳,出 版させ

ていたのか.こ こで,ク ビライが 「新国家建設政策」の一環として,パ クパを

(31)森 安1985,pp.32-37,51-62;森 安1989,pp.19-21;森 安1991,pp.147-160;Modyasu

2003,pp.96-99,

(32)Rachewiltz1983,p,308,n.76.

(81)



利用 して,新 国家 ・新帝王 出現の雰囲気 を演出し,自 身の王権の権威付 けを

行っていたことを思い起 こせば,ち ょうど同じ時期に行われた翻訳 ・出版事

業 も,こ の文脈の中で理解できるのではなかろうか.即 ちクビライは,チ ベッ

ト語の仏典やパクパの著作 をウイグル語に翻訳させ,そ れを大量に出版 ・頒布

することでチベット仏教の思想を広 く知 らしめ,国 家を仏教的雰囲気の中に包
リ ヨ　

み込み,王 権の正統性を強調する効果を期待 していたのではないだろうか.

前稿でも述べたように,こ うした政策は,ク ビライ以降の大 カアン及びその
くヨの

政権に継承されていったのであろう.

ウイグル語 はモンゴルにとって「文明語」であ り,13世 紀の段階ではまだ

モ ンゴルの内部に仏教は極めて限定的にしか普及 していなかったと考えられ

るにしろ,仏 典 を読む一部の者にとっては仏教聖典言語 となっていたに違い

ない.だ からこそ,大 元ウルスがチベ ット仏教を王権を支える宗教 として導

入すると同時に,チ ベ ッ ト語か らウイグル語 に仏典が翻訳 され,そ れが出

版 ・頒布されたのである.つ ま り私は,チ ベ ット語か らウイグル語に仏典が

翻訳 されるようになるの も,ウ イグル語印刷仏典が初 めて作 られ ようになる

の も,ク ビライ時代に始 まると考 える.従 来,チ ベット語からウイグル語に

仏典が翻訳 されるようになるのは,漠 然 とモ ンゴル時代(13～14世 紀)と
り ら　

考えられていた.し かし,こ れまでの私の歴史学的考察を踏まえれば,13世

紀前半の段階でチベ ット語を原典とするウイグル語仏典が成立 していた蓋然

性 は極めて低 いのではなかろうか.今 後はチベット語を原典 とするウイグル

(33)例 えば,唐 代,則 天武后が即位 した時にも同様のことが行われた.則 天武后は醇

懐義なる仏僧に命じ,『大雲経』を典拠に武后が弥勒仏の下生であると宣伝させ,そ の

上で 『大雲経』を天下に頒布 したという.つ まり仏教的演出によって中国史上初めて

の女帝即位の雰囲気を盛 り上げようとしたのである.Cf外 山1966,pp、109-116.

(34)中 村2006,pp。80-82.

(35)Zieme1992,p.40.

(82)



語仏典の翻訳年代について,13世 紀後半～14世 紀中葉に属するものと考える

べ きであろう.こ の時期に相当数のチベット語仏典がウイグル語に翻訳された
くヨの

と思われるが,特 に『白傘蓋陀羅尼』は,毎 年二月に大都で開催 された「白傘蓋

の仏事」の典拠 となった経典であり,ウ イグル語訳はクビライ時代 に行われ,
のの

出版 ・頒布された可能性が高いのではなかろうか.

(36)こ こ で ウ イ グ ル 語 印 刷 仏 典 『白傘i蓋 陀羅 尼 』の奥 書[BπX皿,NL48,p.172]を 紹

介 して お きた い 。

〃〃π『YL皿S:arvi聴 一lariligisita¢apatrisudurnung・:・

謎n謎tkak一 乙abitig-i-ningtam予a-sin註rta雌zoytumpyangfrti・

anatk田(一 ζiat財k一～i乞sita(曇apatrisudur-Iar-fγ:agsUks{iztUk瓠

birtαm加1k蝉nyaqturuyrliqami聴buyankU6inta・:・

adfnこfγiduqqa¥anqan-imzning:a権rbuyan一 謄Y/〃//

〔和訳〕

… ・陀羅尼の王たる『大白傘蓋経』の

インド(ブ ラーフミー)文 字の印板を極めて巧みに彫らせ,新 たに

インド語(サ ンスクリット)・テユルク語の 『大白傘蓋経』を,不 足なく完全に

10000巻 印刷 させたもうた功徳の力で,

特別にして神聖な我らがカアン=カ ンの,重 き功徳 を持つ… ・

これまで,ウ イグル語版本の発行部数としては,100部 ・108部 ・500部 ・1000部

が発行された例が知られている[Zieme1992,p.g7]が,10000部 というのは,当 時と

しては異常 と言ってもよいほど多い.こ れほどの部数が出版 された背景としては,

やはりモンゴル皇族や大元ウルス政府関係者が主体となってこの陀羅尼 を出版 ・頒布

させていた状況 を想定せざるをえない.ウ イグル語訳 された『白傘蓋陀羅尼』は,

モ ンゴルの支配層の間で相当広 く読 まれていたのであろう,

(37)こ れはもちろん歴史学的見地からの推論に過 ぎない.ウ イグル語訳の原典について

Ligeti氏 は,チ ベ ット語か ら翻訳 されたと指摘 した.cLLigeti1973,pp.155-159;

Elve【skogl997,p108.

(83)



第2章 ウイグル か らモ ンゴル への頭韻四行 詩の導入

ウイグル語仏教文献には頭韻詩で書かれたものがあるが,仏 教文献全体でこ

れが占める割合は決 して少なくない.ウ イグル語文献の頭韻詩は,頭 韻を踏ん

だ四行を一節 とする,い わゆる頭韻四行詩を基本的な構造としている.語 頭の

押韻は,母 音で始まるものと子音+母 音のものがある.母 音はi-/1'一,U一/0一,

U-/6一がそれぞれ同 じ押韻のグループであると認識 される.語 頭音が子音であ

る場合はそれが常に統一される.そ して節ごとに語頭音 は変えられるのが普通

である.一 行の末尾には二点(:),一 節の末尾には四点(・:・)を施してそれを表示
の き　

するのが普通である.一 行に含まれる音節数は7～llの ものが多い.

現存する頭韻詩形式の仏教文献は,草 書体の仏教文書 と印刷仏典が圧倒的

に多い.こ れ らはいずれもモンゴル時代に属すると考えられている.従 って,

一見すると
,モ ンゴル時代になって,ウ イグル語仏教文献の中に頭韻詩が突

然現れたような印象すら受ける,一 方,ト ゥルファン出土モンゴル語仏教文

献に も頭韻四行詩で書かれたものがあ り,ウ イグル語文献に見 られるものと

形式 ・特徴が一致 している.現 在までのところ,こ のような両者の関係につ

いては未だ十分に明らかにされていない.本 章ではこの問題について考察を

加 えてみたい.

(1)ウイグル語文献における頭韻詩の起源についての先行研究の整理 と問題点

モンゴル時代になるとウイグル語仏教文献において頭韻四行詩が盛んになる

ということについて諸説は一致している.し かし,そ の起源については議論が

分かれている.大 きく分けて,モ ンゴル時代 またはそれ以前に頭韻の伝統その

ものがモンゴルからテユルクに導入されたとする見方 と,頭 韻はテユルク独自

の もので,モ ンゴル時代のウイグル語文献における頭韻四行詩の流行はそれを

継承 した もの とする見方の二つである.

(38)庄 垣 内1982,pp.19-22;ッ ィ ー メ&百 濟1985,p.51.

(84)



前者の考 え を持つ のはDoerfer氏 で あ る.Doerfer氏 は,ル ー ン文字碑文,

ク タ ドゥグ ・ビ リク,カ ーシ ュガ リー な どのモ ン ゴル時代以前 の テユル ク語

文献 には頭韻詩が ほ とん ど見 られ ないが,モ ンゴル時代 以 降にな る と,頭 韻

詩が テユル ク語 文献 に も一般:的 に見 られ る ようにな る(そ の例 と してCodex

Comanicusや ウ イグル語仏教文献 を挙 げる)の に対 し,モ ンゴル語文献で は,

13世 紀 の 『元朝秘史』に頭韻詩が既 に見 られ る と指摘す る.従 って,頭 韻詩の
の 　　

伝統 は,モ ンゴル時代 にモ ンゴルか らテユルクに入 った もの と考えた.

こ のDoerfer説 を敷街すれ ば,モ ンゴル時代以前の ウイグル語仏教 文献 には

頭韻 詩は全 く存在 せず,頭 韻詩形式 の仏教文献 の全 てがモ ンゴル時代以 降の も

の とい うことにな って しまう.実 は トゥル ファン出土 のマニ教文献 には頭韻 四

行詩 で書 かれた ものがあ るが,Gabain・Zieme・ 森 安氏 はこれ を10～11世 紀
く　の

頃の もの と見てい る.し か し,Doerfer氏 は これ を認 めず,モ ンゴル時代 にま
く　り

で下るもめと考えている.庄 垣内氏 は,頭 韻四行詩形式のマニ教文献がモンゴ

ル時代よりも古いことは認めるものの,頭 韻がモンゴル時代以前にモンゴルか

らウイグル語のマニ教文献に入 り,こ れがモンゴル時代まで継承 された可能性
く　の

もある ことを指摘 し,Doelfer説 を一部容認 してい るように も見 えるが,別 の
く　ヨ　

論文では,モ ンゴルの頭韻詩がテユルクに影響を与えたとは考えられないとし,

その立場を必ず しも明確にしていない.

(39)D㏄r郵er1965,p.867.

(40)こ こ で言 うマ ニ 教 経 典 とは,一 つ は777皿 にお い て発 表 され た 「マ ニ へ の 大 賛

歌 」と,7771Xに お い て発 表 され た 「父 マ ニ へ の 賛 歌 」と呼 ば れ る貝 葉 型 写 本 の マ ニ

教 経 典 で あ る(実 は 両 者 は 元 々 同一 写 本 に属 して い た ら しい).Gabain氏 は これ を10

世 紀 頃 の もの と考 え,Zieme氏 もGabain説 に従 っ て い る.ま た森 安 氏 も,こ こで 使

用 さ れ て い る言 語 が,マ ニ教 経 典 と し て は比 較 的 新 しい 「Y言 語 」で あ る こ とか ら,

10～11世 紀 頃の もの と見 た.CfGabain&Winterlg58,pp.6.8;Zielnelg75a,p,Ig3;

森 安1989,pp.25-26,n.77。 も う一 つ は 「Aprin乙orTiginの 賛 歌 」で あ る が,こ れ も

「マ ニ へ の 大 賛 歌 」や 「父 マ ニへ の 賛 歌 」 と ほ ぼ 同 じ時 代 に属 す る こ とは 疑 い な い.

「Aprin60rTiginの 賛 歌 」に つ い て は,Bang&Gabainl930を 参 照 ・

(41)D㏄ ㎡erl965,p.869.

(42)庄 垣 内1982,p.23.

(43)庄 垣 内1980,p.263.

(85)



く　の くるの

一方
,後 者 の考え を持つの は,Bombaci・Tekin・Zieme氏 で あるが,こ こで

注 目すべ きはZieme氏 の見解 であ る.Zieme氏 は,10世 紀 頃成立 した と考 え

られ る先述のマニ教 文献 に早 くも頭韻四行 詩が見 られ る事 実 を重視 し,頭 韻の

伝 統 は既 に西 ウイグル王 国時代か らあ った もので,こ れがモ ンゴル時代 にまで
く　の

受け継がれたと結論 した.頭 韻四行詩形式で書かれたマニ教文献が10～11世

紀頃の ものであることはほとんど疑いがなく,私 もこれに異論はない.従 って

Zieme氏 のこの指摘は非常に重要である,し かし,こ れまでのところモンゴル

時代以前に遡る頭韻四行詩形式の仏教文書は知 られていない.

私はテユルク語文献における頭韻そのものの起源についてここで議論するつ

もりはない.今,我 々にとって重要なのは,モ ンゴル時代のウイグル語仏教文

献において流行 した頭韻四行詩が,果 た してDoerfer氏 の言うようにモンゴル

から影響を受けたものか,あ るいはZieme氏 の言 うように西ウイグル王国時代

のマニ教文献以来の伝統を継承 したものかを明 らかにすることである.結 論か

ら雷えば,私 は後者が正 しいと考える.た だ,現 在まで頭韻四行詩形式の仏教

文書でモンゴル時代以前に確実に遡 りうるものは一点 も知 られていないので,

Zieme説 が確固たるもの となるためには,明 らかにモンゴル時代以前に遡るも

のを見つけ出す必要がある.

(44)Bombaci氏 は,D㏄lfer説 と は全 く逆 の 立 場 に立 ち,む しろ テ ユ ル ク の頭 韻 が モ ン

ゴ ル に影 響 した と考 え て い る.Bombaci1965,p.XVHI

(45)Tekin1980,pp.176-178.Tekin氏 もテ ユ ル ク は独 自 に頭 韻 を発 展 さ せ た と考 え て

お り,決 して モ ン ゴル か ら借 用 した もの で は ない とす る.Tekin氏 は,「AprinこorTigin

の賛 歌 」が8世 紀 頃,ウ イ グ ルが 東 部 天 山 地 方 に移 住 す る以 前 に書 かれ た もの と考 え,

既 に頭 韻 の伝 統 が8世 紀 の テ ユ ル ク語 文 献 に現 れ る,と して い る.た だ 我 が 国 の学 界

で は そ の よ う な見 方 を採 る者 は お らず,D㏄rfer説 に対 す る反 駁 の 仕 方 と し て は正 し

くな い.注40に お い て 述 べ た よ う に,「AprinこorTiginの 賛 歌 」は 「マ ニ へ の大 賛 歌 」

や 「父 マ ニ へ の賛 歌 」と ほ ぼ 同 じ時代,10～11世 紀 頃 に西 ウ イ グ ル 王 国 にお い て作

られ た も の と考 え る べ きで あ ろ う.

(46)Ziemel975a,p.193;Ziemel991,p.23.

(86)



(2)西 ウイグル王国時代 の ウイグル仏典 における頭韻詩

Zieme氏 は,モ ンゴル時代以前の西 ウイグル王国にも頭韻詩の伝統があっ

た と推測 しながらも,現 存の頭韻四行詩形式の仏教文献の大部分がモンゴル
く　アラ

時代に年代比定 されるとの大まかな見通 しを与えていた.そ の理由は頭韻四行

詩形式の仏教文献のほとん どにt/dやs/zの 交替が見られるからであった.

ウイグル語文献 に見 られ るt/dやs/zの 交替 という現象 を,Gabain氏 は

「モ ンゴリズム」と呼び,こ れがモンゴル時代,モ ンゴル語の影響 を受けたも
ほら　

の と考 え ていた。 このGabain説 に直接 ・間接 に影響 を受 け,t/dやs/zの

交 替 をモ ンゴル時代 の もの とす る見方 は,一 時 テ ユルク学 界で半 ば定説 の よ

く　　ラ

うにな っていた,Zieme氏 も この ような流 れの 中にい たのであ る.

これに対 して,こ のような現象 はモ ンゴル時代 よ り早 く,10世 紀 頃か ら既 に

現 れ始めていた とす る見解がHamilton氏 に よって出 され,Erdal・ 森 安 ・沖氏が
くらの

これを支持 した.現 在ではこちらの見解の方がむしろ学界の主流であり,私 も

これを承認する.従 って,頭 韻四行詩形式の仏教文書でt/dやs/zの 交替が

見られるものであって も,そ れだけでは必ずしもモンゴル時代に年代比定する

ことはできないのである.

そこで私は,現 在写真の発表されている頭韻詩形式の仏教文献を全て調査 し,

時代的にモンゴル時代以前に遡りうるものを探 してみた.私 が時代判定の指標

として利用 したのは次の4点 である.

(47)BπX皿,p.9;Zieme1991,p.23.

(48)Gabain1967,p.20.

(49)Ligeti1971,pp.295-296;Zie!ne1975a,p.193;Ziemel975b,p.332;D㏄r6erl991,pp.

175-177;D㏄ 面er1993,pp.27-29.

(50)Hamilton1969,P.27;Erdal1979,PP.156-158;森 安1994,PP。68,81;沖1996,PP.39-42.

(87)



　ら エ　

a.書 体 による指標:大 部分の草書体の仏教文書,全 ての印刷仏典がモン

ゴル時代に年代比定できるから,こ れらを調査の対象より除 く.残 った楷

書体 ・半楷書体のものについて検討する.

くら 　ラ

b.尻 尾の長短によるqと γの区別:ウ イグル文字の母胎 となったソグ

ド文字では,語 末においてqの 尻尾を長 くすることで γと区別がなされて

いたが,ウ イグル文字においてもこの区別が早い段階では存在 したことが

森安氏 によって明らかにされた.従 ってqと γの区別がある文書は相対的

に「古い」と判断してよい.モ ンゴル時代に属する草書体の仏教文書や印刷

仏典にはこの区別は皆無である.

　らの

C.Sと9の 区別:ウ イグル文字ではSと9は 元々別字で,初 期のウイグル

語文献においては両者がかなりの確率で区別されてお り,こ の区別がある

ものは相対的に 「古い」と判断できることが小田壽典氏 によって証明され

た.モ ンゴル時代になるとsと9の 区別はなくなって完全に同一字となり,

蓉に二点を付 して区別 している例が多い.

くう　ラ

d.「後期的特徴」の有無:不 規則にqノγに二点,9に:点,Nに 一点を付

すのは,ウ イグル語文献の正書法の中では最 も後期に属する特徴である.

Ligeti氏はこれらの特徴がモンゴル時代の ものであると考えている.モ ン

ゴル時代のウイグル語文献においてこれらの特徴が一般的に見られること

は事実だが,し かしモンゴル時代に限られるものと証明された訳ではない.

(51)森 安1994,pp.66-67.印 刷 仏 典 の 全 て が モ ン ゴ ル 時 代 に 年 代 比 定 さ れ る こ と に つ い

て は,中 村2006,pp.66-73を 参 照.

(52)森 安1989,pp.3-4;森 安1992,pp.48-50;森 安1994,p.68;沖1996,pp。33-37.

(53>LeCoq1919,p.96;Clauson1962,pp.109-110;Tezcan&Zieme1971,p.454;小 田1988

(特 に 重 要);D㏄rfer1993,pp.94-95;沖1996,pp.19-25.

(54)LigeU1971,pp.295-296;小 田1987,p.30.

(88)



現段階では,こ れらがいつ頃に始ったのかということが十分に明らかにさ

れていないため,「 後期的特徴」が一般的に見られる写本は,9～11世 紀

のウイグル語文献(「後期的特徴」が極めて薄い)よ りも相対的に「新 しい」

ことを示す ものとだけしてお き,Ligeti氏 のように「後期的特徴」を持つ

からといって直ちにモンゴル時代の もの と解釈することは しない.ま た,

t/dやs/zの 交替 について も,先 述 したようにその存在そのものがモンゴ

ル時代と見なす指標 とはならないにしても,モ ンゴル時代の草書体の文書 ・

印刷仏典ではこの現象は非常によく起こるものであり,t/dやs/zの 交替が

頻繁に見られるということを「後期的特徴」と見なすことは可能である.

これらの指標に基づいて調査を行ったところ,私 は以下に示す写本が確実に
くらの

モ ンゴル時代 以前 に まで遡 りうる古 い ものである と結論 した.そ こに見 られ る

パ レオ グラフィー(paleography)上 の特徴 を記 してみる と次の ようで ある:

くらの
①U3269(TIIIM168500)

a.美 麗 な楷 書体.burxanは 朱 字 で書 かれてい る.敦 煙 蔵経洞 出土 のg～

11世 紀 の ウイグル文書 に見 られる楷書体 の字体 と似通 ってい るとい う印象

を受 ける.

b.明 確 に区別 されて いる.

c.明 確 に区別 され ている.

d.「 後 期 的特徴」は全 く見 られない.

(55)我 々が 今 問 題 に して い る 頭 韻 詩 と はや や異 な る が,Zieme氏 がB77XIHのNr.18

に お い て 「仏 教 哲 学 の格 言」と呼 んで 紹 介 した2点 の写 本u5882(TmM219522)と

Mainz804も 同 様 に モ ン ゴル 時 代 以 前 に遡 る との 結 論 に至 った.か な り崩 れ た半 楷 書

体 で 書 か れ て お り,尻 尾 の 長 短 に よ るqと γの 区別,sと 蓉の 区 別 も明確 に あ る.

後 期 的 特 徴 も全 く見 られ な い.U5882(TmM219522)とMainz804は,そ の 中 で

使 わ れ て い る単 語 の語 頭 音 全 てが トで 始 ま る非 常 に珍 しい もの で あ る.CfB7τX皿,

NL18,pp.112-114.(Abb.157,158)

(56)8πXIH,N二12,pp.68-86,TextD.(TafbIXXIV,XXV)

(89)



くらわ
②Mainz219(TIIIM186500)

a.楷 書 体

b.明 確 に区別 されてい る.た だ,表 面(recto)の7・8行 目の末尾で は γが

長 く書かれ ているのが例外で ある.た だ し,こ れはqと γを混 同 した もの

と解釈すべ きで はな く,む しろ「埋 め草」として,本 来短 いはず の γが例外

的 に長 く書 かれ た ものと考 えるべ きで あろ う.従 って,q/γ の 区別 は極 め

て明確 で ある.

c.混 同 してい る箇所 もあるが,区 別 しようとする意図が見 られ る.

d.t/dの 交 替 が裏 面(verso)の6行 目に一ケ所見 られ る以外 は,「 後期 的

特徴」は全 く見 られ ない.

以 上 に示 したパ レオグラフィー上の諸特徴 よ り,こ れ らの写本がモ ンゴル時

代 よ りも相対 的に「古 い」こ とは確実 で,10～11世 紀 頃に遡 りうる もの と考え

るこ とさえ十分 に可 能である.

続 いて,内 容 面について も検討 してみ よう.ま ず ①u3269(TIIIM168.500)

は,Zieme氏 がBTTXIIIのNr.12と して紹 介 した写本 の一 つで,現 在,① も

くう お 　

含めて9種 類 の写本断片群 と1種 類の版本断片群がベルリンと京都に存在す

ることが明らかになっており,内 容的に散文の部分 と頭韻 を踏んだ韻文の部分

に分けられる.た だ し,こ こに見 られる韻文は頭韻を踏んではいるが四行詩

ではない.一 節当た りの行数は2～6と 不安定で,四 行一節の構造に統一 し

切れていない.頭 韻詩の出来 としてはかな り稚拙である.① の写本は表 ・裏

の両面が使われてお り,表 面(recto)は 散文で書かれた仏陀 とAnandaと の

問答の部分で,裏 面(verso)は 韻文で書かれている.Zieme氏 は,版 本断片

(57)B77X皿,Nr26,pp.137-138。(TafelLXV)

(58)正 確 に言えば写本の複製写真である.中 村不折氏が旧蔵していたウイグル文書の写

真が京都大学文学部に所蔵されているが,現 物は行方不明であるという.こ れらの写

真は庄垣内氏によって解読 ・研究された。Cf庄 垣内197g.

(90)



の 一一つ(U6649)に 漢 字 とウイ グル文 字 で 「父 母恩 重(buumuin60)」 と書

か れ てい る こ とを基 にNr.12が 唐 代 に作 られ た偽 経 『父母 恩重 経 』の ウイ

くら 　 ラ

グル語訳であると断定 した.確 かに,Nr.12の 表面の散文の部分は,父 母

の恩について仏陀 とアーナンダAnandaと の問答の部分であ り,漢 訳 と内

容的に一致す る.た だし,Zieme氏 も指摘 している通 り,ウ イグル語テキス

トは,『 大正蔵』に収録 されている『父母恩重経』のどの部分 とも逐語的に一致

しない.

ところで,こ こで思い起こされるのが,『 父母恩重経』が偽経であったにも

かかわらず,敦 煙において非常に流行 した経典であり,実 際に敦煙蔵経洞か ら
く　の

数種類 の漢訳の写本が発見 されているとい う事実である,森 安氏によれば,
く　り

10～11世 紀に西ウイグル王国の支配層はマニ教か ら仏教に改宗 し,ウ イグル

(古 トル コ)語 の仏典が生み出され,い わゆる 「ウイグル仏教」が成立 した.

「ウイグル仏教」はその初期に トカラ仏教 より多大の影響 を受けたが,10世 紀

後半～11世 紀以降になると圧倒的な漢人仏教の影響下に入 り,こ の時期 に

多 くの漢訳仏典が ウイグル語 に翻訳 された という.ま た氏は,ウ イグル語訳

『十王経』に見 られる挿絵が敦煙の ものと酷似 していることか ら,こ の挿絵

が 『十王経』の思想 とともに西 ウイグル王国に伝 えられた と推測するなど,
く　　　

10世 紀頃の 「ウイグル仏教」に敦煙仏教の影響が見 られると指摘 している.

事実が森安氏 の言 う通 りならば,『 父母恩重経』は,西 ウイグル王国が敦煙

仏教の影響下 にあった10世 紀頃に,敦 煙か ら西ウイグル王国に伝えられ,

ウイグル語訳 されたに違いない.

(59)BπXIII,Nr12,p.69.

(60)小 川1984.『 大 正 蔵 』巻85,No.2887に 収 録 さ れ る 『仏 説 父 母 恩 重 経 』は,敦 煙

出土 の 写 本S.2084を 底 本 と し,S.1907と 中村 不 折 氏 所 蔵 本 に よ っ て 校 訂 した も

の で あ る.

(61)森 安1985,pp.32-37,51-62;森 安1989,pp.19-21;森 安1991,pp.147-160;Modyasu

2003,pp.96-99.

(62)森 安1985,pp.61-62.

(91)



韻文部分の内容を他の写本群をも総合 して概観 してみれば以下の通 りである:

まず,過 去七仏 ・法 ・僧,更 に弥勒菩薩や阿羅漢たちに敬礼することが述べら

れる.そ して過去 において悪業 を犯 したが,後 に陵晦して赦された人々の例を

挙げ,こ の経典を書写 した者 もこれに倣って父母に対 して犯 した罪を戯悔する,

とある.そ の後,子 を出産する際の母の苦 しみ,出 産後の我が子の健康 と成長

に対する母の不安が描かれる,と いう構成になっており,漢 訳の『父母恩重経』
く　の

には全 く見 られ ない内容で ある.

Zieme氏 は,BTTXIIIのNr.12に 付 した解説 の中で,Nr.12の 写 本 ・版本

く　の

断片群が,敦 煙の漢訳写本か らウイグル語に翻訳 された可能性を指摘する.

確かに① について言えば表面の散文部分はその可能性が高いことは認める.

しかしなが ら① の裏面 も含めてBTTXIIIのNr.12の 韻文部分は内容的に見

て漢訳とは全 く対応 しない.お そらく韻文部分は西ウイグル王国内で独自に

作 られ,散 文部分に付加されたものに違いない.つ まり,Zieme氏 がBTTの 第

13巻,Nr.12と して紹介 した仏典は,散 文の 『父母恩重経』が10～11世 紀頃

に敦煙か ら西ウイグル王国に伝 えられ,こ れがウイグル語訳 されるとともに,

韻文の部分 もほぼ同じ時期 に作 られ,両 者が合体 して一つのものとなったので
く　う　

あろ う.そ して これ が我 々の ① の写本 として10～11世 紀 頃,lligiTngrim

(な い しは写字生)に よって書写 され たので はないだ ろ うか.以 上,内 容か ら

見 て も ① を10～11世 紀 の写本 と考 える こ とは可能 で ある.

②Mainz219(TIIIMI86500)の 内 容 つい て は詳 細 は不 明で あ るが,主 題

とな ってい るの は恐 ら く菩薩 で,輪 廻 に留 ま り浬葉 を捨 て,衆 生 を救済す る

菩 薩 に対す る賛 歌 であ る ら しい.Zieme氏 は これ を 「菩 薩 に対 す る賛歌 」と

(63)庄 垣 内1979,P,10;BT7Xm,Nd2,P.70.

(64)BτTX皿,Nr.12,p,69.

(65)Nr.12の 写 本 群 に は仏 典 の 書 写 人 の 名 が 本 文 中 に書 き入 れ られ る こ とが あ り,

① で もnigiTnghmな る 女性 の 名 前 が 現 れ る.こ の 人物 は,Zieme氏 が言 う よ う に,

か な り高 位 の 女 性 で あ っ た の だ ろ う.Cf.B77XIII,Nr.12,p.70.

(92)



く　の

呼んでいる.① とは違い,完 全な頭韻四行詩で書かれており,モ ンゴル時代の

頭韻四行詩 と形式が共通する.

以上 より,モ ンゴル時代以前に遡 りうる頭韻四行詩形式の仏教文献が確実に
く　の

存在することが明 らかになった.こ こで注 目すべ きことは,① には複数の写

本 ・版本断片群が残っているが,こ れらの中には,① の韻文部分 と内容的に一

致する版本断片が残っていることである.印 欄仏典はモンゴル時代(13世 紀後
　　ヨ　

半～14世 紀中葉)に属することは前稿で述べた通りである.つ まり,10～11世

紀頃に作られた『父母恩重経』を主題 とする頭韻詩が,数 世紀を隔てたモ ンゴル

時代まで西ウイグル王国の仏教徒の間で延々と受け継がれていた事実を物語っ

ているのである.つ まりこれでDoerfer説 は完全 に崩れ,逆 にZieme説 が結果

的に正 しく,頭 韻四行詩はマニ教文献に限らず,モ ンゴル時代以前の仏教文献

においても存在 していたことが証明されたのである.

このような西ウイグル王国時代のマニ教 ・仏教文献の伝統を継承 ・発展させ

た形で,モ ンゴル時代には頭韻四行詩が大流行する.実 はこうした状況には大

元ウルス政府高官が大きく関わっていたらしい.こ れまでのところ,ク ビライ

の臣僚 として文化 ・宗教政策を担当した安蔵(An-tsang),テ ユルク系カングリ
く　　　

出身で,元 代 を代表す る書家 として も有 名であった嘆 嵯(KkiK】d～Kaka)や,

(66)Zieme1991,p.234.

(67)① が 四行 詩 で な い こ とに対 す る批 判 が あ る か も知 れ な い が,こ れ は本 来 四行 一 節

の構 造 にす べ き とこ ろ を そ の よ う に統 一 す る こ とが で きな か った稚 拙 な作 品 で あ る と

解 釈 す べ きで,そ の他 の 特 徴 は モ ン ゴ ル時 代 の も の と共 通 して い る.

(68)中1寸2006,p.73.

(69)北 村1984;ツ イ ー メ&百 濟1985,pp.36-42;Zieme1991,pp,313-315.彼 が 頭韻 四行

詩 形 式 に翻 訳(翻 案)し た仏 典 は,現 在 ま で の とこ ろ 『金 光 明経 』第五 品 「滅業 罪 品」と

『観 無 量 寿 経 』が 知 られ て い る.ウ イ グ ル語 史料 の 照dK】d～Kakaを 元 代 の漢 文 史料

に見 え る康 里 嵯嵯 に比定 す る考 え は学 界 で広 く受 け入 れ られ て い る と こ ろで あ るが,

私 も これ に何 ら異 論 は な い.た だ,「 亦 都 護 高 昌 王 世 勲 碑 」の ウ イ グ ル語 面 の 末 尾 に

は,「 私,ジ ャム バ リク 出 身 のKakaが,畏 れ,用 心 しつ つ 書 き奉 った(㎜ こamba埆hγ

Kakaqolq-ai己anubitiyUt義gindim)」 とあ り,カ ン グ リ 出 身で あ り,中 国 内 地 で 生 まれ

育 っ た はず のKldKki～Ka燈 が,自 ら を 「ジ ャ ムバ リ ク 出 身」 と述 べ て い る こ と につ/

(93)



14世 紀前半,大 元ウルス宮廷において翻訳 ・通訳官として活躍 したウイグル出
くアの

身の プラティヤシ リ(P(i)ratya鳶iri<skt.Prajha誼)の 作 詩 した仏教詩 が敦 燵 ・

トゥル フ ァンか ら出土 している.彼 らは,漢 語 やサ ンス ク リッ ト語 を原典 と

す る仏典 を頭 韻 四行 詩形式 で ウイ グル語訳 した り,あ るいは原典 か ら偶頒

け ユ　

(skt.gatha)を 抄出 して これをウイグル語の頭韻詩 に改めていた.こ れ らの

仏教詩は原典の大意を踏 まえつつ も,か なり自由に作詩されることが多い.

また,一 度散文に翻訳 されたウイグル語仏典を頭韻四行詩形式に改作 していた

＼ いては疑問が残る.ジ ャムバリクは,現 在のウルムチ市の近郊にあった地点に比定さ

れてお り,少 なくとも11世 紀以降には,カ ーシュガリーが伝えるように,西 ウイグ

ル王国の領域内に含まれていた[安部1955,p.290].ま た13世 紀の長春真人も,ジ ャ

ムバリク(昌 八刺)が 西ウイグル王国の支配下にあったことを伝える[佐 口1973 ,pp.

7-8].こ のように,彼 の 「出身部族名」と「出身地名」との関係をいかに解釈するか,

という点は,Zieme・ 百濟両氏が指摘するように未解決の問題 として残されている.

ところで,松 田壽男氏 は,緻 密な考証を通じて,唐 代,西 突蕨の弩失畢部の一姓

であったと考えられる弓月部が,元 代の康里(Qangli)部 の前身であると考え,そ の

弓月部は,現 在のウルムチ付近を本拠地 としていた と述べていた[松 田1970,pp.

335,355],松 田説に拠るならば,KkiKki～Kakaは,自 らの出身部族であるカン

グリ部を,ウ ルムチ付近にその本拠地を置いていた唐代の弓月部にまで遡らせ,

自 ら「ジャムバリク出身」と名乗ったと考えることができる.こ こで元代の文集に

収録されている碑文(神 道碑や墓碑銘)を 見てみると,例 えば『黄学士文集』巻25

「合刺普華公神道碑」には,ウ イグル出身で,ク ビライのケシクに入ったカラブカ

(*QaraBuqa)の 先 祖が,突 厭第二可汗国の宰相 として有名であった トニュクク

(To∬uquq)で あ ると記されている.ま た 『圭斎文集』巻10「 高昌僕氏家伝」でも僕氏

の先祖が トニュククであったとされ,こ の一族の歴史が唐代から詳細に説き起こさ

れている.こ のようにモ ンゴル時代,ウ イグル出身の人々の碑文には,そ の出自を

唐代にまで遡 らせている例がある.こ れは自らの家系 をより古 く遡 らせる一種の

「権威付 け」であったのであろう.Kk董Kki～K琶kaも これと同様に,唐 代にウルム

チ～ジャムバリク付近に拠っていた弓月部にまでその出自を遡らせ,「 亦都護高昌王

世勲碑」のウイグル語面の末尾 に「ジャムバ リク出身」と書いたと考 えれば納得が

行 く.以 上を踏 まえれば,ウ イグル語史料のKkiKki～Kakaを 元 代の漢文史料

の康里嘆嘆 に比定する説には何の問題 もなくなったことになる.

(70)野 上1978,pp.28-35,53;百 濟1985,pp.80-84;ツ イーメ&百 濟1985,pp.46-47;Franke

1990,pp.84-85;Ziemel991,pp.309-310.

(71)百 濟1985,pp.84-85;百 濟1994,pp.32.33.

(94)



く　の

と思われる例 もある.こ うした形の仏教詩(韻 文仏典)は モンゴル時代より前に

はまず見られないと言ってよい.大 元ウルス政府の高官はこのようなオリジナ
くフヨラ

リティに満ちた新 しい仏教文化を生み出す気運に満ちていたことが窺える.

仏典の奥書が盛んに頭韻四行詩で書かれるようになるのもモンゴル時代になっ
け の

てからであることに異論はない.出 土文書以外で も,ウ イグル語と漢語のバイ
けの

リンガルの碑文である 「亦都護高昌王世勲碑」(ウイグル語面は嘆嘆が撰文),

(72)庄 垣 内1982,pp.24-28.

(73)こ う した状 況 は,最 近 の モ ンゴ ル時 代 史 の研 究 に よ り明 らか に な った よ うに,大 元

ウ ル ス支 配 下 の 中国 にお い て,政 府 高 官 が 自 ら積 極 的 に新 しい文 化 の導 入 ・普 及 に関

わ っ て い た 事実 と明 らか に連動 して い るの で はな い か.C£ 宮1998,pp,13-14.

(74)Ziemel991,P.23,PP.292-293;Zieme1992,P.46.印 刷 仏 典 の奥 書 は ぽ とん どの 場合,

頭 韻 四 行詩 で書 か れ てお り,草 書 体 の仏 教 文書 の奥 書 も頭 韻 四行 詩 が 用 い られ る こ とが

極 め て多 い.

(75)黄1964;Hambis1954,pp。134-137;取1980;Geng&Hamilton1981.「 亦 都 護 高 昌王 世

勲 碑 」の ウ イ グ ル語 面 の 一 部 と漢 文 面 の 対 応 箇 所 を取 り上 げ て比 較 し,頭 韻 四 行 詩 で

書 か れ た ウ イ グル 語 面 の 特 質 を指 摘 した い.引 用 す る ウイ グ ル語 面 は第4載 の6～17

行 目,漢 文 面 は:黄文弼 氏 が復 元 した テ キス トの21～22行 目で あ る.

〔ウ イ グ ル 語 面 〕[Geng&Hamilton1981]

yanamundabasasam-pink藍m鰭tmγa.lfγ

yang-ft6r旺 一sibar～latavγa～}yangsf一 韮γ

yar¥u～if-sibitka～5i-sibar～iatolutαk註1-lig

yara≦iuzb翫kyrpongfuyamuntuηurdi

更にここでまた,三 品の銀印を持ち,

規範 ・法が全て中国の形式であ り,

ジ ャルグチ ・ビトケチ(ビ チクチ)が 全て完全である

巧みで堅い王府衙門を起こさせた.

t甑ngbiligligmgrik註n-imizqut-fnda

tangga獣gsizqutluγ ごduqBabaごaAγa-ta

tangg滝8擁1{n(snzbuyan-1ヨYTmUrBugα ∫δη8gitip

tngriuli-sitag温dgin-1クrt6r薩di

広い知恵を持つ我 らが君主殿(紐 林ティギン)よ り,

比類のない福果を持つ神聖な八 卜叉公主より,

匹敵するもののない功徳 を持つテムルブカ,セ ンギという

天の童子のような二人の王子が生 まれた. /

(95)



〔76)(77)

「重修文殊寺碑」や,居 庸関過街塔のウイグル語面などの碑文 も頭韻四行詩で書
(78)

かれている.こ のようなウイグルの頭韻四行詩が,14世 紀前半にモンゴル語仏

典を作 る時,モ ンゴルに導入されることになるのである.

＼ aγirわκyαη一liγK6d〃 ηtayzf_nfnga～if_si

ay1ア ー〃/7μ7「δ捨〃昭πAγ α////yrliqadゴ 醜 註r

a・〃〃/〃〃〃〃〃〃〃/〃/〃/〃〃〃/Aγ α一ta

a冒〃/〃〃〃〃/勲 辺フ加 κtigfπt6r直di

重き功徳を持つコデン太子の孫娘である

・・トゥルチスマン(朶 見只思蛮)=ア ガ・・したもうたなら
,

… … アガ(兀 刺真公主)に おいて
,

・・タイピヌ(太 平奴)王 子が生まれた.

〔漢文面〕

領兵火州復畏吾而城池.延 祐五(1318)年 十一月二十一日嘉.子 二人,長 日帖睦

見補花.次 日嚢宣,皆 八 卜叉公主出也.次 日太平奴,兀 刺真公主出也.帖 睦

兇補花,大 徳 中(1297～1307),尚 公 主日朶児只思蛮,闊 端太子孫女也.

両者は全体 として見ればほぼ同内容を伝えなが ら,逐 語的には一致せず,部 分的

には相違 している点 も多いことが分かる.こ のような差が生 じるのは,頭 韻四行詩

のウイグル語面が四行一節を単位として構造的にも意味的にも一つのまとまりを持つ

ように撰文されているからである.例 えば,漢 文面の「延祐五年十一月二十一日莞」

という部分はウイグル語面では完全に欠落 しているが,こ れは,ウ イグル語面を

撰文 したKakaが,四 行一節のまとまりを作 るには情報量が少 なすぎると判断 し

たことから,ウ イグル語面では割愛 されたものと考えられる.逆 に,漢 文面では

「領兵火州復畏吾而城池」とされるに過ぎない部分が,ウ イグル語面では内容が増幅

され,四 行が費やされている.ま た.ウ イグル語面の14行 目,コ デン太子の前 に

はaγirbuyan-lfγ「重 き功徳を持つ」という漢文面にはない修飾語句が付 されている.

このような修飾語句はa一で始まる頭韻を合わせるために,本 文の内容とは関わりな

く付加されたものであろう.要 するに,ウ イグル語面では,漢 文面 との逐語的な対

応関係を犠牲 にしても,頭 韻四行詩の構造を維持 させることが優先されているので

ある.以 上の例からだけでも,モ ンゴル時代の頭韻四行詩形式の文体がオリジナリ

ティに満ち溢れていたことを明瞭に読み取ることができよう.

(76)取&張1986.

(77)藤 枝1958;R6hrbom&Sertkayal980.

(78)こ れ以外 にも,「大元粛州路也可達魯花赤世襲之碑」,「土都木薩里修寺碑」が知ら

れている.Cf白&史1979;取1981;歌1986.

(96)



(3)ト ゥ ル フ ァン 出土 モ ン ゴル語 仏 教 文 献 に お け る頭 韻 四行 詩

1993年,Cerensodnom・Taube両 氏 は,ト ゥル ファン収 集品 に含 まれ るモ

ンゴル語文献 を集大成 し,テ キス ト転写 と文献学 的訳注 を付 した上 でBerliner

:rurfantexteの 第16巻 と して 出版 した.こ れ に よって我々 は,ト ゥル フ ァン

く　　エ

出土の モ ンゴル語 文献 をその写真 とともに容易 に通覧 で きる ようになった.

BTT第16巻 の 中で はNr.10～48が 仏 教 文献で あるが,頭 韻四行詩形式 の も

の はNr.20～21,Nr.29～42で あ り,仏 教文献全体 の中で もかな りの割合 を

占めてい る.Cerensodnom・Taube両 氏 もこの事 実 に注 目し,「 当時モ ンゴルの

くさの

詩の中で頭韻四行詩が広 く使われていた」と特筆 している.BTT第16巻 の番

号に従って頭韻四行詩形式の仏教文献 を示すと以下のようである.

87τXVI番 号 内 容

Nr.20-21 『Bo識 ∫cαryδv磁rαの注 釈 』の奥 書(60sgiOdsir作 詩)

Nr.29-32 Mahak誼 賛 歌(60sgiOdsir作 詩)

Nr.33 P刺 漁陣a血 唾についての詩

Nr.34-35 教訓詩の断片

Nr.36-39 罪の結果に関する詩

Nr.40&Nr.41 仏教詩の断片(内容未比定)

Nr.42 『βo励 加ry∂v磁rα の 注 釈 』抄(ごosgiOdsir作 詩?)

(79)松 川 節 氏 の書 評 が あ る.C五 松 川1995.

(80)BπXVI,p、24.

(97)



ここに示 した7点 の うち,Nr.34～35,Nr.40+41が 写 本 であ る以外 は版

本 である.既 に前稿で指摘 した ように,版 本 はそのほ とん どが 中国内地(特 に
くき 　　

大都)で 印刷された可能性が高い.ト ゥルファン出土文献以外の同時代のモン

ゴル語文献で頭韻四行詩形式の ものは居庸関の過街塔のパクパ文字モンゴル語
くお 　　

面 を挙 げるこ とがで きるのみであ る.こ の ように,同 時代のモ ンゴル語文献 に

おいて頭韻 四行 詩が見 られ るの は仏教文献 に限 られてい る.

試 み に,B:rT第16巻 のNr.31と して掲 げ られた 『Mahakali賛 歌 』の一 部 を

くきヨ　

引 用 してみ よう.

sayibaroduγsan-uilete:

至asin旦om-iebdeg～lin:

samaγuimaγuisedkil-ten-i:

sam≦iyasuγaigegegenMaq・a・gah

edUgetegOn-iyenduradさu

erdem-tennom一 こin-isaqiγad:

edeeleyabuq㎜amitan-i:

e旦gke㎜uraγulMaq-a-gali・:・

〔和訳〕

善逝(=仏)の 明 らかな

教え ・法を破る者たちを,

混乱した悪い考えを持つ者を

全滅させよう,輝 けるMah百kallよ.

(81)Rachewiltz1982,p.17;中 村2006,pp.74-75.

(82)西 田1958a;西 田1958b.

(83)β7TXVI,NL31,p.119.

(98)



今,こ れ によ り考 えつつ,

美 徳あ る者 ・信者 たちを守 り,

これ らの他 ならぬ彷裡 う衆生 を

平和 なら しめよ,Mah…ikallよ.

ここに見られる頭韻四行詩の特徴は,本 章の冒頭において示 したウイグル語仏

教文献の頭韻四行詩のそれに完全に一致する.そ れにもかかわらず,こ の事実は

これまでモンゴル学者に注 目されることはほとんどなかった.Cerensodnom・

Taube両 氏は,ト ゥルファン出土モ ンゴル語仏教文献に見える頭韻四行詩が,

『元朝秘史』に見 られるような伝統的な頭韻詩 とは異なることを指摘 しつつ,

13世 紀末以降,モ ンゴルの頭韻詩はサンスクリットのSloka(偶)の 影響を受け
ほの

て四行一節の構造を持つ ようになったと考えていた.

ところが,こ れに対してKara氏 は,詳 しい論証はしなかったが,ウ イグル語

からモンゴル語に大量の仏教用語が入ったとする文脈でモンゴル語仏典の頭韻四

行詩をもとらえ,こ れがウイグル語仏典のものと共通した形式を持つことから,
く　の

仏教用語とともに頭韻四行詩がウイグルよりモンゴルに入ったと述べていた.

私が前節において論 じて来たように,モ ンゴル時代のウイグル語仏教文献に

おける頭韻四行詩がモンゴルから入ったものではな く,西 ウイグル王 国時代

のマニ教 ・仏教文献以来の伝統 を継承 した ものであることが明 らかになった

以上,モ ンゴル語文献における頭韻四行詩は,モ ンゴルがウイグルとの接点を

強めるモンゴル時代に,ウ イグルから入ったとするKara説 が現実味を帯びて

来る.そ こで私は,Kara説 をより説得力ある ものにするために,頭 韻四行

詩以外でウイグル語仏典からモ ンゴル語仏典に導入された諸要素 を列挙 し,

モンゴル語仏典に与 えたウイグル語仏典の影響の強さを示 してみたい.

(84)BT1■XVI,p.24.

(85)Kapa1981c.・

(99)



まず指摘すべ きは,頭 韻四行詩形式のモンゴル語仏教文献 にもウイグル語

に由来する仏教用語が多 く見られることである.す でにウイグル語か らの借
はの

用 語 につ い て は諸氏 が論 じて い るので ここで は詳細 には述べ ないが,今,

『Mahakali賛 歌 』か ら明 らか に ウイ グル語 か らの借用語 と考 え られ る もの を

抽 出 してみ れ ば,次 の よ うに なる:sumur-taγ 「須 弥山」;≦asin「 教 え」;nom

「法,経 典」;burqan「 仏 」;ayaγ 一atagimlig「 尊 者」.

次 に明 らか に ウイ グル語仏,典 か ら導入 された の は句読 点 で あ る.ト ゥル

ファ ン出土モ ンゴル語 印刷 仏典 で は句読 点 と して二 点(:)と 四 点(・:・)が使

用 され る.頭 韻 四行 詩の場合 には,一 行 の終 わ りは二点 に よって,一 節 の終

わ りは四点 によって表示 され るが,こ れ は ウイ グル語 仏典 の もの と全 く同 じ

くさ　　

である,こ の句読点は西 ウイグル王国の支配層がマニ教か ら仏教 に改宗 し,

「ウイグル仏典」が作 られるようになって以来使用され続けたもので,モ ンゴ

ル語仏典 にそのまま受け継がれた もの と考えるべきである.

それ以外にも,仏 典そのものが折本であること,漢 字によって丁付けがなさ
くさの

れ ること等 の特徴,ま た,サ ンス クリッ ト起源の語彙 にブ ラー フミー文字 の音

くさの

注が付 されているということもウイグル語印刷仏典 と共通する特徴である.

ウイグル語印刷仏典だけでなくモンゴル語印刷仏典にもブラーフミー文字の

音注が付 されている例があることは注意すべ きである.周 知のように,ブ ラー

(86)Aalto1954,p.34;Poppel955;Zieme1973,p.248;庄 垣 内1980,p.27g;Karalg81b,

p。318;Kapa1981c;森 安2000,pp.1-3.

(87)Cerensodnom・Taube両 氏 も二 点 ・四 点 の 句 読 点 が 使 わ れ て い る こ とに つ い て は

指 摘 して い る が,ウ イ グ ル語 仏 典 との 関 連 につ い て は何 ら言 及 して い な い.Cf,BT7

XVI,P.24.

(88)Gabain氏 に よれ ば,折 本 の 上 部 の 余 白 が 下 部 の そ れ よ りも広 い とい う点 や,ま た

漢 字 に よる丁 付 け が折 り 目の場 所 に か な り大 きめ に な され て い る の も ウイ グ ル版 本 と

共 通 す る 特 徴 で あ る とい う.Cf.Gabain1967,p.32.

(89)モ ン ゴル 語 印 刷 仏 典 に はパ クパ 文 字 の 音 注 を持 つ もの もあ る.パ クパ 文 字 音 注 の

例 は現 在 ま で の と こ ろ 次 の こ 点 が 知 ら れ て い る:① 『般 若 心経 』[B77XVI,Nr.26,

pp.106-107];②Pα 海oαrα纈[照 那 斯 圖&牛2000].後 者 は カ ラ ホ ト(黒 水 城 〉よ り

出 土 し た もの ら しい が,発 見 さ れ た 時期 ・発 見 者 と もに一 切 不 明 で あ る とい う.

(100)



フミー文字は西ウイグル王国時代よりウイグル人仏教徒の問で仏教聖典文字と
ゆ の

して広 く使われていた.モ ンゴル時代になると,ウ イグル文字ウイグル語仏典

(特に印刷仏典)に お妙て,サ ンスクリット起源の語彙にブラーフミー文字の音

注が付 されるようになる.ブ ラーフミー文字の音注を持つウイグル語仏典はほ

ぼ版本に限られ,写 本には極めて稀であることから,13世 紀後半～14世 紀中
りの

葉 に属す ると考 えるべ きで あろ う.

一 方で
,ト ゥルファン出土モ ンゴル語仏典の中でブラーフミー文字の音注が付さ

れているのは,Monght25(TM40)の 文書番号を持つ印刷仏典M癖 獅㎞ 卿8観

で,そ の2行 目samadiに 対 してsa-ma-tiと ブ ラー フミー文字 で音 注が施 され

ゆ の

ている.こ の事実は,こ の仏典の受け取 り手 として想定されていた人々がいか

なる文化的背景を有 していたかを我々に教えてくれる.モ ンゴル語印刷仏典を

使用 していたのは,当 然モンゴルの支配層の中の仏教徒で,か つモンゴル語を

読むことのできた識字層であったと考えられるが,こ の中にはブラーフミー文

字をも読めた者が少な くなかったことを意味 している.つ まりモンゴル語印刷

仏典を読請 していた人々の中では,ブ ラーフミー文字が仏教聖典文字の一つ と

なっていたと考えられるのである.モ ンゴルに仏教聖典文字としてのブラーフ

ミー文字を伝えたのは,ウ イグル出身の仏教徒以外 には考えられない.

また,本 文の末尾に頭韻詩で書かれた奥書を付す形式は,17世 紀以降の古典

期モンゴル語文献に一般的に見られるものであるが,Cerensodnom・Taube両 氏
く　の

は14世 紀の トゥルファン出土文献に初めて在証されるとする.こ のような奥書

の置 き方 もやはりウイグル語仏典に由来するものであろう.奥 書中の大 カアン

(90)森 安1985,pp.42-48;Maue1997.西 ウ イ グル 王 国 で使 わ れ た ブ ラ ー フ ミ ー文 字 は,

トカ ラ人 が使 っ て い た西 域 北 道 系 の ブ ラ ー フ ミ ー文 字 を借 用 し,ウ イ グル 語 を表記 し

う る よ う に改 良 した もの で あ っ た.

(91)Zieme氏 はや や広 く,13～14世 紀 と考 え て い た.CfZiemeI984,pp.332-333.

(92)BπXVI,NL25,p.104.(TafelIV)

(93)B77XVI,p.22.

(101)



及びモンゴル皇族に対する功徳回向文も明らかにウイグル語仏典の形式を踏襲

したものである.『Bodhicaryavataraの 注釈』の奥書に見える功徳回向文は次の
り 　　

ようである:

ソコ ロ　 　 ソ

qataγ 円1nenenOm-lJOqlyaγSan-aCa'

γaruγsanqabur-umnaran噛met廿buyan-iyar・

qaγantaiqiuqa重un-luγ 一auruγ 一iyar■ .

qamuγ 一imedegこiburqanboltuγai・:・

〔和訳 〕

努 めてこの経典 を書 いた ことか ら,

昇 った春 の太 陽の ような功徳 によって,

カ ァ ンが,(皇)太 后 ・カ トン とともに,一 族 で

一切知 たる仏 とな ります ように
.

く　の
これ とウイグル語仏典の奥書 を比較す るために,一 例 としてU4766(TM19)を

引用 してお く:

aγfr/〃 〃talay-nfng血klig-iqaγanqan-imzning:

興rtuqsUzUkkirtgUn～ 三一1茸gxungtayxiuqutl-nfng:

anこUlayUOqXUngXiU-nfngtigit-lar-ningyma:

alqu6d-1artaqut-la直'buyan-1a∬'asfhp廿s4削ip:

adasiZinu§unya蓉alnaq-taula口:

alqut6rlUgkUsU蓉 一1ariqani4)bntUp・

alqu-f症bilta6ib㎜anqu直nbulmaq-la!置'bolzun・

(94)Cleaves1954,pp.54,85,121-123;β πXVI,Nr.20,p.93.

(95)Zieme1982,pp.603-605.

(102)



〔和訳〕

重 き…海内の支配者たる我 らがカアン=カ ンの,

極めて清浄な心を持つ皇太后様の,

同様に皇后の,王 子達の,

全ての時における福果 ・功徳が増大 し,

災難なく長 く生 きること等,

全ての種類の願望が満たされ,

一切知たる仏の福果を得ることがありますように.

これ ら二つの奥書 を比較 してみれば一 目瞭然であるように,『Bodhicarydvatdra

の 注釈』の奥書に見 える功徳回向文の書式 は,ウ イグル語仏 典 に比べ て若干す っ

き りした形 ではあ るが,ウ イグル語の もの をそのまま踏襲 した ものであ るとい

える.特 に,モ ンゴル語の"qamuγ 一imedeg6iburqanboltuγai"と い う表現 は,

ウ イグル語仏典の奥書 に見 られ る"alqu-nibiltaこiburxanbOlzun"の よ うな表現 を

く　の

対応するモンゴル語に機械的に置き換えたものに過ぎない.

以上に列挙 してきた事実 より,ト ゥルファン出土モンゴル語仏教文献は,

「モ ンゴル語で書かれたウイグル語仏典」と呼んで も差 し支えないほど,種 々
リ ア　

の特徴がウイグル語仏典に酷似 していることが分かる.そ こで次に,ト ゥル

(96)ウ イ グル 語 印刷 仏 典 の 奥 書 よ り類 例 を い くつ か列 挙 す る:alqu-nibilta乙iburxan

blgOrzUn-lar(βZ「X皿,NL42);alqu-nibilta6ibuエxanqu頓nbulmaq-la直boizun(β πX皿,

Nr.43);alqu-nibiltaこiburxanbolzun-lar(β πXm,Nr50).

(g7)た だ し,ウ イ グ ル語 印 刷 仏 典 に使 わ れ て い る 文 字 の 字 体 と,ト ゥル フ ァ ン 出 土

モ ン ゴル 語 印 刷 仏 典 に使 わ れ て い る 文 字 の 字 体 と は 明 ら か に異 な っ て い る.今,

仮 に,両 者 を 「印 刷 体 ウ イ グ ル 文 字 」,「 印刷 体 モ ン ゴ ル 文 字 」と呼 ん で お きた い.

Gabain氏 も,ト ゥル フ ァ ン収 集 品 中の モ ン ゴル 語版 本 に見 られ る文 字 の特 徴 と して,

「ウ イ グ ル の 印 刷 の よ う な力 強 い 線(Leitlinie)を 持 っ て い な い 」と表 現 し,両 者 の

違 い に気 が つ い て い た よ う で あ る[Gabain1967,p.32].確 か にGabain氏 の 言 う

よ う に,全 体 的 に見 て 「印 刷 体 ウ イ グル 文 字 」の 方 が 整 然 と し,力 強 い とい う 印 象

を受 け る が,そ れ だ け で な く違 い が 顕 著 に 表 れ る の が,語 中 のMと 語 末 のYの/

(103)



ファン出土 モ ンゴル語文献の頭韻 四行詩 がサ ンス クリ ッ トの910kaの 影 響 を受

けた とす るCerensodnom・Taube説 を批判 しつつ,先 述 のKara説 が 正 しい こと

を明 らかに してみ よう.

モ ン ゴルの伝統 的 な頭 韻詩 は『元朝 秘史』に見 られ るが,こ の中 に見 られ る

古風 な ロ承 の頭韻詩 が,ト ゥル フ ァン出土モ ンゴル語仏教 文献 の頭韻 四行 詩

と一線 を画す ことはKara氏 やCerensodnom・Taube両 氏 が 指摘 した通 りで

く　 　 ラ

ある.Cerensodnom・Taube両 氏 は,ト ゥル ファ ン出土 モ ンゴル語印刷 仏典

の頭韻 四行 詩 は 『元朝 秘 史』よ りもむ しろ16～17世 紀 の古 典期 モ ン ゴル語

文 献 におけ る頭韻 四行詩 に近い とさえ言 ってい る.つ ま り『元朝秘 史』に は頭

韻 四行 詩 は見 られ ないの であ る.も しモ ンゴルが既 に頭 韻 四行 詩 の伝統 を

持 っていれ ば,『 元朝 秘史』の 中に頭 韻四行 詩が見 られて もおか しくはない,

＼ 形である.「 印刷体ウイグル文字」は,西 ウイグル王国時代のウイグル仏典において

使われた楷書体ウイグル文字を下敷 きにした ものであって,ほ とんど全てのウイグ

ル語印刷仏典に使われる.一 方,「 印刷体モンゴル文字」は,ト ゥルファン出土のモ

ンゴル語印刷仏典だけでなく,モ ンゴル時代 にまで遡 ると思われるモンゴル語版本

『孝経』[Rachewiltzl982]に も使われている.し か しなが ら,ウ イグル語印刷仏

典 において 「印刷体 モンゴル文字」が使われた例,ま た逆にモンゴル語印刷仏典に

「印刷体ウイグル文字」が使われた例 も僅かながら存在する.前 者の例は,現 在私の

知る限 り二点ある:① 頭韻四行詩で書かれ,挿 絵入 りのV癖 α磁rα一ノ伽 肋 の断片

群[B7τXIII,Nr.2,PP.39-44];②*Mα 肋 ηのα一ραrごvδrαの断片[B7TXIII,Nr.36,

pp.149-150].ま た後者の例 は,モ ンゴル語訳 『普賢行願讃』[BπXVI,Nr.22-24,

pp.g6-100]で あ る.た だやはり全体 として見ればウイグル語印刷仏典では「印刷体

ウイグル文字」,モ ンゴル語印刷仏典では「印刷体モンゴル文字」が使われる傾向が

あることは確かで,両 者は区別されている.こ の事実の持つ意味は極めて大 きい.

少 なくとも14世 紀前半,モ ンゴル語に対 して使われるモンゴル文字 と,ウ イグル

語 に対 して使われるウイグル文字 とは区別すべ きもの という規範意識が生 じていた

可能性 もある.

(98>Cf.Kapal981c;B7TXVI,p.24.『 元 朝秘史』の頭韻詩は多 くが二行で対句 をな

す形式である.ま た音節についても『元朝秘史』は6～7音 節であるが,ト ゥルファ

ン出土モンゴル語印刷仏典では9～11で あ り,む しろウイグルの頭韻四行詩と共

通する.

(104)



それ にもかかわらず 『元朝秘史』に頭韻四行詩が見 られない ということは,

『元朝秘史』が作 られた段階ではモンゴルはまだ頭韻四行詩の伝統 を持ってい

なかったと考えてよかろ う.何 より,13～14世 紀の先古典期モシゴル語文

献 において,頭 韻四行詩が使 われるのは仏教文献に限定され,他 では使われ

ないのである.

Cerensodnom・Taube両 氏は,『元朝秘史』の頭韻詩が トゥルファン出土文献の

頭韻詩四行詩 と一線を画すことには気付いていたが,頭 韻四行詩がサンスク

リットのSlokaの 影響を受けて成立 したとするのは妥当ではなかろう.ト ゥル

ファン出土モンゴル語仏教文献 を見渡しても,サ ンスクリット仏典から特に強

く影響を受けた要素は見当たらず,む しろ私がこれまで列挙 してきたように,

ウイグル的要素に満ち溢れている.形 式についてもウイグルの頭韻四行詩と基

本的に同 じである.両 氏があえて頭韻四行詩をサンスクリッ トのSlokaと 結び

付ける積極的な理由は何 らないと思われる.

以上,私 はKara氏 の指摘 を更に押 し進め,ト ゥルファン出土モンゴル語文

献に見られる頭韻四行詩がウイグル語仏典のそれを借用 したものであること

を強調 したい.モ ンゴルは,14世 紀 になって初めて,ウ イグルを通 じ,仏 教

文献専用の韻文形式 として頭韻四行詩 を導入 したのである.こ こで 目を後代

のモンゴル語文献に向けてみれば,17～18世 紀の古典期モ ンゴル語文献 に
の の

おいて頭韻四行詩は広 く使われている し,そ れだけに止まらず,現 代のモン

ゴル国においてさえも頭韻四行詩で盛んに詩が作 られていることを思えば,

モンゴルがウイグル語仏教文献を通 じて受けた文化的影響がいかに大きかった

か理解できよう.

(99)例 え ば,17世 紀 初 頭 に 成 立 した 『ア ル タ ン=ハ ー ン伝 』[吉 田etc.1998]や,§hab

Sengeが14世 紀 に翻 訳 した と され る 『仏 陀 の 十 二 の 行 い』[Ligetil974]も 頭 韻 四 行 詩

で 書 か れ て い た.

(105)



(4)60sgiOdsirと モ ン ゴ ル語 仏 典 の成 立

ここで,こosgiOdsirな る 人物 を取 り上 げることに より,こ れまで論 じて きた

こ とを整理 してみたい.こ の人物 は,モ ンゴル語 『Bodhicaryavataraの 注 釈』を

著 し,頭 韻 四行 詩の 「Mahakali賛 歌 』の作詩 を行 うな ど,14世 紀 前半 に作 られ

た最初期 のモ ンゴル語仏典 の翻訳者 として早 くか ら学界 にその名が知 られてい

た.同 時代 の漢文史料 において も,例 えば 『元 史』に 「欄思吉斡節児」としてそ

の名 が現 れ,特 に仁宗 アユ ルバ ルワダ時代、その側近 と して活躍 していた こと

こ　むの

が分か っている.ま た,ト ゥルフ ァン出土 モ ンゴル語 文献の中 には頭韻四行詩

で書 かれ た 「Bodhicarybvataraの 抄 訳 」(BTTXVI,Nr.42)が 存 在 す るが,

Cerensodnom・Taube両 氏 はこれが60sgiOdsirに よ って作 られた ものであ

ロ むの

る と推測 した.私 もそ の可能性 は高い と考 える.

60sgiOdsirの 出 自をめ ぐって,こ れ までチベ ッ トかウイグルかで議論が分か

ロ む　ラ

れて来たが,私 はCleaves氏 が言うように,チ ベ ット出身であった可能性が高

いと考える.も しこれが正しければ,チ ベット出身の仏僧が,チ ベ ット仏教の

神格 を題材 にした仏教詩 をモンゴル語で作詩する際,ウ イグル語からの借用語

を豊富に含み,ウ イグルの頭韻四行詩 を用いたのである.こ れはいかなる理由

によるものであろうか.こ の問いに対 して,私 は,次 のような解答を与える.

(100)Cleaves氏 は60sgiOdsirに 関 す る元 代 の 漢 文 史 料 や モ ンゴ ル 時代 以 降 の モ ン ゴ ル

語 史料 を網 羅 的 に集 め,詳 細 な訳 注 を付 して い る.Cleaveslg54,pp.13-31;Cleavesl988.

(101)BπXVI,p.136.

(102)Cleaves氏 は,『 元 史 』な どの漢 文 史料 で は60sgiOdsirが 「西 僧 」 と表 現 さ れ て い

る こ と を根 拠 に,チ ベ ッ ト出 身 と考 えて い る.一 方,Rachewiltz氏 は,60sgiOdsirが

翻 訳 した モ ン ゴ ル語 仏 典 の 中 に ウ イ グ ル語 か らの 借 用 語 が 多 く含 まれ て い た こ とを根

拠 に,60sgiOdsirが ウイ グ ル語 を母 語 とす る ウ イ グ ル人 で あ った と考 え た.し か し,

現 段 階 で はCleaves・Rachewiltz両 氏 が そ れ ぞ れ提 示 した根 拠 は い ず れ も こosgiOdsir

の 出 自 を確 定 す る決 定 的材 料 とは な ら ない.私 の 考 えで は彼 の 出 自そ の もの は そ れ ほ

ど重 要 な 問 題 で は な い.後 述 す る よ うに,彼 が い か な る文 化 的 背 景 の 下 にモ ン ゴル語

仏 典 を作 っ た か,と い う問題 の方 が む しろ 重 要 で あ ろ う.CfCleavesl954,pp.13-31;

Rachewiltz1983,p.292.

(106)



13世 紀の段階では,仏 教はまだモンゴルの支配層の間にそれほど広 く浸透す
ロ むヨラ

るには至 らず,仏 典を読調 していたのはごく一部の仏教徒に限られていたと思
くユ　の

われる。当時モンゴル帝国の東部においてリンガ=フ ランカとなっていたのは

テユルク語であ り,モ ンゴルの支配層の中でテユルク語を理解 した者は多かっ

たに違いないこと,ウ イグル語が仏教の概念 ・思想 を自在に表現 しうる言語で

あったことからも,モ ンゴルの支配層の中の仏教徒がウイグル語仏典を使用 し

たのはおそ らく自然なことであった.し か しクビライ家の大カアン及びその

政権がチベ ッ ト仏教 を自らの王権 を支える宗教 として大々的に導入す るに

至って,仏 教が本格的にモ ンゴルの支配層の問に浸透 し始めると,彼 らに

とってウイグル語よりも「親 しみやすい」言語,つ まりモンゴル語で書かれた

仏典に対する需要が高まってきたのではなかろうか.そ のような要請に応 じ
　エ む ら ラ

る形で,14世 紀前半になると,こ れまでモンゴルの支配層の中の仏教徒の間

で使われて来たウイグル語仏典 をモデルとして,様 々な面で「ウイグル的」な

モ ンゴル語の仏典が作 られ,大 元ウルス政府主導の下で出版 ・頒布され始め
い 　の

た ので はなか ろ うか.こosgiOdsirも こ の ような事 情 を踏 まえ,ウ イ グル語

の仏教 用語 を駆使 し,モ ンゴルの伝統 にはな いウ イグルの頭韻 四行 詩 を取 り

入れ て 『Mahakali賛 歌 』を作詩 し,ま た 『Bodhicaryavataraの 注 釈 』の奥書 を

頭韻 四行詩 で撰 文 したの であ る.

(103)Frankel996b,p。121.

(104)ウ イグル出身の仏教徒 を中心として,ご く少数のモンゴル(狭義),ウ イグル以外

のテユルク系の仏教徒(識 字層)が ウイグル語仏典を使用していたのであろう.

(105)た だ し,13世 紀の極めて遅い段階に遡る可能性までは否定 しない.現 時点では13

世紀の段階でモンゴル語仏典が作 られていた形跡を認めることができないので,こ の

ように考えてお く.

(106)モ ンゴル語仏典が作られる段階に至っても,モ ンゴルの支配層におけるウイグ

ル語仏典の重要性は低下 していなかった.こ れは14世 紀 に至 ってもウイグル語印

刷仏典が大元ウルス政府主導の下で出版 されていた状況を見れば,容 易に理解でき

るであろう.

(IG7)



また,付 言 す るな らば,先 述 した60sgiOdsir作 詩 の 『Mahakali賛 歌 』の主

ロ むア　

題 とな ってい る女神Mahakaliは,チ ベ ッ ト語ではlha-modud-sol-maで あ る.

しか しなが らこの詩では,チ ベ ッ ト語が借用 語 としてそのまま使用 されるので

はな く,Maqagali～Maxakaliと してあえてサ ンスク リッ ト起源 の形 に還元 され

てい る.こ の ように,チ ベ ッ ト語に由来する仏教 用語 をサ ンスク リッ ト語 に還

元 して翻訳す るや り方は,モ ンゴル時代 にチベ ッ ト語 か らウイグル語 に仏典 を
ロ 　の

翻訳す る際 に採 られ た方 法なので ある.つ ま りこosgiOdsirは,こ こで もウイ

グル式 の翻訳 方法 を採用 したのであ る.

以 上 よ り,60sgiOdsirと い う人物 に関 して次 の ような イメー ジが浮 かび

上 がって来 る.彼 はチベ ッ ト語 ・モ ンゴル語の知識 は勿論,チ ベ ッ ト語 か ら

ウイ グル語 に仏典 を翻 訳す るシス テムや,ウ イグル の頭韻 四行詩 の作 詩法 を

熟知 していた人物 だった のであ る.彼 の 出自がチベ ッ トであ る とす る考 えが

正 しけ れば,恐 ら く彼 は,チ ベ ッ トか ら大都 に来て仏教 ウイグル文語 を修 得

した ので あろ う.14世 紀 にな る と,例 えば テユ ルク系 カ ング リ出身の嵯 嘆

KkiKki-vKakaの よ うに,ウ イグル出身でな くとも仏教 ウイ グル文語 に通 じ,

くユ　　　

仏典 をウイグル語 に翻訳(ま たは頭韻四行詩 に翻案)す る者 も現れ始 める.

恐らく,こ のような事情の背景には,ウ イグル語仏典が仏教聖典 として西ウイ

(107)Franke1981,p.11.

(108)従 っ て,チ ベ ッ ト語 か ら ウ イ グ ル語 に翻 訳 さ れ た 仏 典 で あ っ て も,チ ベ ッ ト語

か らの借 用 語 が 現 れ る こ と は極 め て稀 で あ り,し か もそ の借 用 語 は ほ と ん どの場 合,

固 有 名 詞 に 限 られ る.Kara氏 は,ウ イ グ ル 語 訳 『仏 頂 尊 勝 陀 羅 尼 』の 中 に含 ま れ る

こ6kaと い う語 が,チ ベ ッ ト語 のcho-ga「 儀 軌 」に 由 来 す る もの で,ζ れ が モ ン ゴ ル

時 代,ウ イ グ ル語 の 語 彙 に入 っ た もの と推 測 した が,そ の 通 りで あ ろ う.Kara氏 の

考 えが 正 しけ れ ば,こ の 乙6kaと い う語 は,サ ン ス ク リ ッ トに還 元 さ れ な い チ ベ ッ

ト語 起 源 の 仏 教 用 語 の 極 め て 稀 な 例 の 一 つ とい う こ と に な る.た だKara氏 は,

『仏 頂 尊勝 陀 羅 尼 』の ウ イ グ ル語 訳 が チ ベ ッ ト語 か ら翻 訳 され た もの か ど うか に つ い

て は 明 言 を避 け て い る.Cf庄 垣 内1974,p.53;庄 垣 内lg80,p.274;Kara1996.

(109)本 稿 脚 注69参 照.

(108)



グル王国出身の人々だけの ものではなくな り,広 くモンゴルの支配層の中の
ロ 　　　

仏教徒たちによって使われていたという状況があったのであろう.大 都 には

仏教 ウイグル文語を教育するための施設 ・システムが存在 していたのではな

かろうか.

14世 紀前半にモンゴル語仏典が成立 した際,あ らゆる面で雛形 とされたの

はウイグル語仏典であった.従 来,元 代 におけるモンゴルの仏教信仰につい

て語 られる際,モ ンゴル とチベッ ト仏教 との関わ りが常に強調されてきた.

しか し,ト ゥルファン出土モンゴル語仏教文献から窺 う限 り,チ ベッ ト的要

素はむしろ薄 く,逆 にウイグル的要素は,例 えば仏教用語 ・頭韻四行詩 ・奥

書 ・句読点など,あ らゆる面で極めて色濃いと言わざるを得ない.元 代,大 カ

アンの王権 を強化す る政治的目的でチベ ット仏教が導入 されたことは事実で

あるが,モ ンゴルの仏教信仰 に対 して文化的基盤を与えたのは,チ ベ ット仏

教ではなく,西 ウイグル王国で生み出された「ウイグル仏教」であったので

ある.

おわ りに

これまで本稿において明らかにしてきたことをもう一度まとめれば,以 下の

ようになろう.

・13世紀の段階では,モ ンゴルの支配層の中の仏教徒はウイグル語仏典を

読請 していた可能性が高い.ウ イグル語仏典の強い影響の下,モ ンゴル語

仏典が作 られ始めるのは14世 紀前半である(た だし,13世 紀の極 めて遅

い段階まで遡る可能性 まで否定 しない).

(110)14世 紀,大 元 ウルスに仕 えた虞集も,「 今,高 昌の人,内 は禁近に侍 し,外

は行列 を布 く.語 言 ・文字の用い らるは尤 も他族 より栄ゆ」(『道園学古録』巻16

「大宗正府也可札魯火赤高昌王神道碑」)と述べ,モ ンゴルの支配層の中におけるウイ

グル語 ・ウイグル文字の重要性に注 目していた。

(109)



・チベ ット語を原典 とするウイグル語仏典 は,ク ビライがその王権 を支

える宗教 としてチベ ット仏教を導入 したことに伴い,国 家事業 としてチ

ベ ッ ト語仏典をウイグル語 に翻訳 ,出 版 させたことによって出現 した.

従って,チ ベ ッ ト語 を原典 とするウイグル語仏典の翻訳年代は13世 紀

後半～14世 紀中葉 と考えるべ きである.

・モンゴル時代のウイグル語仏教文献に一般的に見られる頭韻四行詩は,

西ウイグル王国時代のマニ教 ・仏教文献以来の伝統を継承 したもので,

これが14世 紀前半に仏教文献専用の韻文形式 としてモンゴルに伝 えら

れた ものである.

ウイグル学 自体の進歩 と合わせ,近 年の目覚ま しいモンゴル時代史研究の

進展の成果 により,主 に文献学 ・言語学の対象 とされてきたウイグル語仏教

文献 も,モ ンゴル時代史とリンクさせて理解することが可能 となりつつある.

モンゴル時代のウイグル語仏教文献 に特有の現象 も,多 くの場合,同 時代の

中央ユーラシア(特 に大元ウルス支配下の中国)の文化動向 と連動 している.

その一端は前稿 や本稿で示 した通 りである.し か し,不 明な点もた くさん

残 っている.例 えば,頭 韻四行詩が西ウイグル王国時代以来の伝統であるこ

とは事実であるとして も,何 故モ ンゴル時代 になって大流行 したのか,と い

う問いに本質的な解答を与えることができなかった.ま た,14世 紀前半に成

立 したモンゴル語仏典が何語の原典か ら翻訳されたのか,と いう重要な問題

についても本稿では言及で きなかった.い ずれも今後 に委ねたい.

(110)



文 献 目録

安部 健夫

1955『 西 ウイグル国史の研究』京都,彙 文堂書店,

小川 貫弍

1984「 父母恩重経」牧田諦亮&福 井文雅(編)『 講座敦:煙7敦 焼 と中国仏教』東京,

大東出版社,pp.207.222.

岡 田 英弘

lg62「 蒙古史料に見える初期の蒙蔵関係」『東方学』23,pp.95-108,

沖 美江

1996「9～11世 紀 におけるウイグル文字の諸特徴 時代判定への手がか りを

求めて 一 」『内陸アジア言語の研究』11,pp.15-60.

小 田 壽典

1974「 ウイグル文文殊師利成就法の断片一葉」『東洋史研究』33-1,pp,86-109,

1983「 龍 谷大学図書館蔵ウイグル文八陽経の断片拾遺」護雅夫(編)『内陸アジア ・

西 アジアの社会 と文化』東京,山 川出版社,pp,161-184.

1987「 龍谷大学図書館蔵ウイグル文八陽経の版本断片」『豊橋短期大学研究紀要』4,

pp.57-86.

lg88「 ウイグル文八陽経写本のs億 字形に関する覚書」『豊橋短期大学研究紀要』5,

pp.21■32.

北村 高

1984「 元代 トルコ系色 目人 ・康里礎嵯 について」「龍谷史壇』85,pp.13-42.

1ggg「 安蔵 と仏教 一 元初の一ウイグル人官僚 」『東洋史苑』52/53,pp,1-12.

百濟 康義

1985「Plaj5a髄 とウイグル語 の詔pαrlρroc擁」『日本仏教学界年報』50,pp.67-89.

1gg4「 東 トルキス タンの仏教 と文化 一 中央アジア仏教研究への一道標 」

『仏教学研究』50,pp.15-37.

2004「 「栴檀瑞像中国渡来記」のウイグル訳 とチベ ット訳」森安孝夫(編)『 中央ア

ジァ出土文物論叢』京都,朋 友書店,pp.71-84.

百濟 康義&小 田 壽典

1983「 ウイグル訳八十華厳残簡 付.安 蔵と四十華厳 」井ノロ泰淳(主 任)

「指定研究:西 域出土仏典の研究」「龍谷大学仏教文化研究所紀要』22,pp.176-205.

歌 世民

1980「 回鵤文亦都護高昌王世勲碑研究」『考古学報』1980-4,pp.515-529.

1981「 回鵤文 《土都木薩里修寺碑》考釈」『世界宗教研究』1981-1,pp.77-83.

1986「 回鵤文 《大元粛州路也可達魯花赤世襲之碑》訳釈」『向達先生紀念論文集』

鳥魯木斉,新 彊人民出版社,pp.440-454.

取 世民&張 宝璽

1986「 元 回鵤文 《重修文殊寺碑》初釈」『考古学報』1986-2,pp.253-264+1pl.

(111)



黄 文 弼

1964「 亦 都 護 高 昌王 世 勲 碑 復 原井 校 記」『文物 』1964-2,pp.34-42.

小 林 高 四 郎

1954「 元 朝 秘 史 の研 究 』東 京,日 本 学 術 振 興 会.

佐 口 透

1973「 ウ イ グ リス タ ン仏 教 史論 」『ア ジ ア 文化 』9-3,pp.2-12.

自念 陽 子

1993「 モ ン ゴ ル帝 国 に お け る ウイ グ ル 人 官 僚 」『史 窓 』50,pp.77-86.

照 那 斯 圖&牛 汝 極

2000「 蒙 古 文 八 思 巴 字《五守 護 神 大 乗 経 ・守 護 大 千 国土 経 》元 代 印本 残 片 考 釈 」

『民 族 語 文 』2000-1,pp.38-42.

庄 垣 内 正 弘

1974「 ウ イ グ ル 語 写 本 ・大 英 博 物 館 蔵Or.8212(109)に つ い て 」『東 洋 学 報 』56-1,

pp.44。57.

1979「 中村 不 折 氏 旧 蔵 ウ イ グ ル語 文書 断 片 の研 究 」『東 洋 学 報 』61-1/2,pp,226-254

+4Pls.(逆 頁)

1980「 ウ イ グ ル語 仏 典 に つ い て 」樋 ロ 隆 康(編)『 続 ・シ ル ク ロ ー ドと 仏 教 文 化 』

東 京,東 洋 哲 学研 究 所,pp.249-282.

1982『 ウ イグ ル語 ・ウ イグ ル語 文 献の研 究1』 神 戸,神 戸市 外 国 語大 学外 国学研 究所.

1990「 モ ン ゴ ル 語 仏 典 中 の ウ イ グ ル 語 仏 教 用 語 につ い て 」『ア ジ アの 言 語 と一 般 言

語 学 』東 京,三 省 堂,
,pp.157.174,杉 山 正 明

1995「 大 元 ウ ル ス の 三大 王 国 カ イ シ ャ ンの奪 権 とそ の前 後(上)」 『京 都 大 学

文学 部研 究 紀 要 』34,pp,92-150.

ペ ー タ ー ・ッ ィ ー メ&百 濟 康 義

1985『 ウイ グル 語 の 観 無 量 寿 経 』京 都,永 田文 昌堂.

外 山 軍 治

1966『 則 天 武 后 』(中 公 新 書99)東 京,中 央 公 論 社.

中村 健 太郎

2006「 ウ イ グ ル 文 「成 宗 テ ム ル 即 位 記 念 仏 典 」出版 の歴 史 的背 景U4688【THS

631・*u9192[TmM182】 の 分 析 を 通 じて 」『内 陸 ア ジ ア言 語 の研 究 』21,

PP.49-91+1pL

西 田 龍 雄

1957a「 パ クパ 小 字刻 文 」村 田 治郎(編)『 居 庸 関1』 京 都,京 都 大学 工 学 部,pp243-269。

1957b「 パ クパ大 字 刻 文」村 田治 郎(編)『 居 庸 関1』 京 都,京 都 大学 工 学 部,pp.148-160.

野 上 俊 静

1978『 元 史釈 老 伝 の研 究 』京 都,朋 友 書 店.

白 濱&史 金 波

1979「 《大 元 粛 州 路 也 可 達 魯 花 赤 世 襲 之 碑 》考 釈 論 元 代 党 項 人在 河 西 的活 動 」

『民 族 研 究 』1979-1,pp.68-80.

(112)



チ ェ ー ・ヒ シ ク トク トホ(著)/井 上 治(訳)

1995「 元 代 の 仏 僧 チ ョ イ ジ オ ドセ ル(欄 思 吉 斡 節 児)の 経 歴 再 考 」『内 陸 ア ジ ァ 史

研 究 』10,pp.55-70.

藤 枝 晃

1958「 ウイ グ ル小 字 刻 文 」村 田 治郎(編)「 居 庸 関1』京都,京 都 大 学工 学部,pp270-278.

松 川 節

1995(書 評)「D.Cerensodnom&M.Taube,D'θ 物 π80」'cα4θrβθr伽θr距吻 η5α〃珈 伽8.」

『東 洋 史研 究 』54-1,pp.105-122.

松 田 壽 男

1970「 弓 月 に つ い て の 考 」『古代 天 山 の 歴 史 地 理 学 的 研 究(増 補 版)』 東 京,早 稲 田大

学 出 版部,pp.324-356.

宮 紀 子

1998「 『孝 経 直解 』の挿 絵 をめ ぐ って」『東 方 学 』95,pp.1-15.

護 雅 夫

1962「 ウ イ グル 語 訳 金 光 明 最 勝 王 経 」『史 学 雑 誌 』71-g,pp.66-81.

森 安 孝 夫

1983「 元代 ウ イ グ ル仏 教 徒 の 一 書 簡 一 敦 燈 出土 ウ イ グル 語 文 献 補 遺 」護 雅 夫

(編)『 内 陸 ア ジ ア ・西 ア ジ アの 社 会 と文 化 』東 京,山 川 出版 社,pp.209-231。

1985「 チ ベ ッ ト文 字 で 書 か れ た ウ イ グ ル文 仏 教 教 理 問 答(p.t.1292)の 研 究 」『大 阪 大

学 文 学 部 紀 要125,pp.1-85+1pl.

1989「 トル コ仏教 の 源 流 と古 トル コ語 仏 典 の 出現 」『史 学 雑 誌 』98-4,ppl-35.

1991『 ウ イ グ ル=マ ニ教 史 の 研 究 』(『大 阪 大 学 文 学 部 紀 要 』31/32)大 阪,大 阪 大

学 文 学 部.

1992「 ウ イ グル 文 書 笥 記(そ の 三)」 『内陸 ア ジ ア言 語 の研 究 』7,pp.43-53.

1gg4「 ウ イ グル 文 書 筍 記(そ の四)」 『内陸 ア ジ ア言 語 の研 究 』9,pp.63-93.

2000「 ウイ グ ル文 字 文化 か らモ ンゴ ル文 字 文 化へ 」(2000年 モ ン ゴル学 会 発 表 要 旨).

吉 田 順 一&賀 希 格 陶 克 陶&柳 澤 明&

石 濱 裕 美 子&井 上 治&永 井 匠&岡 洋 樹(共 訳 注)

1998『 『ア ル タ ン=ハ ー ン伝 』訳 注 』東 京,風 間 書 房.

Aalto,P.

1954ProlegomenatoaneditionofPa五carakS乱8019-12,pp。1-48.

Arat,RR.

1965E5た ゴZ謀rた5'かゴ.削(ara.

Bang,W.&Gabain,A.von.

1930窟rゼ5c乃 θ一距 胸 η'θ溜θ皿.Beflin.[5PAWl930,pp.183-211】

Bombaci,A.

1965TheTurkicLiteratu爬s.Introductorynotesonthehisto巧1andstyle.P痂ZoZo8'α6乃 己rcゴoσθ

Fκη吻 現θη∫α2,PP,XI-LXXI.

(113)



Cerensodnom,D.&Taube,M.

1993Dieハ4∂n801icaderBerlinerTurfansammlung.Berlin,AkademieVerlag,田 πXVI]

Clauson,G.

1962.TurkishandルfongolianStudies,London.

Cleaves,F.W. ソ リ
1954TheBodistw-aCari二 αAwα'αr-unTayiiburofl312byCosgiOdsir.HJAS17,pp.1-129

+24pls. ソ
1988Ano血erChineseSourcefbraBio9職phyofChos-kyi'Od-zer.UAJb(N.E)8,PP.153-163,

D㏄rfbr,G.

1965DieLiteraturderT山kenSUdsibhiens.PhilologiaeTurcicaeFundα 〃vanta2,pp.862-885.

1991BemerkungenzurchronoligischenKlassifikationdesAlterenTUrkischen.AoF18,

pp.170-186.

1993VersucheinerlinguistischenDatierungenb'ltererostttirkischer7セnte.Wiesbaden.

Elverskog,J.

1997し!y8urBuddhistLiterature.Tumhout.[SilkRoadStudiesl】

Erdal,M.

1979TheChronologicalClassificationofOldTurkishTexts.(ンL123-3/4,pp.151-175.

Fπmke,H.

1981KleineNachlesezudermongolischenMahak巨li-HymneausTurfan,ZtlS15,pp.11-26.

1990TheTaoistElementintheGreatBearSUtra(Pei-touchゴ η8).AM3rdSeries3-1,

pp.75-11L

l994aChinesischeQuellen貢berdenuigudschenSti食erDhanyasena.K.R6hrbOrn&W.

Veenker(eds.)M伽orゴaeMunuschutum,Wiesbaden,HarTassowitzVerlag,pp.55-64.

1994bANoteonMultilingualityinChinaUndertheMongols:TheCompilersoftheRevised

BuddhistCanon1285-1287.EdwardH.Kaplan&DonaldW.Whisenhunt(eds.)

OpusculaAltaica,WesternWashingtonUniversity,pp.286-298.

1996aChinesisheNachrichten廿berKamadazundseineFamilie.R.E.Emmedck&W.

Sundermann&P.Zieme(eds,)Turfan,KhotanundDunhuan8,Berlin,Akademie

Verlag,pp.80-93.

1996bDerKanonkatalogdefChih-y荘an-ZeitundseineKompilatoren.SttUtiaTibeticaBand3.

Chinesischeru加!t'betischerBtttldhismusimChゴnaderYiianzeit.M伽chen,Bayarische

AkademiederWissenscha負en,pp71-124.

Gabain,A.von.

1967DieDruckederTurfan-Sammlun8.Berlin.

Gabain,A.von&Winter,W.

1958Ttirkische-TurfantexteIX.Berlin.[ADAVV1956,No.22】

GengShimin&Hamilton,J.

1981L'inscriptionouigouredelast61ecomm6morativedesIduqqutdeQoこo.Turcica13,

pp.10-54.

(114)



Hambis,L.

1954乙echapitreCVIIIdu}「uanche。Leiden.

Ha血1ton,J.

1969Unacteonf'gourdeventedeterrainprovenantdeYar一 ㎞oto.Turcica1,pp.26-52+2pls.

Heissig,W.

1976Zwei皿utmasslichmongolischeY廿an-UbersetzungenundihrNachdruckvon143L

ZA3110,pp.7-115.

Kala,G.(Kapa,耳.)

1981aWciteresUberuigurisheN議masarpgiti.AoF8,pp.227-236.

1981bL'ancienouigourdanslelexiquemongol.JA269,pp.317-323.

1981cy飯ryno-MoHronLlcKMe∬H「ePaTyPHblecB肥M'」7umePa"りtPHueceua3""∂Heonuu'

MOCKBa,pp.51-62.ソ
1996Coga.EintibetischesLehnwortinderuigurischenUS4i§a-vijaya-dharapi.R.E

Emmerick&W.Sundermann&P。Zieme(eds.)Turfan,KhotanundDunhuang,Berlin,

AkademieVerlag,pp。175-177.

Kara,G.&Zieme,P.

1977DieuigurishenUbersetzungendesGuruン0805"TiefeiWeg"vo〃5α 一51ヒyαPαワ4ゴtaund

虎r1吻 贋r磁 ㎜ ∫岬8τ ∫∫.Berlin,AkademieVerlag。[B7rV皿]

LeCoq,A.von.

1919KurzeEinfほhrungindieuigurischeSchriftkunde.MitteilungendesSeminarsfUr

orゴentalischeSprachen,WestasゴatischeSteidien,Berlin,pp.93-101.

Liged,L

1971

1973

1974

AutourduS削dzY血 田(Yaruq.LLigeti(ed.)StudiaTurcica,Budapest,pp.291-319.

Lasacrificeoffertauxancetresdansl'Histoiresecr6te.AOH27,pp.145-161.
ソ

LesDouzeActesduBoudaha.ん 加nqoyarJVokiyang7uii'ilesdeCh・ ∫一傾'04・zer,ソ
treductiondeSes-rabseh-ge.Budapest,Akad6miaiKiad6.

Maue,D。

1997ATen伽veSte㎜a曲V短eUes㎡B細Scdptal㎝g血eNo虞 ㎏mSilkRoa己.

S.Akiner&N.Sims-Williams(eds.)Lα η8麗α8θMη4∫cr伽 げCθ η'rα1A吻,London,

PP.1-15.

Moriyasu,T.

2003FourLectulesattheC6驚gedeF㎜ceinMay2003。His叙)ryofMan紀haeismamougthe

Uighursffomthe8thtothellthCenturiesinCentralAsia,W:TheDeclineof

ManichaeismandtheRiseofBuddhismamongtheUighurswithaDiscussiononthe

Qdgin(fUighurBuddhism.森 安 孝 夫(編)『 シ ル ク ロ ー ド と 世 界 史 』(大 阪 大 学

21世 紀COEプ ロ グ ラ ム 「イ ン タ ー フ ェ イ ス の 人 文 学 」報 告 書 第3巻)大 阪,

大 阪 大 学 大 学 院 文 学 研 究 科,pp.84-100.

Pelliot,P.

1925Lessyst6mesd'6c亘1u爬enusagechezlesanciensMongols.AM2,pp.284-289.

(115)



Poppe,N.

1955TheTurkicLoanWordsinMiddleMongolian.G4/1,pp.36-42.

Rachewiltz,1.D,

1982Thepreclassicalmongolianversionofthe乃5'θo-c玩 η8.Z4516,pp.7-109.

1983TurcsinChinaunderthetheMongols:Aprelimina矧IhvestigationofTurco-Mongol

Relationsinthe13thand14thCenω 亘es.Mo㎡sRossabi(ed.)C伽 α 佛oηgE切 α15,

Beddφy,UniversityofCalif6miaPress,pp.281-310.

R6hrbom,K.&Serd(aya,0.

1980DiealttOrkisheInschriftamTor-StUpavonChU-yung-kuan.ZDMGl30,pp.304-339.

Sander,L.

1994DerSU負erDhanyasena,einungew6㎞licherBl㏄kdruckausdemMuseumfOrIndische

Kunst,Berlin.K.R6hfbom&W.Veenker(eds.)ル 飴〃20r∫α8〃 励5c〃 κ配,Wiesbaden,

HaπassowitzVerlag,pp。105-121,TafblnI2-15.

Tekin,§.

1980B畷 ㍑5∫'∫c乃θ～万8κr'oα 研 ∫漉r}「 吻 π一Z2∫∫.Budapest,Akad6miaiKiad6.

Tezcan,S.&Zieme,P.

1971UiguhscheBrieffragmente.LLIgeti(ed,)3∫ 麗4'α7初 κ'cα,Budapest,pp.451-460.

Zieme,P.

1973ZudenBeziehungenzwischendemuigurishenundmongolischenSchrifttum.

η 昭 ∫θcoη4ゐ π8rηθ∫∫oη01Coηgrθ55qfM珈80」'∫ 麺(Bd2),Ulaanbaatar,pp.247-250.

1975aZurbuddhistischenStab爬imdichtungderaltenUiguKm.AoF11,pp。187-211.

1975bEinuigudscherTextUberdieWirtscha食manichaischerKl6sterimuiguhschenReich.

LLigeti(ed.)Rθ ∫εακ ぬθ∫ゴηα'如'c如 η8照8θ5,pp.331-338.

1982ZumuigurisckenSamantabhad紐cary盗prapidhana.5∫ 認 彪 乃6rco'08∫cα 漉 η30万αεA'θκi'ゴ

βoηめocごD∫ α勲,Neapel,pp.599-609.

1984ZurVerwendungderBr温hmi-Sc㎞ftbeidenUiguren.AoF11,p戸.331-346.

1985β 駕4励 ど3'ど5c乃θ3ごのrθ ゴ副'cん 吻88η46r!万8κrθ η.Berlin,AkademieVerlag.[β πXI皿 】

1991Dご θ5∫αわrθど〃τ'θ溜θ漉rσ'8麗r8πvoη 距 η勉π 那π4Dκ π乃醐 η8,∫ ∫磁'θηzμrα1π 配r㍑5c乃 θπ

Dゴcん ∫η8.Budapest,Akad6miaiKiad6。

1992Rθ 」などo測 η4Gε ∫ε'1∫chψ 肋 び∫8麗rf∫ch2ηKδ η'8rεゴchvoηgoδo.Abhandl㎜gender

Rheinisch-Wes圃ischenAkade血ederWissenschaf㎏n88,0pladen.

略 号 表

『大 正 蔵 』:『 大 正 新 脩 大 蔵 経 』

ADAW:肋 加 η伽 η88η46rDθ μ∫30乃θπA㎞4θ 纏 θ

Sprachen,LiteraturundKunst,Berlin.

AMIA5'α 拗or.

AoF:A〃or∫ θ励α"∫chθFor5ch配 η8θπ,Bedin.

虎rV曜 ∬ θπ50乃φ θηz麗Bθr'∫ η,Klassef血

(116)



AO正1:Ac∫ αOr'θ 班o'∫αAco4θ η2'θε3cゴθη∫ゴαrκ栩 正1此η8αr∫cαθ,Budapest.

APAW:Aわ 乃απ認κη88η48rPrε 躍∬ ご50舵η1掘 θηzゴθ48rWf∬ θπ5chψ θη,Phil.一hist.Klasse,

Berlin.

Bπ:B8r距 ηεr距 吻 π∫θ鷹.

βπVm:Kala&Ziemel977.

BπX皿[:Zieme1985。

BπXVI:Celensodnom&Taube1993.

(ン監」:Cε η'rα'瑠'α ガcJ∂ 配rηθ」.

伍A∫:伽rレ αr4Joκrη α」(ゾA壷 α∫'C5'認'θ ∫.

JA:Jb麗r㎜1A5ゴ α'∫9κε.

N。F.:NeueFolge.

skt。:Sans㎞t.

30:3魏4'αOr'θ 配α伽.Helsinki.

5PAW:3屹 襯85わ εr'c乃ゴ'θ46rPア ε配∬'5c舵 ηA㎞ ゴθη舵 虎rW∫ ∬θη5chψ επ,Phil.一hist.Klasse,

Benin.

tib.:Tibe肱n.

777=7憐rん ∫5c乃θ一距 吻 π∫θ珈,

77ア 皿1=Bang&Gabain1930.

πrD(:Gabain&Winter1958.

し疋AJわ:こ 〃α」一A.髭αf5c12θJd12rう潔chθr。

uig.:Uighur,Uigur.

2囲:Z2η ∫rα1α∫'α'∫∫c12θ5'掘'εη.

ZOMG:Z廊c頑4θrDθ κ∫∫伽 〃M∂r8θ η'伽1'5c乃 εηGθ ∫ε」'∫c瓶ψ.

補 記1本 稿 の 注(56,57,92)で 言 及 した文書 の写真 は,Turfanfbrschugの ホ ーム ペ ー ジ

DigitalesTulfan-A㏄hiv(DTA)で 閲 覧す る ことが で きる.http:〃www.bbaw.de/bbaw/

Forschung/Forschungspr(オekte/tu㎡anfbrsch㎜g/de/DigitalesTudianArchiv

補記2前 稿において誤 りがありましたので,こ こに訂正させていただきます.

(誤) (正)

p51TextAの2行 目anu㎜i'忌

p.52TextA(頭 韻 四 行 詩 形 式)の3行 目anu㎜i菌

P.54[語 註]2.anu㎜i蓉

→ 雄tmi蓉

→artmi蓉

→ 雄tmi営

(117)



Summaly:

UigurContrib腿tiontotheEarlyB腿d曲istMongolianTexts

Kent… 迂oNAKAMuRA

WhenonediscussesearlyMongolianBuddhism,itisaninfluenceofTibetan

Buddhismwhichisalwaystakenilltoaccount.However,inrecentyears,

scholarswhostudyUigurtextshavedrawnourattentiontothefactthatmany

UigurBuddhisttermsareattestedinearlyMongolianmaterials.Inthispaper,

basinginainlyoncolophonsoftheUigurBuddhisttextsproducedduringthe

MongolPeriod,ItriedtoprovethatintheearlierperiodtheBuddhistliteraturein

UigurprovidedatemplatefortheMongoliancounterpart.

ItisprobablethalintheMongolEmpireofthe13thcentury

BuddhistsamongtherulingclasswereabletoreadUigur,becausetheUigur

languageservedasalinguafrancaintheeasternpartofEurasia,andbecause

bythentheUigurshaddevelopedtheirliterarylanguagetobeafull-fledged

vehicleforconveyingallthedetailsofBuddhistteachings.Thus,itwasmost

probablyinthefirsthalfofthe14thcenturyandwasunderthestronginflueneceof

UigurBuddhismthattheMongoliansstartedtoproduceBuddhisttextsin

theirownlanguage.

Alliterativepoemsconsistingoffourlinesorversesareoften

encounteredamongtheBuddhistUigurtextswrittenduringtheMongolperiod;

theyareknowntohaveoriginatedfromtheWestUigurKingdom,whennot

onlyBuddhistbutalsoManichaeantextswerecomposedinthatstyle.Itwas

lateradoptedtoMongolianduringthefirsthalfofthe14thcentury,butinthis

caseitwasexclusivelyforBuddhisttexts.

(118)


