
Title Gallia50号 掲載論文要旨

Author(s)

Citation Gallia. 2011, 50, p. 287-289

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/22130

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



287

RÉSUMÉS

La définition de la lumière chez Descartes
— à l’éclairage de la correspondance avec Morin —

Notre article a pour but de débrouiller au sein de la pensée cartésienne ce 

qui la rendit capable de surmonter la philosophie naturelle d’Aristote sur l’optique, 

intéressée principalement par le mécanisme de la vision, et de mettre au jour un 

horizon renouvelé qui allait nous guider vers la physique de la lumière dans le sens 

moderne du mot. Le premier chapitre est consacré à l’analyse de l’objection de 

Morin et à mettre en relief trois problématiques se rapportant à la définition de la 

lumière. Dans le deuxième chapitre, après avoir examiné la réponse de Descartes à 

Morin, à travers laquelle la définition mécaniste de la lumière sera mise au jour, nous 

préciserons la signification que revêt la rénovation cartésienne par rapport à l’École, 

c’est-à-dire l’abolition des notions scolastiques telles que actus / potentia, forme / 

matière, lumière / diaphane / couleur.

Hiroki TAKEDA

La dignité de l’homme selon Pascal

Pour Pascal, la dignité de l’homme consiste à «bien penser», c’est-à-dire 

à songer à sa mort à venir et au destin qui suivra. Mais le monde s’applique à la 

poursuite de plaisirs insignifiants et éphémères pour détourner les yeux de sa 

condition misérable. Voilà l’état du «divertissement» que condamne l’apologiste. 

Ainsi ce dernier nous engage dans le «pari » de l’existence de Dieu, lequel nous 

apporterait peut-être «une infinité de vie infiniment heureuse». Si ce pari est 

avantageux, ce n’est pourtant pas parce que l’enjeu (∞) est supérieur à la mise («une 

vie»), mais parce qu’il exige du joueur d’abandonner ses passions concupiscibles et 

d’aimer Dieu, de telle sorte qu’il jouisse de l’espérance d’une autre vie, laquelle selon 

Pascal est le seul bien terrestre. Or n’est-ce pas cet acte de foi qui désigne la véritable 

«pensée» constituant la dignité de l’homme, dont le cœur ̶ non pas l’esprit ̶ 

aspire à la charité ?

Hirotsugu YAMAJO



288

Léon de Rosny et la spiritualité de l’Orient : Une dernière incarnation du 
paradigme philologique de la «Renaissance Orientale» ?

Cet article s’intéresse aux paradigmes qui ont servi de cadre au rapport 

à l’Orient dans la France du XIXe siècle. En nous appuyant sur les travaux de 

Raymond Schwab, nous pouvons dire que la plus grande partie du XIXe siècle relève 

d’un paradigme que nous appellerons «philologique», celui de la «Renaissance 

Orientale». Puis à partir des années 1870, le paradigme du rapport à l’Orient devient 

«esthétique», avec le Japonisme. Cependant, il reste difficile de définir clairement le 

point de basculement de l’un à l’autre.

Nous allons étudier ici le cas de Léon de Rosny (1837-1914), premier 

japonologue français, et par ailleurs fondateur d’une «École du Bouddhisme 

éclectique», qui représente une tentative de syncrétisme des spiritualités 

occidentales et orientales. Nous pensons qu’il s’agit là d’un dernier effort pour 

réaliser les idéaux de la Renaissance Orientale, alors que l’époque était déjà celle du 

Japonisme. Ainsi, Rosny, dernier avatar de la Renaissance Orientale, symbolise peut-

être le passage d’un paradigme à l’autre.

Chris BELOUAD

Le Problème du japonisme chez Émile Zola
— des écrits sur l’art à Une Page d’amour —

Dans Une Page d’amour de Zola, le VIIIe volume des Rougon-Macquart, publié 

en 1878, apparaissent des descriptions imprégnées des idées de l’auteur sur le 

japonisme. Zola témoigne, à travers la peinture des quartiers tranquilles et rentiers 

de Passy, le statu quo du japonisme à l’époque, mode superficiellement suivie par 

les bourgeois et inspiration profondément exploitée dans l’œuvre de Manet et des 

impressionnistes. Dans le but de marier les descriptions au trait saillant qui traverse 

le cycle, les scènes de la réception de dames, des divertissements de jardin et du 

bal d’enfants sont mis en valeur de manière pittoresque et satirique. Ces lignes 

romanesques, qui révèlent l’itinéraire de Zola critique d’art et défenseur du Joueur de 

fifre (1866) de Manet, de La Japonaise (1876) de Monet, ou encore de la description 

de la neige chez Sisley, rejoignent, remarquons-le, la pensée créatrice de l’écrivain. 

Ai TAKAHASHI



289

La poétique du social dans La Maison Tellier de Maupassant

Un an après la publication de la nouvelle «Boule de suif » et du recueil de 

poèmes Des vers, Guy de Maupassant publie son premier recueil de contes, La 

Maison Tellier, en mai 1881. Dans la mesure où il dépeint l’amour charnel qui 

s’épanouit en pleine nature, ce recueil prolonge la tentative de poésie matérialiste du 

poète dans les années 1870. Cependant, le prosateur de «Boule de suif » introduit la 

société dans son œuvre, au point que l’amour est mis en contraste avec la vie sociale 

et quotidienne. L’auteur fixe un regard sévère sur les personnages socialisés, mais en 

se gardant de les blâmer ouvertement. Par conséquent, dans ce monde polysémique, 

toutes les valeurs se croisent et se relativisent. Tout en respectant les règles de la 

«vraisemblance», l’auteur reproduit en fait sa vision personnelle du monde. C’est 

donc l’union heureuse de la poésie réaliste et du sens critique de la socialité qui a 

permis l’éclosion féconde du monde littéraire de Maupassant.

Kazuhiko ADACHI

La Réflexion sur le rôle de la photo monochrome chez André Malraux

Malraux a développé son idée sur l’art en utilisant des photos dans ses  œuvres 

sur l’art. Mais cette relation entre l’art et la photo était déjà apparue dans ses romans. 

Dans ceux-ci en effet, des personnages comme Perken sont représentés par la 

description de leurs ombres. Cette manière de décrire présente des points communs 

avec sculptures et bas-reliefs auxquels Malraux s’est fortement intéressé toute sa 

vie. Corps et œuvres artistiques sont sous la dépendance du temps, puisqu’ils sont 

matière. La photo monochrome qui exprime les images en dessinant les ombres des 

sujets les délivre de la matérialité et ressuscite leurs images. Les images dans une 

photo restent toujours au moment où elles ont été prises tandis que les objets se 

transforment. La photo monochrome pour Malraux est donc un moyen de résister au 

temps.

Toshihiro INOUE


