
Title 死生学

Author(s) 岩永, 剛

Citation 癌と人. 1997, 24, p. 15-17

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/23910

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



死　生　学

岩　永 剛＊

1．はじめに

　私は，長年がん診療に従事し，多くの患者さ

んの死に立ち合ってきました。その中でも印象

的な以前の4例については，別紙に報告したり

したことがありますが1），正直云って「人の死」

についてそれほど真剣に考えたことがありませ

んでした。最近，次々と親しい友人や親族らと

別れなければならないことが続き，さらに大学

で若い学生達に「死」について講義をしなけれ

ばならないという羽目にも陥いり，死生学Tha－

natologyを今頃になって勉強し始めることにな

りました。ここではその一部を述べさせていた

だきます。

2．死に対する感情，態度

　まず，一般の日本人が「死」に対して抱く感

情を記載してみました。これは，必ずしもこの

順番で経過するとは限りませんが，実際に自分

の気持ちを反省し，他の人を見ていてもこの通

りの感情と態度をとるように思います。

　1）無関心，無視，隠蔽，逃避，拒絶

　「死」というものは嫌な現象であり，なるべ

く避けて通りたいという気持ちが働くために，

「死」に対して無関心，あるいは無視しようと

し，その現実から逃避しようと努めます。実際

に今までは「死」に関する著書は何となく読み

たくない，親しい方の「死」を見つめたくない

と思っていました。時には「死」を覆い隠した

り，「死」を否定して目をそむけたりしていま

した。

　2）恐怖心

　この無視したいという気持ちの奥底には「死」

に対する恐怖心があるためと思います。動物は

「死」ということをどの程度理解しているか判

りませんが，危険を避けようと．いう行動を本能

的にとるように思います。古代の日本人は，死

体を放置したり，死体を狭い孔に入れてその上

に置き石を置いたのではないかという研究もあ

るようですが，死んだ人の怨霊がこの世にも

どってくるということに対して恐怖心を抱いた

のではないでしょうか。それらのことは神話か

らも伺えますし，神道では死を忌み嫌う思想が

あるように思います（但し，神道では自然の山

とか岩などを神として祀ると共に，人も死ねば

神になれるという思想があります）。このよう

な影響からか，私も「死」に対する恐怖心を抱

いていました。

　3）闘争心

　恐怖心が反対の気持ちになったものが闘争心

だと思います。「死の病」に対してあくまでも

闘い，これを乗り越えて生きてやろうという気

持ちです。実際にがん患者が病気に対して持っ

ている感情の中で，闘争心の強い人の生存率が

最も高いというデータもありますので，ある意

味では重要な感情だと思います。

　4）虚無感，無常感

　「死」が避けられないと判ると，あるいは周

囲の人の死に接すると，日本人が昔から好むこ

の感情が芽生えてくるようです。

　5）孤独感

　「死」が近いと判ると，人と会いたくない，

＊大阪癌研究会一般学術研究助成選考委員，千里保健医療センター・理事長，藍野学院短期大学・客員教授

一15一



話をしたくない，一人にして欲しいと願う方も

でてきます。

　6）あきらめ

　どうしても「死」を避けることができないと

なると，最後に人は生に対してあきらめの境地

に達します。

　7）受容

　これらの感情の経過の後に，「死」を受容す

るようになります。これは「あきらめ」に似て

いますが，もっと積極的に「死」を受け入れる

という気持ちです。宗教を信じている人はそれ

に生きますが，自分は無宗教だと思っている人

でも心の中に大なり小なり信仰の気持ちを持っ

ていて，ほとんどの方が「死」を受容するよう

になります。

　　　　　　　3．死とは？

　ここで，「死」ということをもう一度考えな

おしてみると，次のような特徴と現実があるよ

うに思います。

　1）不可避

　「死」はどんなに偉い人でも，金持ちでも避

けることができず，「人は必ず死ぬ」というこ

とをもう一度確認するべきです。若い入の中に

は「死」ということは他人事だと思っている者

もいます。

　2）交換不能

　「死」は嫌なので誰かに代ってもらいたい，

あるいはお金で「不死」を買いたいと思っても

これらは不可能であるということも認めなけれ

ばなりません。昔の中国の皇帝が「不老不死」

の妙薬を得ようと最大の努力をしたが徒労で

あったことも思い出さねばなりません。

　3）未経験

　「死」というのはだれも経験したことがない

事件です。ですから経験談として人から聞くこ

とができません。ただ，臨死体験をした人の話

では，非常に苦しいというよりは，もう一人の

自分が自分自身から抜け出して己を眺めている

という離人現象を経験したり，きれいな光や花

が見えたり，暗いトンネルの中を通り抜ける感

覚であったという報告が多いようです。しかし，

実際に死ぬ時もこのようになるのかは確かめよ

うがありません。

　人は未経験のことを経験する前には緊張し恐

怖を抱くようです。

　4）観念的事件

　このようにだれも経験したことがなく，他人

の「死」を見て「こうであろう」と考えている

だけの観念的な事件だということです。

　5）誕生との類似性

　「死」というものは，人間のもう一つの大き

なeventである「誕生」と似ているのではない

かとも云われます。「誕生」は，すべての人が

経験したことですが，その苦しみを覚えている

人はいません。胎児は，母親の子宮の中で音を

聞き，体を動かし，感覚を働かしているといわ

れますが，あの狭い産道を通ってくる苦しみを

生後に訴える者はおりません。

　人は死ぬ前に苦悶状を呈する人もいますが，

そのほとんどのことは感じていないのだと説明

する学者もいます。

　6）生物学的現象

　人間の「死」というものを生物学的に定義す

るのは難しいものです。以前は，心拍が止まり，

呼吸運動がなくなり，瞳孔が散大することで「死

亡」と診断していました。最近は，脳死という

ことも討議され，「死亡」の定義は複雑になっ

てきました。さらに，人は体の中の組織によっ

て「死亡」の時間に差があり，髭や爪のように

「死亡」と診断された後もなお数日間にわたっ

て成長し続けます。このように見てくると，人

の「死」というものは，何を以て決定するのか

は難しいようです。すなわち，「死」というこ

とはある一瞬でなく，徐々に「生」から「死」

へ移行するといえます。

　7）哲学的観点

　昔から多くの哲学者が「死」というものにつ

一16一



いて熟考してきました。フランスの哲学者デカ

ルトが述べた「我思う故に我あり」という観点

はよく理解でき，人は自分の存在を考えること

ができなくなれば，既に自分は存在しないので

はないかと思います。しかし，20世紀最高の哲

学者といわれるハイデッガーの実存論2）につい

ては，なお理解することができませんでした。

古代ローマの思想家アウグスティヌス3）が説い

た「時間」の非存在論は判ったような気になり

ましたが，「生命」の実存論については今後も

勉強していきたいと思います。

　8）宗教的観点

　昔から人は「死」について真剣に考慮し，各

種の宗教を興し，それぞれ信仰し，心を鎮めて

きました。各教義は極めて奥深く，その真理を

究めることは一朝一夕にはできませんが，それ

ぞれすばらしい力を持っているようです。日本

では，鎌倉時代に一般民衆も入り込めるような

判りやすい教義を説いた鎌倉仏教の開祖が輩出

しました。現代でも多くの新興宗教が次々と新

生するのは，人々が心の迷いを何かに求めよう

としていることが一因と思います。

　やはり「死」については宗教に救済を求める

のが一般の人の自然の道のようです。多くの日

本人は無宗教と考えていますが，神仏を散い，

死後の世界を考えたりして，心の底では自然に

宗教心に包まれて生きているように思います。

　　　　　　　4．おわりに

　人の「死」について僅かですが勉強したおか

げで，この世から肉体が消滅してしまう「死」

というものを静かに受けとめられるようになっ

たように思います。「死」を恐れることも少な

くなり，親しい友人との最後の別れとなる面会

に於いても楽しく談笑できるようになりまし

た。しかし，やはり別れはつらく，最後に握り

合った手のぬくもりは忘れることができませ

ん。今後も一層勉強・修養して死ぬ直前には「幸

福であった」と云えるように，また人やものご

とに感謝できるようになりたいと考えていま

す。

文　献

1）岩永　剛：患者と私　　患者さんの死か

　　ら学んだこと。Practical　Oncology，　1997年

　　（印刷中）。

2）ハイデッガー（桑木務訳）：存在と時間。

　岩波文庫

3）山田晶編：アウグスティヌス。世界の名著

　16：P412－414，中央公論社，1978年。

一17一


