|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

Title Jenseits der Quellen : Eine methodologische
Untersuchung zur Historizitat des Shotoku Taishi
Author(s) |Aumann, Oliver
Citation | SEB>C{bHf3e. 2011, 37, p. 179-197

Version Type

VoR

URL https://doi.org/10.18910/24681
rights
Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA
https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



179

Jenseits der Quellen
- Eine methodologische Untersuchung
zur Historizitdt des Shotoku Taishi -

Oliver AUMANN

BEORTICH S 2R RBIZE O KR 1E, BT EOMIE, b LI, TofEEr HifE
L. BIERFIZBEDLL TR COMBEL UENIHNTEL 77 P4 ) -2t L &) &3
LHbDTH D, KX TlE, BANBHOBERWWIEISHE L T b E b a7 e itz
BT 5. $hbb, BRNAEEVIRICBN T ZICEHH SN TWER) - (BEAEH
O—Yill, XFBEEO—F) 2ERLTLHETHL, 2OHEIIBWT, A~ T =LA

ICERIN, TORBNFREIFEOEREICL > THII SN, 2O Ndkx BRERTIIZEIC
BHT2ZEI2EoT, L VEBINZ, HRAWZEEOZEE#R, SHEN - BERTFORELR
AR B LIRS NG
Keyterms: Shotoku Taishi —Umayado-6 — Nihon-shoki

Einleitung

Die zahlreichen Legenden, die sich um die Figur des Shotoku Taishi' ranken, beschreiben ihn als eine
wichtige politische Fihrergestalt in der Regierungszeit der Kaiserin Suiko? und als den ersten groRen
Forderer des Buddhismus in Japan. Mit dem beginnenden Transfer von oralen Uberlieferungstraditionen
zur Historiographie vollzog sich wahrend dieser Periode in Japan der Ubergang von der Friihgeschichte
zur Geschichte, und man geht heute davon aus, dass auch die ersten Konigs-Genealogien in dieser Ara
kompiliert wurden. Es ist die Zeit, in der die fiir die Yamato-Zeit typischen Hiigelgraber (kofun®) zur
Verehrung der verstorbenen Kénige allméhlich durch Palastbauten und buddhistische Tempel als die
neuen rituellen Zentren fur die lebenden Herrscher ersetzt wurden. Damit einher ging auch die Aufnahme
eines regen diplomatischen Verkehrs mit dem Kontinent und in dessen Folge die grundlegende
Neubewertung des Konigtums nach dem Vorbild chinesischer staatlicher Strukturen und chinesischer
Herrschaftspraxis mit einem sakralen, idealisierten Monarchen und dessen Hofstaat im Zentrum.*

Die als Shotoku Taishi bekannt gewordene Figur nimmt in einigen Quellen, die aus dieser Zeit

berichten, eine zentrale Rolle ein und wird als Initiator vieler dieser Entwicklungen beschrieben.



180 Oliver AUMANN

Sie avancierte im Laufe der nachfolgenden Jahrhunderte geradezu zu einer Ikone der japanischen
Kultur Gberhaupt und die Diskussionen um ihre Historizitat sind oft spannungsgeladen, denn kritische
Forschungen wurden regelméBig als negative Kritik an der kulturellen oder nationalen japanischen
Identitat verstanden. Und in der Tat haben Forscher seit Tsuda Sokichi® (1873-1961) bis hin zu Ishiwatari
Shinichiro® (geb. 1926) und Tanizawa Eiichi’ (geb. 1929), deren Arbeiten eine Art ikonoklastisches
Interesse an Shotoku Taishi zeigen, die Frage nach seiner Historizitét oft mit einer Kritik am japanischen
Nationalismus verbunden. Auf der anderen Seite forschen Autoren mit einer apologetischen Agenda nicht
selten mit der Absicht, die Historizitat der altehrwiirdigen Legenden nachzuweisen, Inoue Mitsusada®
(1917-1983), Nakamura Hajime® (1912-1999) oder Tanaka Hidemichi®® (geb. 1942) kénnen hier
stellvertretend flir viele andere genannt werden. Gemeinsam ist den Vertretern beider Lager, dass sie in
der Regel das Ziel verfolgen, umfassende Theorien zu Shotoku Taishi vorzulegen, die méglichst alle
Einzelaspekte dieser Figur und der Legenden erkléren sollen.

Die vorliegende Arbeit versucht, den Strudel des oft nationalistisch gefiihrten Diskurses zu vermeiden,
und widmet sich stattdessen niichtern und unpolemisch der Frage, was wir tUber Shotoku Taishi wissen
kénnen. In den folgenden Kapiteln geht es insbesondere auch darum, mit welcher Methode und mit
welchem Grad an Gewissheit sich etwas Uber die historische Realitét einer Person aussagen lasst, die
etwa ein Jahrhundert vor den ersten schriftlichen Quellen, in denen sie Erwéhnung findet, gelebt haben
soll; mit anderen Worten, wie und ob wir Uberhaupt einen Blick auf die Zeit jenseits der Quellen werfen

konnen.

1. Methodologisches

1.1 Terminologie

Shotoku (,,Heilige Tugend*) ist ein buddhistischer postumer Ehrenname™, der seit dem friihen achten
Jahrhundert in unterschiedlichen Kombinationen* in den Quellen auftaucht. Heute ist die mit vier
chinesischen Schriftzeichen geschriebene, sehr poetische Namensvariante Shatoku Taishi (,,Prinz Heilige
Tugend®) am gelaufigsten, die sich erstmals fiir das Jahr 751 belegen lasst™, und zwar im Vorwort einer
Sammlung chinesischer Gedichte mit dem Titel Kaifizsa™. Als Vorbild fir die in spateren Jahrhunderten
durch viele Legenden und unter zahlreichen Namen beriihmt gewordene Figur diente vermutlich eine
Person aus dem Nihon-shoki®®, die dort mit dem Namen Umayado-o16 (,,Herrscher vom Pferdestall*)
oder Jc’)gu-c}” (,,Herrscher vom oberen Palast”, auch Kamitsumiya-6 gelesen) bezeichnet wird.

Bei der Untersuchung der ,,Historizitat des Shotoku Taishi* geht es deshalb im Kern um zwei Fragen,

die praziser formuliert wie folgt lauten:

1. Handelt es sich bei dem im Nihon-shoki beschriebenen Umayado-6 um eine historische



Jenseits der Quellen 181

Person?
2. Besteht eine Kontinuitat zwischen dem Umayado-0 des Nihon-shoki und dem Shotoku

Taishi der spéteren Legenden?

Nattrlich ist die Frage nach einer historischen Kontinuitat zwischen Umayado-6 und Shotoku
Taishi nur dann sinnvoll, wenn die Frage nach der Historizitit des ersteren mit einer hinreichenden
Wahrscheinlichkeit positiv beantwortet werden kann.

Fur die klare begriffliche Unterscheidung zwischen der méglicherweise historischen Person
Umayado-o0 einerseits und Shotoku Taishi als dem Objekt religioser und volkstiimlicher Verehrung
andererseits pladieren einige japanische Forscher seit den 1990er Jahren. Insbesondere Oyama Seiichi
hat sich, in Ankniipfung an einen Vorschlag des Historikers Tamura Encho™, nachdriicklich fir eine
solche Trennung der Bezeichnungen als den Ausgangspunkt der Shotoku Taishi-Forschung eingesetzt.

Die klare und deutliche Unterscheidung der Terminologie hilft nicht nur dabei, die unterschiedlichen
Diskursebenen, namlich die Forschungen zur Historizitdt des Umayado-o0 einerseits und diejenigen zur
Entwicklung der Shotoku Taishi-Verehrung andererseits, zu unterscheiden, sondern sie kann zugleich ein
Weg sein, dem nationalistischen Diskurs zu entgehen, in den auch Forscher, die in westlichen Sprachen
publizieren, leicht geraten kdnnen. Man betrachte etwa die folgenden Zeilen von Kenneth Doo Young

Lee aus dem Jahr 2007:

Western scholars are missing the point when they focus on the true existence or actual
contributions that Shotoku made in Japan. Their work implies, that the Japanese spun a
web of exaggerated lies to promote Shotoku. Just as after World War 11 America attempted
to demystify the emperor to modest human status, Western scholars may be too fixated
on cutting the legs of Shotoku’s deified status. In doing so, Western scholars fall short in
appreciating the mystery and mystique that surround not only the emperor, with all its Shintd

mythology of divine descent, but also the Japanese people as a whole.”

Obwohl sich Kenneth Doo Young Lee nur wenige Seiten spater’" auf die Arbeiten Oyama Seiichis als
eine seiner wichtigsten Informationsquellen bezieht, vermischt er hier die Diskursebenen und ignoriert
Oyamas grundlegende Forderung nach der begrifflichen Trennung zwischen dem Umayado-6 des Nihon-
shoki und dem Shotoku Taishi der spateren Legenden. AuRerdem ist hier anzumerken, dass, wie wir
bereits erwahnt haben, es im Wesentlichen japanische Historiker sind, welche die reale Existenz und
die historischen Leistungen des Shotoku Taishi in Frage gestellt haben, und keineswegs nur westliche

Forscher, wie Lee hier kolportiert.



182 Oliver AUMANN

Wir werden also im Folgenden aus methodischen Griinden konsequent zwischen Umayado-o als der
Person, deren Historizitat in Frage steht, und der legendaren Figur des Shotoku Taishi unterscheiden.
Dabei soll aber nicht der falsche Eindruck erweckt werden, dass es sich dabei um eine historisch
begrindete Unterscheidung handelte. Historisch verhélt es sich so, dass die legenddre Figur auch nach
dem ersten Auftauchen des Namens Shotoku Taishi noch Jahrhunderte lang mit vielen anderen Namen
bezeichnet wurde, und dass man von einem einheitlichen Gebrauch der Bezeichung Shotoku Taishi wohl

erst seit der Meiji-Zeit sprechen kann.?

1.2. Historische Methode und gléubige Verehrung

Wenn man die Arbeiten japanischer Forscher zu Shotoku Taishi untersucht, kann man sich daran erinnern,
dass im christlichen Kulturkreis ein Diskurs geflihrt wird, der dem in Rede stehenden japanischen
systematisch vergleichbar ist. Seit etwa 200 Jahren untersuchen westliche Forscher die Historizitat des
Jesus von Nazareth und fragen nach der Kontinuitat zwischen dieser historischen Person und dem Jesus
Christus der religiosen Verehrung.

Ohne hier die strukturellen und inhaltlichen Differenzen zwischen dem japanischen Binnendiskurs um
Shotoku Taishi und dem internationalen Projekt der Erforschung des historischen Jesus unterzubewerten,
soll im Folgenden zumindest am Rande auch die Frage mitbedacht werden, ob nicht einige der
methodischen Grundprinzipien der Jesus-Forschung fur die Shotoku Taishi-Forschung nutzbar gemacht
werden kénnen.” Die klare begriffliche Unterscheidung zwischen der historischen Person und dem
Namen fir die legendare Figur als Gegenstand glaubiger Verehrung scheint mir eine erste Analogie
zwischen beiden Diskursen zu sein.

Historische Forschung sammelt Daten und wertet sie aus. In unserem Kontext handelt es sich bei
den Daten im Wesentlichen um Quellentexte, wenngleich auch archéologische und kunstgeschichtliche
Befunde gelegentlich zur Kldrung von Einzelfragen herangezogen werden kdnnen. Als historisches
Wissen bezeichnen wir die iberzeugendsten Schlussfolgerungen aus diesen Daten. Dabei sollte
grundsétzlich nur auf Informationen zurlickgegriffen werden, die allgemein zugénglich und somit
Uberprifbar sind, und die Schlussfolgerungen missen durch Argumente aus den Daten abgeleitet werden.
Dartiberhinaus ist es unerldsslich, sich daran zu erinnern, dass Forschungsergebnisse nach der historisch-
kritischen Methode keine absoluten Wahrheiten sind. Die Vergangenheit ist unwiederbringlich verloren
und Geschichtsschreibung bleibt bis zu einem gewissen Grade immer auch Imagination. Bei unserem
historischen Wissen handelt es sich deshalb stets um imaginierte Szenarien, die mit einer gréfieren oder
geringeren Wahrscheinlichkeit dem nahe kommen, wie es tatséchlich gewesen ist.

Ein weiterer wichtiger Punkt ist, dass die Ergebnisse historischer Forschung prinzipiell keine

Aussagen iber die Wahrheit religioser Uberzeugungen sein konnen. Dass Shotoku Taishi schon friih



Jenseits der Quellen 183

als ein heiliger Mann und schlieBlich als Bodhisattva verehrt wurde®, und dass er in der popularen
Imagination zu einem Symbol fur die kulturelle Identitat Japans avancierte, ist unbestritten. Aber bei
der kritischen Untersuchung historischer Fragen muss klar zwischen religiésen Glaubensaussagen
und wissenschaftlichen Forschungsergebnissen unterschieden werden. Aussagen wie ,,Shotoku Taishi
war eine Inkarnation des Bodhisattva Avalokite$vara“ oder ,,Shotoku Taishi hat die Grundlagen
des japanischen Staates gelegt, indem er das Grundprinzip der Harmonie® in die japanische Kultur
eingefiihrt hat“, sind keine historischen Aussagen, sondern vielmehr religiose Uberzeugungen, populare
Vorstellungen oder Geriichte.

Die meisten Forscher, die sich mit Shotoku Taishi auseinandersetzen, sind Japaner und sie sind mit den
populdren Vorstellungen Uber diese Figur aufgewachsen. Auch gliihende Shotoku Taishi-Verehrer finden
sich unter ihnen. Weil es nur ausgesprochen selten vorkommt, dass ein Forscher die Quellen studiert und
daraus Schlussfolgerungen zieht, die seinen eigenen Uberzeugungen widersprechen, kommt es darauf
an, dass der wissenschaftliche Diskurs auf der Grundlage von Beweisfiihrung und Argumentation geftihrt
wird. Die Forscher miissen uns nicht nur mitteilen, welche Uberzeugungen sie vertreten, sondern auch

wie sie zu ihren Uberzeugungen gelangt sind.”®

1.3 Die Quellen
Zu Shotoku Taishi existiert eine grofRe Vielzahl verschiedener Quellen, die allerdings vor dem
Hintergrund seiner glaubigen Verehrung kritisch betrachtet werden missen. Die frihen Quellen, die
entweder aus der ersten Halfte des achten Jahrhunderts stammen, oder auf Informationen aus dieser Zeit
beruhen, gliedern sich in zwei sehr unterschiedliche Traditionslinien. Zum einen handelt es sich um die
biographischen Hinweise zum Prinzen Umayado-6 im Nihon-shoki aus dem Jahr 720 und zum anderen
um Quellenmaterial, das im Zusammenhang mit dem Tempel Horya-ji steht, und in dem Text Jogii-
shotoku-hoo-teisetsu® (,,Legende vom Dharma-Konig Heilige Tugend aus dem Oberen Palast”, im
Folgenden kurz Hoo-teisetsu) gesammelt ist. Das Hoo-teisetsu wurde zwar erst im neunten Jahrhundert
vollendet, aber das dort gesammelte Quellenmaterial stammt aus dem frithen achten Jahrhundert.”®

Das Nihon-shoki wurde auf ein kaiserliches Dekret hin kompiliert und im Jahr 720 nach etwa
vierzigjéhriger Arbeit abgeschlossen. Die Chronik besteht aus 30 Kapiteln und umfasst eine Geschichte
des Reiches, inshbesondere die Genealogie seiner Herrscher, bis zum Jahr 696. Der Stil des auf Chinesisch
verfassten Textes lasst darauf schlieBen, dass die Verfasser mit einer Fiille chinesischer Klassiker vertraut
waren. Als ein wichtiger Quellentext bei der Zusammenstellung des Nihon-shoki diente eine Schrift mit
dem Titel Teiki®® (,,Herrscherchronik”) aus dem spdten siebten Jahrhundert, die zwar nur in spateren
Abschriften erhalten ist, aber deren urspriingliches Format sich aus &hnlichen Texten erschlieen lasst.

Dabei ist in unserem Zusammenhang besonders die Tatsache von Bedeutung, dass Texte wie das Teiki



184 Oliver AUMANN

keine absoluten Regierungsdaten oder andere kalendarische Angaben enthalten. Die Verfasser des Nihon-
shoki standen also vor der schwierigen Aufgabe, die gesammelten Ereignisse mithilfe anderer Quellen
zu datieren. Erschwerend kam hinzu, dass der Quellentext in verschiedenen Varianten vorlag, und dass
zu dieser Zeit in Japan unterschiedliche Kalendersysteme in Gebrauch waren. Joan R. Piggott nennt als
Quellentexte fiir das 22. Kapitel des Nihon-shoki, das die Ara Suiko umfasst, und in dem die meisten
der biographischen Hinweise zum Prinzen Umayado-0 enthalten sind, das Teiki, Aufzeichnungen am
Kaiserhof und den Urtext des Gango-ji-engi®® und er bewertet die historische Glaubwiirdigkeit dieses
Teils des Nihon-shoki zusammenfassend als ,,mittel-hoch*.*

Auch das Hoo-teisetsu, in dem Material zum Umayado-0 aus dem Kontext des Tempels Horya-
ji gesammelt ist, wurde teilweise auf der Grundlage des Teiki zusammengestellt. lenaga Saburo, der
das Werk herausgegeben und annotiert hat®, vermutet, dass es am Tempel selbst verfasst wurde, und
dass der alteste erhaltene Text aus der Heian-Zeit nur Teile des Urtextes wiedergibt. Das Hoo-teisetsu
umfasst eine frilhe Genealogie, die Geschichte einiger Buddha-Statuen, Informationen zur ,,Stickerei
vom Himmlischen Land* (Tenju-koku-shiicha™) mit dem vollstandigen Text sowie andere Berichte
Uber Umayado-6. Als besonders wichtig gelten die Aufzeichnungen zu den Buddha-Statuen, wobei
es sich erstens um eine Statue des Bhasajyaguruvaidiryaprabha (jap. Yakushi-nyorai*) handelt und
zweitens um eine als Shaka-Trias bezeichnete Gruppe von drei Statuen mit dem Buddha Sakyamuni (jap.
Shakamuni-butsu®) als Zentralfigur. Auch die Informationen zur ,,Stickerei vom Himmlischen Land*
gelten als bedeutsam. Daneben erwahnt das Hao-eisetsu die ,,Drei Sttrenkommentare® (Sangyo-gisho™),
die Shotoku Taishi zugeschrieben werden. Mit Ausnahme der Stickerei ist fir alle hier genannten
Gegenstande belegt, dass sie bereits in der Mitte des achten Jahrhunderts existierten, denn sie sind in
den ,,Aufzeichnungen zur Geschichte des Tempels Horyt-ji und Inventar seiner Sammlung® (Horyi-ji-
garan-engi-narabini-ruki-shizaichd® , im Folgenden kurz Shizai-cho) aus dem Jahr 747 registriert.

Fur die Frage nach der Kontinuitadt von Umayado-6 zu Shotoku Taishi sind die angefiihrten friihen
Quellen, die aus dem ersten Jahrhundert nach dem Tod des Umayado-0 stammen, selbstverstéandlich
von besonderer Bedeutung, wenngleich nicht ausgeschlossen werden kann, dass auch spater verfasste
Texte authetische Informationen enthalten kénnen, die auBerhalb der beiden hier im Zentrum stehenden

Texttraditionen Uberliefert wurden.

2. Perikopen als Grundlage der Forschung

2.1 Biographische Situationen anstelle von Biographien

Bevor wir in einem spateren Kapitel einen inhaltlichen Vergleich einiger der im Nihon-shoki und in den
Horyt-ji-Quellen gesammelten Informationen vornehmen werden, sei hier zunéachst ein methodisches

Vorgehen vorgestellt, das von der Bibelforschung angeregt ist, und das die bisherigen Forschungen



Jenseits der Quellen 185

maglicherweise ergdnzen kann.

Ohne den Anschein erwecken zu wollen, dass etwa alle vorangegangenen Untersuchungen zu Shotoku
Taishi einer einheitlichen methodischen Grundlegung folgten, kann man doch feststellen, dass sie in der
Regel jeweils eine grand theory zu Shotoku Taishi prasentieren, mit der mdglichst alle Fragen umfassend
beantwortet werden sollen. Dies gilt fir die meisten wissenschaftlichen Forschungen ebenso wie fir die
unzahligen populéren Veréffentlichungen. Auch Oyama Seiichi hat in seinem 1999 erschienenen Buch
,,Die Geburt des Shotoku Taishi“® einen solchen groR angelegten Versuch unternommen, indem er den
Ménch Doji* als maBgeblichen, wenn nicht alleinigen Schopfer der Lebensbeschreibung des Shotoku
Taishi im Nihon-shoki identifiziert zu haben glaubt.*” Als Erganzung zu diesen umfassenden Theorien
méchte ich vorschlagen, Perikopen zur Grundlage der Forschungen zu Shotoku Taishi zu machen. Als
Perikopen bezeichnet man besonders in der Bibelforschung einzelne Lebenssituationen, also Handlungen
oder AuRerungen, die dem Jesus von Nazareth traditionell zugeschrieben werden. Diese Perikopen
werden dann zundchst einmal isoliert und jede fiir sich einer kritischen historischen Priifung unterzogen.

Analog dazu lasst sich beispielsweise zunachst einmal anhand der oben genannten frilhen Texte (aber
die Methode ist prinzipiell auch auf spatere Quellen anwendbar) ein Inventar von Lebenssituationen
des Umayado-0 erstellen, die anschlieBend einer isolierten kritisch-historischen Prufung zu unterziehen
sind. Der Versuch, ein solches provisorisches Inventar zu erstellen, bildet den Inhalt des folgenden

Unterkapitels.

2.2 Vorliufiges Inventar von Perikopen zu Shotoku Taishi

Im Folgenden habe ich ein Inventar von Lebenssituationen des Umayado-o erstellt, wie sie im Nihon-
shoki und im Hao-teisetsu zu finden sind. Dabei handelt es sich nicht um wdrtliche Ubersetzungen,
sondern um inhaltliche Zusammenfassungen und es wurden keine Ereignisse aufgenommen, die
auBerhalb der Lebensspanne des Umayado-0 liegen. Deshalb ist die ,,Stickerei vom Himmlischen Land®,

die erst nach seinem Tod angefertigt wurde, nicht aufgefiihrt.

Nihon-shoki, Eintrag zum 1. Tag des 1. Monats im 1. Jahr der Ara Yomei* (586) :
1) Anahobe no Hashibito* wird zur Prinzessin ernannt und bringt vier Séhne zur Welt. Der
erste Sohn erhélt den Namen ,,Prinz vom Pferdestall “, er lebt zunéchst im Oberen Palast,
aber wahrend der Regierungszeit der Kaiserin Suiko verlegt er seine Residenz nach Ikaruga®
und Ubernimmt die Regierungsgeschéfte.

Nihon-shoki, Eintrag zum 7. Monat im 2. Jahr der Ara Yomei (587) :
2) Prinz Umayado nimmt unter der Fiihrung des Soga no Umako* zusammen mit anderen

Prinzen und Mitgliedern des Hofstaats an einem Angriff gegen den Clan der Mononobe®



186

Oliver AUMANN

teil. Umayado-6 veranlasst eine Zeremonie zu Ehren der Vier Himmelskénige®, um fir
einen Erfolg der Unternehmung zu bitten. Er schnitzt eigenhandig Darstellungen der Vier
Himmelskénige und gelobt, ihnen im Falle eines Sieges eine Pagode zu errichten. Nach
dem Erfolg der Militaroperation, wird in der Provinz Settsu*’ ein Tempel fir die Vier

Himmelskénige errichtet.*®

Nihon-shoki, Eintrag zum 10. Tag des 4. Monats im 1. Jahr der Ara Suiko (593) :

3) Prinz Umayado-6 wird von der Kaiserin Suiko zum kdtaishi®® ernannt und mit den
Regierungsgeschéften betraut.*

4) Seine Mutter, die Prinzessin Anahobe no Hashibito, ging am Tag seiner Geburt im
Palastbezirk umher und bei den Pferdestéllen brachte sie ihn mihelos zur Welt.

5) Umayado-6 besafs von Geburt an iibernatiirliche Fihigkeiten, er konnte sofort nach seiner
Geburt sprechen, spater konnte er gleichzeitig verstehen und beurteilen, was 10 Leute zu ihm
sagten, und er hatte hellseherische Fahigkeiten.

6) Er hatte einen buddhistschen Ménch aus Goguryeo® namens Eji*? und einen weiteren
Gelehrten namens Kakuka® als Lehrer und studierte bei ihnen Buddhismus und die
chinesischen Klassiker.

7) Er war von seinem Vater, dem Tenné Yomei, in der oberen Halle siidlich des Palastes

einquartiert worden, daher nannte man ihn auch ,,Prinz vom Oberen Palast “.

Nihon-shoki, Eintrag vom 10. Tag des 5. Monats im 3. Jahr der Ara Suiko (595) :

8) Der buddhistische Ménch Kakuka (s.0.) aus Goguryeo erschien und Umayado-6 machte

ihn zu seinem Lehrer.

Nihon-shoki, Eintrag zum 2. Monat im 9. Jahr der Ara Suiko (601) :

9) Der Prinz begann den Bau eines Palastes in Ikaruga.>

Nihon-shoki, Eintrag zum 4. Tag des 2. Monats im 11. Jahr der Ara Suiko (603) :

10) Nach dem Tode des Generals Kume®, der eine Invasion von Silla® plante, wird der Prinz

von der Kaiserin Suiko benachrichtigt.

Nihon-shoki, Eintrag zum 4. Tag des 10. Monats im 11. Jahr der Ara Suiko (603) :

11) Der Prinz bittet seine Hofangestellten ein Buddha-Bildnis zu verehren. Hada no
Miyakko Kawakatsu®" iibernimmt die Aufgabe und lasst den Tempel Hachinooka-dera® fiir
das Buddha-Bildnis errichten. Im gleichen Monat l&sst der Prinz im Einverstandnis mit der

Kaiserin Suiko Opfergaben fir den Tempel fertigen.

Nihon-shoki, Eintrag zum 5. Tag des 12. Monats im 11. Jahr der Ara Suiko (603) :

12) Es werden die ,,Zwélf Hutrénge* Kan’i-jani-kai* eingefiihrt und im Text genannt.®®

Nihon-shoki, Eintrag zum 3. Tag des 4. Monats im 12. Jahr der Ara Suiko (604) :



Jenseits der Quellen 187

13) Der Prinz selbst stellt die ,,Verfassung in 17 Artikeln“ Kenpo-jashichi-jo® vor. Der
gesammte Text der Verfassung wird zitiert.*?

Nihon-shoki, Eintrag zum 1. Tag im 4. Monat im 13. Jahr der Ara Suiko (605) :
14) Die Kaiserin, der Prinz und andere Mitglieder des Hofstaats geloben, Buddha-Statuen
aus Gold und Stickereien zu fertigen.

Nihon-shoki, Eintrag zum 1. Tag des 7. Monats (gemeint aber nicht notiert ist hier das 13. Jahr der Ara
Suiko, 605) :
15) Der Prinz ordnet an, dass der Hofstaat Ubergewénder tragen soll.

Nihon-shoki, 10. Monat im 13. Jahr der Ara Suiko (605) :
16) Der Prinz nimmt seinen Wohnsitz im Palast in Ikaruga.

Nihon-shoki, 7. Monat im 14. Jahr der Ara Suiko (606) :
17) Die Kaiserin bittet um eine Erliuterung zum Srimaladevi-Sitra® und der Prinz liefert
diese Erklarung drei Tage spater. Im gleichen Jahr erlautert er auch das Lotos-Sutra®. Die
Kaiserin belohnt ihn mit Gebietsschenkungen in Ikaruga, die zum Areal des dortigen Tempels
hinzukommen.®

Nihon-shoki, 15. Tag des 2. Monats im 15. Jahr der Ara Suiko (607) :
18) Der Prinz und andere Mitglieder des Hofstaats verehren die Gétter.

Nihon-shoki, 1. Tag des 12. Monats im 21. Jahr der Ara Suiko (613) :
19) Der Prinz reitet nach Kataoka® und begegnet einem hungernden Mann am StraRenrand,
dem er zu essen und einen Teil seiner Kleidung gibt. Bei dieser Gelegenheit verfasst der Prinz
ein Gedicht.

Nihon-shoki, 2. Tag des 12. Monats im 21. Jahr der Ara Suiko (613) :
20) Am Tag nach seiner Begegnung mit dem hungernden Mann schickt er einen Boten zu
dem Mann, dieser ist aber bereits verstorben. Daraufhin lasst er den Mann beerdigen und das
Grab verschlieRen. Viele Tage spater erdffnet der Prinz einigen Mitgliedern seines Hofstaats,
dass der Verstorbene kein gewohnlicher Mann gewesen sei, und schickt einen Boten, um das
Grab zu inspizieren. Als der Bote zuriickkehrt berichtet er, das Grab sei leer gewesen, auBer
den Kleidern, die dort ordentlich gefaltet auf dem Sarg gelegen hatten. Der Prinz lasst sich
diese Kleider bringen und tragt sie wieder selbst wie zuvor.”’

Nihon-shoki, 28. Jahr der Ara Suiko (620) :
21) Der Prinz kompiliert zusammen mit Shima no O-omi®® eine Kénigs-Genealogie, eine
Chronik des Reiches und ein Verzeichnis der Clans.”

Nihon-shoki, 5. Tag des 2. Monats im 29. Jahr der Ara Suiko (621) :

22) In der Nacht verstirbt Prinz Umayado-6 in seinem Palast in Ikaruga und das ganze Land



188 Oliver AUMANN

versinkt in tiefer Trauer.”

Hoo-teisetsu, Inschrift der Bronzestatue des Yakushi-nyorai in der Goldenen Halle des Tempels Horya-ji
mit der Datierung 15. Jahr der Ara Suiko (607) :
23) Im ersten Jahr der Ara Yomei (586) ist der Tenné erkrankt und bittet in Hoffnung auf
seine Genesung die spatere Kaiserin Suiko und den Prinzen (taishi), um die Stiftung eines
Tempels mit der Statue des Yakushi-nyorai. Der Tenno verstirbt und die Statue wird im 15.
Jahr der Ara Suiko vollendet.™

Hoo-teisetsu, Inschrift der Shaka-Trias:
24) Am 22. Tag im ersten Monat des 30. Jahres der Ara Suiko (622) gelobt der ,,Dharma-
Koénig vom Oberen Palast (Jogi-hda) die Anfertigung einer Statue des Sakyamuni fiir die
Genesung seiner Mutter Anahobe no Hashibito, die seit einem Monat schwer erkrankt ist.
Doch am 21. Tag des zweiten Monats verstirbt die Prinzessin und am folgenden Tag, dem
22. Tag des zweiten Monats im 30. Jahr der Ara Suiko (622), verstirbt auch der Prinz.
Die Statuen, die im darauffolgenden Jahr (623) vollendet werden, werden deshalb den
Verstorbenen gewidmet.”

Hoo-teisetsu, Eintrag Uber die Sttrenkommentare:
25) Der Prinz verfasst Kommentare zum Lotos-Siitra und zu anderen Siitren, insgesamt
umfassen seine Kommentare sieben Faszikel, man nennt sie ,,Kommentare aus dem Oberen
Palast“ Jogii-gosei-no-so'®. Die Kaiserin bittet den Prinzen, das Srimaladevi-Siitra zu
erlautern. Er predigt vor dem gesamten Hofstaat wie ein Ménch drei Tage lang und alle

héren es glaubig. Daraufhin schenkt ihm die Kaiserin Landereien in Harima.™

3. Historisch kritische Bewertung ausgewahlter Perikopen
Eine umfassende historisch-kritische Bewertung aller vorgestellten Perikopen kann nicht Ziel dieser

Arbeit sein, deshalb seien hier nur einige biographische Situationen exemplarisch behandelt.

3.1 Lebensdaten und Abstammung

Den Rahmen einer historisch-kritischen Untersuchung des Umayado-6 bilden selbstverstandlich seine
Lebensdaten. Sowohl hinsichtlich des Geburtsdatums als auch hinsichtlich des Sterbedatums finden
wir im Nihon-shoki und im Hao-teisetsu unterschiedliche Angaben. Im Nihon-shoki wird das 2. Jahr
der Regierungszeit des Tenno Bidatsu (573) als das Jahr der Geburt des Prinzen genannt, wahrend das
Hoo-teisetsu das darauffolgende Jahr, also das 3. Jahr dieser Ara (574) nennt. Viele japanische Forscher
halten das im Hoo-teisetsu angegebene Jahr 574 fiir wahrscheinlicher, auch weil es nach dem asiatischen

Tierkreis ein Jahr des Pferdes war, was als ein weiterer Hinweis auf den Namen des Prinzen gewertet



Jenseits der Quellen 189

werden kann.

Ahnlich verhalt es sich mit dem Sterbedatum, hier finden wir im Nihon-shoki das 29. Jahr der Ara
Suiko (621), wahrend die Inschrift der Shaka-Trias das Folgejahr Sukio 30 (622) verzeichnet. Zieht
man in Betracht, dass beide Texte postum verfasst wurden, und dass unter den japanischen Forschern
viele Fragen beziiglich des Kalendersystems in der Ara Suiko, der exakten Datierung etc. weiterhin heftig
umstritten sind’, tiberraschen diese Abweichungen kaum. Wenn man von den technischen Fragen, die
mit der Jahresangabe zusammenhdngen, einmal absieht, kann man die beiden Textstellen m. E. durchaus
als unabhangige Belege fiir die Geburt und den Tod des Umayado-6 bewerten.

Der Nachweis von mehrfachen Belegen aus unabhangigen Quellen ist eines der grundlegenden
formalen Kriterien, um die Wahrscheinlichkeit eines historischen Szenarios zu bewerten. Ein historisches
Faktum kann mit einer groBeren Wahrscheinlichkeit als historisch zutreffend bewertet werden, wenn
dariiber in mehreren voneinander unabhéngigen Quellen berichtet wird. Die genannten Quellennachweise
Uber das Geburts- und Sterbejahr des Umayado-6 sind demnach ein Indiz, das dessen reale historische
Existenz wahrscheinlich macht.

Das Nihon-shoki und das Hao-teisetsu machen dariiberhinaus nahezu identische Angaben zur

Abstammung des Umayado-6 und verzeichnen ihn als einen Sohn des Tenno Yomei.”

3.2 Die Verlegung des Wohnsitzes nach Ikaruga
Die zweite Perikope, fir die sich in den beiden hier berlcksichtigten Texten eine gewisse
Ubereinstimmung finden l4sst, ist die Verlegung des Wohnsitzes des Prinzen nach lkaruga. Im Nihon-
shoki finden wir dafiir die Jahresangabe Suiko 13 (605). Es liegt nahe zu vermuten, dass dieses Ereignis
mit der Griindung des dortigen Tempels und der Stiftung der Yakushi-Statue als dessen Hauptkultbild in
Zusammenhang steht.

Die Inschrift der Yakushi-Statue, bei der es sich vermutlich um eine dem Original nahe kommende
Rekonstruktion der urspriinglichen Statue handelt (vgl. Anm. 71), nennt das Jahr Suiko 15 (607) als
Jahr der Fertigstellung der Statue, und man kann davon ausgehen, dass die Griindung des Tempels in

Ikaruga, der spéter als Horya-ji bekannt wurde, ebenfalls in diesen Zeitraum fallt.

3.3 Die Inschriften der beiden Buddha-Statuen

Es sei hier eine weitere Kategorie zur Bewertung der historischen Wahrscheinlichkeit eingefihrt,
die besonders im Bezug auf Heiligenlegenden anwendbar ist.”” Dabei geht es im Unterschied zu der
formalen Bewertung durch Mehrfachbelege um ein inhaltlich-philosophisches Kriterium: Wenn man
davon ausgeht, dass es sich bei einem biographischen Bericht (iber eine Figur, die als heilig und mit

Uibernatirlichen Féahigkeiten ausgestattet angesehen wird, nur um eine rein legendéare Hagiographie



190 Oliver AUMANN

mit nur geringem oder ohne historischen Wahrheitsgehalt handelt, dann darf man erwarten, dass ein
solcher Bericht in sich moglichst logisch stimmig und frei von Widerspriichen konstruiert ist. Von den
Autoren einer Hagiographie, die mit der Absicht schreiben, den Heiligen, tiber den sie berichten, als
Glaubensgegenstand zu etablieren oder zu bestétigen, darf man mit gutem Recht annehmen, dass sie
versuchen, eine moglichst iberzeugende Darstellung zu geben. Deshalb sind es gerade Widerspriiche
bzw. kontraintuitive Eintragungen, die die Existenz einer historischen Grundlage fir ein Heiligenlegende
wahrscheinlicher machen.

Betrachten wir vor diesem Hintergrund die im Haoo-teisetsu zitierten Inschriften der beiden
Buddhastatuen: Die Statue des Yakushi-Nyorai wurde im Auftrag des Tenno Yomei, des Vaters des
Prinzen, von Umayado-6 und der spateren Kaiserin Suiko in der Hoffnung gestiftet, dass die Krankheit
des Tenno genesen mdge. Dennoch verstirbt der Tenno, bevor die Statue vollendet werden kann. Die
Shaka-Trias wurde vom Prinzen und Mitgliedern seines Hofstaats gestiftet, um fiir die Genesung der
Mutter des Prinzen, der Prinzessin Anahobe no Hashibito, zu bitten. Auch in diesem Fall bleibt die
Stiftung des Buddha-Bildes letztlich wirkungslos und sogar der Prinz selbst verstirbt noch vor der
Fertigstellung der Statue.

In beiden Fallen scheitert die Hoffnung des Prinzen, das Leben seiner Eltern durch eine fromme
buddhistische Stiftung zu retten. Ware der Bericht des Hoo-teisetsu ausschlieBlich mit der Absicht
verfasst, den Prinzen als einen heiligen Mann mit hellseherischen Féhigkeiten zu présentieren, wie
das bei einigen Eintragungen des Nihon-shoki der Fall zu sein scheint, hatte man auf diese beiden
Eintragungen sicher verzichtet, oder die Umstande, in denen die Statuen entstanden, anders dargestellt.
So kann gerade das tragische Scheitern des Prinzen in diesen beiden Fallen als ein Indiz dafiir bewertet
werden, dass dieser Teil der Darstellung mit einer hohen Wahrscheinlichkeit auf realen historischen

Ereignissen beruht.

4. Schlussbhemerkung und Ausblick

Ich habe die Methode der Forschung anhand von Perikopen in die Untersuchungen zur Historizitét
des Shotoku Taishi/Umayado-o6 eingefiihrt, weil ich darin einen Weg sehe, wie man sich niichtern und
mit Prazision den anstehenden Fragen widmen kann, ohne sogleich in den Strudel des japanischen
nationalistischen Diskurses zu geraten. Anstatt allgemein danach zu fragen, ,,ob Shotoku Taishi
wirklich gelebt hat®, kdnnen Einzeluntersuchungen zu bestimmten Lebenssituationen durchgefiihrt und
die historische Wahrscheinlichkeit der Perikopen unabhdngig voneinander bewertet werden. Die im
begrenzten Umfang der vorliegenden Arbeit geleistete Bewertung kann nicht mehr als ein erster Schritt
sein, der die Richtung nachfolgender Untersuchungen ungeféhr aufzeigt.

Hinsichtlich der Frage, ob es sich beim Prinzen Umayado-6 um eine historische Person handelt,



Jenseits der Quellen 191

teile ich grundsatzlich die positive Einschatzung Oyama Seiichis, dass die Historizitat des Prinzen
wahrscheinlich ist, dabei scheinen mir die Mehrfachbelege fiir das Geburts- und Todesjahr wichtige
Argumente zu sein. Allerdings verwendet Oyama mehrfach die problematische Formulierung Nachweis
der Historizitat™, die ich aus den oben genannten methodischen Griinden fiir unzutreffend halte.

Die wichtigste Aufgabe fur weitere historisch-kritische Untersuchungen ist die Bewertung der in
den vorangegangenen Kapiteln vorgestellten Lebenssituationen des Umayado-6 auf ihre historische
Wahrscheinlichkeit anhand weiterer Quellen.”

Weitere Studien werden vermutlich auch erweisen, dass Teile der Berichte iber Shotoku Taishi
historisch unwahrscheinlich oder offenkundig legendér sind. Damit ist aber nie ein Urteil Giber den
kulturgeschichtlichen Wert dieser Berichte verbunden. Es kann im Gegenteil eine wichtige und
reizvolle Aufgabe nachfolgender Forschungen sein, die Legenden daraufhin zu untersuchen, auf
welchen kontinentalen textualen Vorlagen sie mdglicherweise beruhen. Geschichten und Legenden
sind Weltreisende, und wenn es sich anhand von konkreten Einzeluntersuchungen erweisen sollte,
dass Japan bereits in seiner Friihzeit ein aktives und kreatives Mitglied im internationalen Geflecht der
Erzéhltraditionen war, steht zu hoffen, dass dies zum gegenseitigen Respekt unter den Vélkern Ostasiens

gereichen moge.

4. Literaturnachweise

4.1 Japanische Literatur (mit den verwendeten Abkiirzungen)

FR=HE M (Bod#) [HARBAGR2 - BKT4E] SkEIE1975%, (Shotoku-taishi-shi)
AW [EERTFS) F#EE19974, (Ishida 1997)

APERE—ER [BAERTF X Ao /2] S0 20094E, (Ishiwatari 2009)

FIotE THARNROER EALH] HkE)E2001 (1992') 4 o (Inoue 2001)

MR TR S N7z b54e - ERESEaR) #ndlSCE2003 (1981') 4. (Umehara 2003)

Rl — [REERAM & A3 FHNEACAE19984E, (Oyama 1998)

[ b TERT oA #)115L3CfE2008 (1999°) 4. (Oyama 1999)

B (RiEE) TESRIGRH AR 2 2%, H)I5ACAE19454E,  (Nihon-shoki)
BHEE [LEERORE] (KBEAA (] [FEOHEREEKRT]) 20044, (Sagimori
2004)

Ry [ OREE] F#RkkE20074, (Shinkawa 2007)

H3esE [EEREUR- iRl 2§99 ] PHP 20044, (Tanaka 2004)

HATEE [ AL e H AL 51154 5CAE1980, (Tamura 1980)

IR — [BERT IV h o 72] #ridi#idE2004. (Tanizawa 2004)



192

Oliver AUMANN

FEHALY [HANHEOWIZE T A)E)I5E19724, (Tsuda 1972)

rirk

BT

7t THARDHZE?2 - BFEKRF] I ARFE19704F, (Nakamura 1970)
PIRES [Bn OS2 3 2 58 FWIIZE - BEERT % i) KRFEEE HHR20034F,
(Miyamoto 2003)

4.2 Literatur in westlichen Sprachen

Aston, W.G. (transl.) , Nihongi — Chronicles of Japan from the Earliest Times to A.D. 697, Tuttle,

Aum

Rutland Vermont and Tokyo 1972.

ann, Oliver, ,,Die Satren-Kommentare des Shotoku Taishi in der modernen japanischen Diskussion®.
In: Studies in Language and Culture 31, Graduate School of Language and Culture, Osaka
University 2005, S. 1-18.

,» Traum und Tradition — Shinrans Traumoffenbarungen und Shotoku Taishi. In: Gengo to bunka no

kyGen Symposium on Language and Culture), Eihosha 2006, p. 339 — 366.

------ »Shotoku Taishi as the apotheosis of compassion — The political leader’s advancement to

Bodhisattvahood®. In: Studies in Language and Culture 34, Graduate School of Language and
Culture, Osaka University 2008, S. 109-126. (Aumann 2008)

.Die Invented Identity des Shotoku Taishi — Zu den Thesen und Argumenten von Oyama Seiichi”.
In: The Decoding of Culture (9) — Culture and Identity, Graduate School of Language and Culture,
Osaka University 2009, S. 11-20. (Aumann 2009)

------ ,Offene Fragen zum Tempel Horya-ji und Shotoku Taishi”. In: The Decoding of Culture (10) —

Culture and Body, Graduate School of Language and Culture, Osaka University 2010, S. 21-28.
(Aumann 2010)

Bohner, Hermann, Shotoku Taishi, Otto Harrassowitz, Leipzig 1940.

Com

0, Michael I., Shotoku — Ethnicity, Ritual and Violence in the Japanese Buddhist Tradition, Oxford

University Press 2008.

Kidder, J. Edward, ,,Yakushi, Shaka, the 747 Inventory, and the Cult of Shotoku®“. In: Wong, Dorothy C.

Lee,

(Hg.) : Haryii-ji Reconsidered, Cambridge Scholars Publishing, 2008, S. 99-129.
Kenneth Doo Young Lee, The Prince and the Monk — Shotoku Worship in Shinran'’s Buddhism, State

University of New Yourk Press 2007.

Miller, Robert J., The Jesus Seminar and its Critics, Polebridge Press, Santa Rosa California, 1999.

Piggott, Joan R., The Emergence of Japanese Kingship, Stanford University Press 1997.

Sheehan, Thomas, The First Coming — How the Kingdom of God Became Christianity, Vintage Books,

New York 1986.



Jenseits der Quellen 193

© o0 ~N oo g A~ w N

=
N P O

13
14
15
16
17
18
19
20
21
22
23

BERF

Suiko-tenno JfE i K &, geb. 554, Regierungszeit 592-621).

i

Piggott (1997), S. 66 f.

EHAAAE

AT EAS — BB

HIk—

EA = |

HtIT

FH Hh 3758

#i shigo.

Beispielsweise als 221 T- Shotoku-6 (Konig Heilige Tugend), 1Ef# % T Shotoku-hoo (Dharma-
Konig Heilige Tugend) oder b % 32 fifi {J: I Jogu-shotoku-hoo (Dharma-Koénig Heilige Tugend
vom Oberen Palast).

Ishida 1997, S. 108.

T

HAREAL |, Annalen Japans®.

A T

FEE

Tamura (1980), S. 143-155.

Oyama (1998), S. 198-206.

Lee 2007, S. 35.

Ebd.: S. 37-39.

Shinkawa (2007), S. 6 ff.

Die Formkritiker in der Ara nach Bultmann wenden wenigstens vier Kriterien an, um zu
entscheiden, ob Elemente in den Evangelien als historisch authetisch anzusehen ist, d.h. mit
groRer Wahrscheinlichkeit auf Jesus selbst zuriickgefiihrt werden kénnen: 1) Das Kriterium der
Unéhnlichkeit: Berichte von Ereignissen oder Aussagen, die sich signifikant von dem unterscheiden,
was entweder das traditionelle Judentum oder die frihe christliche Kirche lehren, gelten als
wahrscheinlich authetische Ereignisse bzw. als Jesusworte. 2) Das Kriterium der Kohérenz:
Aussagen, die inhaltlich mit jenen iibereinstimmen, die aufgrund von 1) bereits als in hohem

MaRe authetisch bestimmt wurden. Um ein Beispiel anzufiihren: Die Tatsache, dass sich Jesus



194

24
25
26
27
28
29
30
31
32
33
34
35
36
37
38
39
40
41
42
43
44
45
46

Oliver AUMANN

dem Téaufer Johannes zu einem gewissen Grad unterordnete und ihn zeitweise wie einen Lehrer
akzeptierte, lasst sich nur schwer mit seiner Rolle als dem direkt von Gott gesandten Messias
vereinbaren, und gerade deshalb wird die Beziehung zwischen Jesus und Johannes als tatsachlich
historisch bewertet. 3) Das Kriterium des Mehrfachbelegs: Taten oder Aussagen von Jesus, die
sich in allen oder vielen der unabhéngigen Quellentexte finden, auf denen die Evangelien beruhen
(bespielsweise im Markusevangelium und der Quelle Q), kénnen mit bestimmten Einschrankungen
als historisch gesichert angesehen werden. 4) Aussagen, die als Jesusworte gelten sollen, miissen
die araméische Originalsprache widerspiegeln. So kénnen beispielsweise retorische Figuren, die
nur im Griechischen funktionieren, nur schwerlich als authetisch betrachtet werden. Vgl. Sheehan
(1986),S. 25 f.

Zum Prozess der Apotheose des Shotoku Taishi zur Bodhisattvaschaft siehe Aumann (2008).

T wa.

Miller (1999), S. 43.

b B AT

Oyama (1998), S. 203.

Gz

S SIS

Piggott (1997), S. 287 f.

gl

In: Nihon-shiso-taikei 2: Shotoku-taishi-shii.
R ] i 1

eI IPS

GNIEIRIN

=R

RSP I EE R s AL B AR

Oyama (1999).

TEEZ , gest. 744.

Vgl. hierzu Aumann (2009), S. 15-19.

HE (R2)

FAEHBIA A

BERE

BRI T

W

Jap. Shitenno PUK I, der Glaube an die als Vier Himmelskonige bezeichneten Schutzgottheiten, die

den vier Himmelsrichtungen zugeordnet werden, geht auf vorbuddhistische indische Vorstellungen



47
48

49

50

51
52
53
54

Jenseits der Quellen 195

zuriick.

Hat

Im Hintergrund der Auseinandersetzung zwischen Soga no Umako und dem Clan der Mononobe
stand auch die Frage, ob man in Yamato die ,,neuen Gotter, ndmlich den Buddha und die
buddhistischen Heiligen, verehren solle, oder ob dies den Zorn der einheimischen Gotter errege. Der
Clan der Soga gehorte zu einer Seitenlinie des Herrschergeschlechts, das um diese Zeit an Einfluss
gewann und sich durch die neue Religion auch eine religise Legitimation ihres Machtanspruchs
erhoffte. Auf den erwahnten Tempel fiir die Vier Himmelskdnige soll der heutige Tempel Shitenno-
ji in Osaka zuriickgehen.

Hier findet sich die Bezeichnung 2 K T kétaishi (oder hitsugi no miko), mit denen Umayado-6
im Nihon-shoki durchgehend bezeichnet wird. Ich habe mich fiir die deutsche Ubertragung ,,Prinz*
entschieden. Die Bezeichnung ,,Kronprinz (Crown prince), die man oft in westlichen Texten
findet, impliziert, dass die so bezeichnete Person bereits zu Lebzeiten des aktuellen Herrschers als
dessen Nachfolger bestimmt worden sei. Das entspricht zwar genau dem Sinn des japanischen Titels
kotaishi, aber Oyama hat gezeigt, dass dieses kotaishi-System in der Ara Suiko noch nicht etabliert
war, und vermutet, dass es sich bei dem Titel an dieser Stelle um eine spatere Ergdnzung handelt.
Vor dem Hintergrund dieser Diskussion scheint mir die allgemeinere Bezeichnung ,,Prinz“ die
treffendere deutsche Ubersetzung zu sein.

Die beiden Schriftzeichen £ B wurden traditionell sessho gelesen und im Sinne von ,,Regent” als
einem politischen Amt verstanden. Oyama interpretiert diese Textstelle anders und liest die beiden
Zeichen als Teil des fortlaufenden Textes, denn ein eigentliches Amt des sessho sei erst in spateren
Zeiten eingerichtet worden. Die deutsche Formulierung ,,mit den Regierungsgeschaften betraut”
beruht auf Oyamas Interpretation; Oyama (1999), S. 72.

Jap. Kokuri w5 .

el

i
e

Der Palast soll sich auf dem Gelé&nde des spéteren Tempels Horya-ji befunden haben. Dieser Eintrag
ist im Kontext der Geschichte dieses Tempels von besonderer Bedeutung, denn der eigentliche
Beginn des Tempelbaus ist im Nihon-shoki nicht verzeichnet. Die Tatsache, dass im Nihon-shoki fast
keine Informationen Uber den Horya-ji verzeichnet sind, hat viele Diskussionen und Spekulationen
hervorgerufen, so vermutet etwa Umehara Takeshi, dass es sich hier um eine bewusste und
politische motivierte Vertuschung handele; Umehara (2003), S. 289 ff. Andere Forscher haben
aber darauf hingewiesen, dass dieser Tempel zur Zeit der Abfassung des Nihon-shoki zu Beginn des

achten Jahrhunderts méglicherweise nicht mehr zu den wichtigsten Tempeln des Landes zahlte und



196

55
56
57
58
59
60

61
62

63
64
65

66

67

68
69

Oliver AUMANN

deshalb in der Chronik nur am Rande erwéhnt wird; Sagimori (2004), S. 123.

*H

Jap. Shiragi i .

ZEHE T I

e ) <5

T A i

Gemeint ist ein aus China ibernommenes System, den Dienstrang von Hofbeamten durch
unterschiedliche Kopfbedeckungen zu markieren.

‘s

Die , Verfassung in 17 Artikeln“ gilt traditionell als eine der grofRen politischen Leistungen
des Umayado-6 und die Frage nach ihrer Autorschaft ist seit langem ein eigenstandiges
Forschungsthema. Inhaltlich handelt es sich um eine ausfiihrliche Darlegung der Ideologie vom
sakralen Kdnigstum, welche die Neuausrichtung der politischen Strukturen des Reiches um die
Ara Suiko charakterisiert. Die Bedeutung, die die Verfasser des Nihon-shoki diesem Dokument
zumalien, lasst sich allein schon daraus erkennen, dass der Volltext der Verfassung in das Nihon-
shoki aufgenommen wurde. Im Text finden sich starke buddhistische Einfllisse und eine groRe
Ahnlichkeit zu einem chinesischen apokryphen Klassiker mit dem Titel Guanzi % ¥-; Como (2008),
S. 86.

Jap. Shoman-gyo Bz #% .

Jap. Hokke-kyo #:3E#% .

Die Frage nach der Autorschaft der Sttrenkommentare ist ebenfalls Gegenstand eines eigenen
Diskurses, der an dieser Stelle nicht im Einzelnen nachgezeichnet werden kann; vgl. Aumann
(2005), S. 1-18. Es sei nur darauf hingewiesen, dass im Nihon-shoki lediglich von — méglicherweise
mindlichen — , Erklarungen® zu zwei Satren, namlich dem Srimaladevi-Sitra und dem Lotos-
Sutra berichtet wird, wéahrend das Hoo-teisetsu und andere spatere Quellen von drei schriftlichen
Kommentaren sprechen, wobei als dritter der kommentierten Texte das Vimalakirti-Sitra, jap.
Yuima-kyo #EEERE | aufgefihrt ist.

Fr 1

Der Bericht des Nihon-shoki weist hier (zwischen Perikope 18 und 19) eine Liicke von 6 Jahren
auf, in denen der Prinz keinerlei Erwahnung findet. Der legendenhafte Bericht iber den hungernden
Mann in Kataoka, der sich als ein heiliger Mann erweist, der seinem Grab entsteigt, erinnert an
chinesische Legenden von taoistischen Heiligen; vgl. Aumann (2008), S. 117 ff.

WE R

Zwischen den Perikopen 20 und 21 liegt erneut eine Zeitspanne von 7 Jahren, in denen der Prinz



70

71

72
73
74
75
76
77

78
79

Jenseits der Quellen 197

nicht erwéhnt ist. Dass hier von der Anfertigung eines Geschichtswerks berichtet wird, deckt sich
mit der Annahme, dass in der Ara Suiko die ersten historiographischen Werke entstanden.

Der Tod des Prinzen wird als ein epochales Ereignis beschrieben, er wird an dieser Stelle des Textes,
ebenso wie im ersten Eintrag des Nihon-shoki aus dem 1. Jahr der Ara Suiko, mit dem Namenszusatz
Toyotomimi no Mikoto i & H & -1, Herrscher mit dem lauteren Gehor bezeichnet. Dies ist auch
der Name unter dem er im Kojiki /7 355C erwahnt wird, einer Quelle die iiberraschener Weise keine
weiteren Eintragungen Uber den Prinzen enthélt, obwohl sie Aufzeichnungen bis zur Ara Suiko
umfasst.

Im Zuge einer Inventarisierung von Kulturgiitern (Showa-shizai-chd 17 F1 & #+ 1€), die im Jahr
1991 abgeschlossen wurde, wurden radiologische Untersuchungen und detaillierte Analysen der
Gusstechniken von zahlreichen Buddha-Statuen durchgefiihrt. Fir die Yakushi-Statue des Horya-
ji kam man zu dem Ergebnis, dass sie erst gegen Ende des siebten Jahrhunderts angefertigt wurde;
Kidder (2008), S. 99 ff.

Die japanische Forschung hat sich angesichts der Beweiskraft dieser neuen Untersuchungen
im Wesentlichen darauf geeinigt, dass es sich bei dieser Statue um eine Rekonstruktion der
ursprunglichen Statue handelt, die moglicherweise bei einem Feuer am Tempel verloren ging. Bei
der Rekonstruktion kamen zwar fortschrittliche Gusstechniken zum Einsatz, aber der archaische
Stil, in dem auch die Shaka-Trias gefertigt ist, wurde &ufRerst getreu nachgebildet. Deshalb kann
man vermuten, dass auch die Inschrift der Statue hinsichtlich der Motivation fir den Tempelbau und
der Jahreszahl weitgehend dem Inhalt der urspriinglichen Inschrift entspricht; vgl. Aumann (2010),
S. 24,

Jap. tsuizen 183% .

R

I

Como (2008), S. 4.

Oyama (1998), S. 202.

Die Anregung, diese Kategorie in die Shotoku Taishi-Forschung einzufthren, verdanke ich der
Lektiire von Thomas Sheehan (1986).

JE S FEOMERR, Oyama (1998), S. 202.

Eine Ubersicht von japanischen und koreanischen Quellentexten, die in weiteren Studien zu

beriicksichtigen sind, gibt Piggott (1997), S. 287-303.





