
Title <書評> 葛西賢太/板井正斉編著　『叢書・宗教とソー
シャル・キャピタル３　ケアとしての宗教』

Author(s) 小池, 靖

Citation 宗教と社会貢献. 2013, 3(2), p. 73-77

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/26023

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



書評 

宗教と社会貢献 Religion and Social Contribution 2013.10, Volume 3, Issue 2: 73-77.  73

葛西賢太／板井正斉編著 

『叢書・宗教とソーシャル・キャピタル３ ケアとしての宗教』 
明石書店、2013 年 4 月、A5 判、300 頁、2500 円＋税 

小池 靖* 

１．はじめに 

本書は、シリーズ「叢書 宗教とソーシャル・キャピタル」の第３巻と

して編まれたものである。地域社会を扱った２巻は本誌３巻１号でもレビ

ューしたが、この巻では、広い意味で弱い立場にいる人々に対する「ケア」

の現場で、宗教がいかに社会貢献できるのかが論じられている。 

２．本書の内容と構成 

本書は、３部構成となっており、I では「宗教のケアが橋を架ける」と題

して、主に宗教の側が、教団の枠組みを越えて弱者に接近し、ケアを施す

諸相が論じられ、II では「宗教のケアが絆を強める」と題して、主に共同体

の内側で宗教的ケアがその集団の紐帯として機能している様子が描かれて

いる。当然「I」では「橋渡し型ソーシャル・キャピタル」が、「II」では「結

合型ソーシャル・キャピタル」がイメージされている（p. 298）。III 部では、

鼎談のかたちで、主に医療現場での宗教的ケアの諸相が専門家によって縦

横に語られている。以下が目次構成である。 

 

 まえがき 葛西賢太 

 総説 橋を架け絆を強めるケア 板井正斉・葛西賢太 

 

I 宗教のケアが橋を架ける 

 

 第１章 教誨師と更生活動 金澤 豊・真名子晃征 

 第２章 スピリチュアルケアのプラクシスとその宗教的基礎：病院チャ

プレンの語りと聖書思想から 柴田 実 

                                                           
*立教大学社会学部准教授・koike-toiawase@rikkyo.ac.jp 



宗教と社会貢献 Religion and Social Contribution 2013.10, Volume 3, Issue 2: 73-77. 

74 

 第３章 自死対策における宗教者の役割 宇野全智・野呂 靖 

 インタビュー「暗闇に下りていく道しるべ」がケアには必要だ 岡部 健 

 

II 宗教のケアが絆を強める 

 

 第４章 ソーシャル・キャピタルとしての天理教里親活動の可能性 金

子珠理 

 第５章 鎮守の森に保育園があることの可能性 室田一樹 

 インタビュー「生命をことはぐ」ことは、医療にも神道にも通じる 足

立正之 

 インタビュー「ものくさ」を養う、ゆとりをつちかう 櫻井治男 

 

III 鼎談 心のケアと魂のケア 安藤泰至×窪寺俊之×深谷美枝 

 

あとがき 板井正斉 

 

まえがき〜総説にかけては、本書の問題意識が示されているが、それは

野心的であるのと同時に、やや遠慮がちな語り口でもある。「宗教者がケア

の場にいる場合の難しさも指摘しておかねばならない……絆を強める機能

は、結束にも束縛にも矯正にも展開しうる」（p. 32）。宗教者によるケア活

動に対して、市民のあいだには警戒心も予想されうるのかもしれない。そ

のような事態を前提としているということなのだろうか、「以下の章で、具

体例を通して、当事者の体験理解に努力を払いながら、社会と宗教の互恵

性の（ケアにおける）〈適切さ〉を探求していこう」と総説は締めくくられ

ている（p. 36）。 

 

【I 宗教のケアが橋を架ける】 

教誨師（きょうかいし）とはいわゆるチャプレンのことであり、１章「教

誨師と更生活動」（金澤 豊・真名子晃征）は、主に刑務所づきチャプレン

の日本での活動を論じた貴重な論考である。日本の教誨師の３分の２は仏

教系であることや、その仕事が完全なボランティアであるということなど

も紹介されている。そして教誨師は、特定の信仰を押し付けてはならない



書評 

75 

ものの、受刑者の宗教的ニーズを満たすための儀礼などを執り行うことも

あると書かれている。 

２章「スピリチュアルケアのプラクシスとその宗教的基礎：病院チャプ

レンの語りと聖書思想から」（柴田 実）では、病院チャプレンＡ氏のイン

タビューから、Ａ氏のケアへの関わり方が、聖書のいかなる精神に基づく

ものなのかを、聖句を引用して推察・解説するものとなっている。 

３章「自死対策における宗教者の役割」（宇野全智・野呂 靖）は、自殺

防止活動における仏教教団による取り組みを紹介したものである。「安心し

て関われる社会との窓口」としての「かかりつけ寺院」といった発想など、

仏教による社会貢献の最前線を示す論考となっている。 

第 I 部末尾のインタビュー（「『暗闇に下りていく道しるべ』がケアには必

要だ」）では、在宅緩和ケアの権威・岡部 健によって、医療の現場が「合

理主義の盲信」に陥ることなく、死期が近い患者たちが語る「お迎えが来

た」といった感覚のリアリティにケア提供者が寄り添うことで、市民の持

つ死生観を大切にする必要性が説かれている。 

 

【II 宗教のケアが絆を強める】 

４章「ソーシャル・キャピタルとしての天理教里親活動の可能性」（金子

珠理）によれば、天理教は、戦後の混乱期から孤児を引き取ることを「お

たすけ」として奨励してきたという。そうした天理教の里親活動が「教会

長の夫人」に対して負担が大きくなりがちであるということにも少し触れ

ているが、全体としてこの章は、新宗教のもつソーシャル・キャピタルが、

ケア実践として確固たる規模で機能してきたことを示してもいるだろう。 

５章「鎮守の森に保育園があることの可能性」では、宮司であり保育園

園長でもある室田一樹が、保育士や母親の体験も紹介しながら、保育園体

験を、保育士と園児が互いにケアされている関係性としてとらえている。

結論としては、生活文化の中の宗教性を、神社という環境の中で自然に継

承してゆくことの大切さをうったえている。 

II 部末尾の、足立正之、櫻井治男それぞれのインタビューにおいても、神

学・教学・布教といった特別なことを持ち出すのではなく、日本人が長く

継承してきた土地のカミへの思いや、家族間の支え合いをむしろ大事にす

べきだという姿勢が顕著だ。 



宗教と社会貢献 Religion and Social Contribution 2013.10, Volume 3, Issue 2: 73-77. 

76 

I 部がキリスト教と仏教の話題であり、II 部が主に神道的宗教観の話とな

っているのは、前者が日本において宗教から世俗への橋渡しをしてきた存

在であり、後者が日本人の共同体的紐帯を担ってきた存在であるというこ

とを図らずも示しているのかもしれない（p. 298）。 

 

【III 鼎談 心のケアと魂のケア】 

最後の第 III 部では、安藤泰至（死生学）、窪寺俊之（病院チャプレン）、

深谷美枝（牧師）の三者が鼎談をおこなっている。話は多岐にわたり、日

本でチャプレンの数が少ないこと、日本ではスピリチュアルケアが「宗教

的ケアではない」と、ことさらに強調される傾向があることなども論じら

れている。全体に、スピリチュアルケアの場で、宗教でないとできないこ

とがあるいっぽうで、宗教性を強調してしまうと社会から拒否されかねな

いという微妙なバランスが存在しているということが浮かび上がってくる。

「宗教者が様々な社会活動をするときに、世間様にぶちあたって、しばし

ば自粛してしまうことが、日本の宗教者にとって、大きな課題」という深

谷の発言にそれが集約されていると言えよう（p. 292）。 

３．評価 

全体としてこの書は、宗教による、あるべきケアのあり方を論じたもの

になっているようだ。ソーシャル・キャピタル概念についての精緻化を目

指した研究ではないのかもしれないが、橋渡し型／結束型ソーシャル・キ

ャピタルの両側面が、各セクションによってバランス良く示されている点

は評価できる。 

「叢書の中では他の三部と異なり、研究者だけではなく宗教者にも、当

事者の感覚を語ってもらった」（p. 7）とあるように、同シリーズの他の巻

以上に、当事者の声をそのまま論文のかたちで収録している。中には２章、

５章のように、数名のインタビュー記録がそのままかなりの尺で使われて

いたり、鼎談もあったりと、全体として雑誌的な作りの一冊になったとも

言えるだろう。ケアとしての宗教の諸相を、2010 年代流に見つめなおすに

は好著となっている。 

しかし、そのような作りであるがゆえに、やや不充分かもしれないのは、



書評 

77 

本書全体を貫く問題意識、枠組みが見えにくくなっていることだ。たとえ

ば、この書の想定読者層が一体どんな人々なのか、最後までよくわからな

かった。想定読者は、ケアを請け負う当事者なのか、ケアされる当事者な

のか、あるいは現代宗教研究者だけなのか。 

また、細かいようだが、241 ページの表に「『臨床宗教師』に類する資格」

といった題名がつけられているが、編著者らの考えでは、臨床宗教師がこ

の分野の最も標準的な資格ということなのだろうか。「スピリチュアルケア

に関わる資格」などのほうが、より広い読者層にとってはわかりやすいも

のとなっただろう。そしていずれの文言を使うにせよ、臨床宗教師がいか

なる資格なのかについて、本文中にほとんど説明がないのもやや不思議に

思われた。 

また、宗教的ケアの適切さをさぐるという、やや遠慮がちな姿勢から考

えると、宗教的ケアにしかなしえない事柄について、もう少し自信を持っ

た提言があっても良かったのではないか。 

その意味でさらに言えば、宗教の強みについての自覚的な記述も、もう

少し望まれるところである。福祉や社会的再分配についての宗教的起源な

どは、福祉の入門書にも書いてあることだが、この書のどこかでいま一度

強調しても良かっただろう。病院チャプレンやターミナルケアといったト

ピックが多いのは、宗教というものが、死後の世界の問題を扱える唯一の

社会制度であるからに他ならない。「死後の世界について語ってはいけない」

「宗教観を押し付けてはいけない」というのは、一見ケアへのアクセシビ

リティを高めるのかもしれないが、宗教者の活動の単なるセラピー化は、

宗教の強みを失ってしまうことにもつながりかねないだろう。 

宗教がソーシャル・キャピタルとして機能する文脈で、ケアとしての宗

教への期待や注目は予想以上に大きいようだ。今後、宗教とケアをめぐる

こうした研究が、当事者の立場論のみに偏りすぎることなく、宗教独自の

強みにも注目しながら、より広い読者層に「橋を架ける」ものとなること

を期待したい。 


