
Title Jacobis „Spinoza und Antispinoza''

Author(s) Sandkaulen, Birgit

Citation Philosophia OSAKA. 2013, 8, p. 23-36

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/26506

rights ©2013 by Birgit SANDKAULEN. All rights reserved.

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



23Philosophia OSAKA No.8, 2013

Birgit SANDKAULEN (Ruhr-Universität Bochum)

Jacobis „Spinoza und Antispinoza“

Vortrag zur Spinozismus-Tagung in Osaka 4.11.12

„Was meinen Spinoza und Antispinoza angeht“�: mit diesem Wort hat Friedrich Heinrich 
Jacobi seinen philosophischen Ansatz kurz und treffend charakterisiert. Und sogleich ist klar: 
einfach kann die Sache nicht sein, die ich im folgenden vorstellen möchte. Einfach liegen 
die Dinge, wenn jemand eine Theorie oder eine Auffassung vertritt. Wenn aber jemand 
eine Doppelphilosophie verfolgt, dann handelt es sich unvermeidlich um eine komplexe 
Angelegenheit. Genau darin liegt das Besondere von Jacobis Position. Er spricht sich 
zugleich für Spinoza und gegen Spinoza aus. Einerseits bezieht er den Standpunkt Spinozas 
und andererseits ist er der Gegner Spinozas – und diese beiden gegensätzlichen Positionen 
lassen sich nicht voneinander trennen, sondern sie gehören in Form der Doppelphilosophie 
untrennbar zusammen. Wie soll man das verstehen?

Das möchte ich in drei Schritten zeigen. Im ersten Schritt berichte ich kurz vom historischen 
Ereignis der Spinozabriefe. Im zweiten Schritt lege ich die inhaltlichen Gesichtspunkte 
von Jacobis Doppelphilosophie frei, um im dritten Schritt dann ins innere Zentrum dieser 
Konzeption zu führen. Daß ich mich in der Kürze der Zeit auf einige Aspekte beschränken 
und vieles auslassen muß oder höchstens nur andeuten kann, versteht sich von selbst.

1. Das Ereignis der Spinozabriefe

Jacobis Doppelphilosophie des „Spinoza und Antispinoza“ ist höchst ungewöhnlich und 
provokativ und hat eine immense Wirkung nach sich gezogen. Das ist das erste, was man 
festhalten muß. Tatsächlich läßt sich die Bedeutung Jacobis kaum überschätzen. Nicht allein 
ist ihm die sogenannte „Spinoza-Renaissance“ gegen Ende des 18. Jahrhunderts zu verdanken 
– wenn wir heute Spinoza als einen Klassiker der neuzeitlichen Philosophie studieren und 

�	 Friedrich Heinrich Jacobi, Schriften zum Spinozastreit, in: Werke Gesamtausgabe, hg. v. Klaus 
Hammacher u. Walter Jaeschke, Hamburg 1998 ff., Band 1,1, S. 274. Vgl. zu den folgenden 
Ausführungen von Birgit Sandkaulen: Grund und Ursache. Die Vernunftkritik Jacobis, München 2000, 
sowie weitere zahlreiche Aufsätze.



24  Birgit SANDKAULEN

wie jetzt in Osaka auch Tagungen über den „Spinozismus“ veranstalten, dann geht dies 
ursprünglich auf Jacobi zurück. Über die Spinoza-Renaissance hinausgehend ist Jacobi auch 
von bahnbrechendem Einfluß auf die Ausbildung und Weiterentwicklung der nachkantischen 
Philosophie im Ganzen gewesen. Fichte, Schelling und Hegel, um nur die prominentesten 
Philosophen der nachkantischen Epoche zu nennen, wären gar nicht denkbar, wenn es die 
provokativen Anstöße Jacobis und die Auseinandersetzung mit seiner Doppelphilosophie 
nicht gegeben hätte. Die enorme Bedeutung Jacobis ist insofern vergleichbar mit der 
Bedeutung Kants. Beide, Kant und Jacobi, haben um 1800 – auf je unterschiedliche Weise 
– eine neue Epoche der Philosophie begründet: Kant mit seinem Grundwerk der Kritik der 
reinen Vernunft und Jacobi mit einem Buch, das den Titel Über die Lehre des Spinoza in 
Briefen an den Herrn Moses Mendelssohn trägt.

Dieses Buch, von dem ich im folgenden unter dem Kurztitel Spinozabriefe sprechen werde�, 
ist erstmals 1785 erschienen und macht sofort eine ungeheure Sensation. 1789 publiziert 
Jacobi eine zweite erweiterte Auflage, in der er wesentliche Texte hinzufügt. Jacobi nennt 
diese Ergänzungen „Beilagen“, aber hier darf man sich nicht täuschen. Was normalerweise 
wie eine Zugabe klingt, die weniger wichtig ist als der Haupttext, gehört im Falle Jacobis 
konstitutiv zum Haupttext hinzu. Insbesondere die „Beilage VII“ ist von größter Relevanz, 
auf die ich später zurückkomme. 

Zunächst aber kann man dem Titel des Buches wie auch der Erweiterung um die sogenannten 
„Beilagen“ entnehmen, daß nicht nur sein Inhalt – die erwähnte Doppelphilosophie „meines 
Spinoza und Antispinoza“ –, sondern auch die Form der Darstellung sehr ungewöhnlich 
ist. Tatsächlich dürfte kaum jemals ein Buch einen solchen Effekt gemacht haben, das 
eigentlich gar kein „Buch“ im strengen Sinne ist. Weit entfernt von einer durchgehend 
argumentierenden oder gar more geometrico demonstrierenden Abhandlung ist es in dieser 
Hinsicht weder mit Kants Kritik der reinen Vernunft noch mit Spinozas Ethik zu vergleichen. 
Vielmehr setzt sich Jacobis Buch aus einer Reihe verschiedener Text-‚Bausteine’ zusammen, 
und dies hat vor allem mit seiner spezifischen Entstehungsgeschichte zu tun. Nicht gänzlich, 
aber größtenteils ist die Publikation aus einem Briefwechsel hervorgegangen, den Jacobi – so 
steht es ja im Titel – „über die Lehre des Spinoza“ mit Moses Mendelssohn geführt hat. 

Anlaß dieser Korrespondenz zwischen Jacobi und dem prominenten Vertreter der 

�	 Ausdrücklich verwende ich nicht den Titel „Spinozabüchlein“, der von Georg Hamann stammt und 
sich in der älteren Forschung leider eingebürgert hat. Es ist klar, daß Jacobi kein „Büchlein“ vorgelegt 
hat, sondern ein gewaltiges Grundlagenwerk der ganzen Klassischen Deutschen Philosophie. 



Jacobis „Spinoza und Antispinoza“  25

rationalistischen Berliner Aufklärung und engen Freund Lessings war eine brisante Nachfrage 
Jacobis: ob Mendelssohn wisse, daß Lessing ein „Spinozist “ gewesen sei.� Da Mendelssohn 
nichts davon weiß, übermittelt ihm Jacobi die Aufzeichnung seines Gesprächs mit Lessing, 
das 1780 in Wolfenbüttel stattgefunden hat und mit der Publikation der Spinozabriefe 
berühmt geworden ist. Nach Jacobis Darstellung besteht an Lessings Bekenntnis zu Spinoza 
kein Zweifel, und auch die wesentlichen Motive von Jacobis eigener Doppelphilosophie 
werden hier bereits greifbar. Selbstverständlich komme ich auf diesen zentralen Text 
zurück, der gleichsam die älteste Schicht der Spinozabriefe bildet. An diesem Gespräch 
entzündet sich aber nun auch die Auseinandersetzung mit Mendelssohn, die unter dem 
Namen „Spinozastreit“ in die Geschichte eingegangen ist. Es ist dies der erste große Streit, 
den Jacobi ausgetragen hat (später folgen dann nicht weniger wirkmächtig der sogenannte 
„Atheismusstreit“ mit Fichte und der „Streit um die göttlichen Dinge“ mit Schelling). Das 
bedeutet: Mendelssohn ist – nach Lessing – der erste, der in statu nascendi das provokative 
Potential von Jacobis Doppelphilosophie zu spüren bekommt. Und dabei stellt sich heraus, 
daß er weder hinlängliche Kenntnis von Spinoza besitzt noch in der Lage ist, sich Jacobis 
Doppelposition des „Spinoza und Antispinoza“ verständlich zu machen. Der Streit zwischen 
Mendelssohn und Jacobi kreist in der Folge daher wesentlich um die Frage, worin eigentlich 
die „Lehre des Spinoza“ besteht und welche Optionen es gibt, sich zu dieser Lehre zu 
verhalten. Aber obwohl Jacobi eine Reihe weiterer Anstrengungen unternimmt, um die 
Sachlage zu verdeutlichen, führt dies nicht zum Erfolg. Im Ergebnis scheitert Mendelssohn 
an dieser Debatte. Mit den Mitteln, über die er verfügt, den Mitteln des schulphilosophischen 
Rationalismus, kann er die für ihn ganz neuartige Konstellation nicht mehr bewältigen. 

Auch deshalb wirkt die Veröffentlichung der Spinozabriefe 1785 als eine Sensation. Die Welt 
erfährt von Lessings Spinozismus, sie erfährt von Jacobis Doppelphilosophie, und sie sieht 
den bislang aus dem offiziellen Diskurs verbannten Spinoza überraschend und ungemein 
attraktiv auf die philosophische Bühne gestellt. Und in einem damit erfährt die Welt eben 
auch, daß der Rationalismus Mendelssohns definitiv an sein Ende gekommen ist. Bereits 
Kant hatte diesen Rationalismus durchgreifend kritisiert. Jetzt und ganz anders als bei Kant, 
der Spinoza leider auch ignoriert hat, liegt vollends am Tage, daß diese rationalistische 
Richtung des Denkens gescheitert ist. Um auf der Höhe der Zeit zu sein, das ist die 
Botschaft der Spinozabriefe, muß man hinter den schulphilosophischen Rationalismus ins 
17. Jahrhundert zurückgehen: man muß zurückgehen auf Spinozas verfemte und totgesagte 

�	 Jacobis Spinozabriefe zitiere ich im folgenden im Text nach der auf der Grundlage der historisch-
kritischen Gesamtausgabe (vgl. Fußnote 1) erarbeiteten Studienausgabe von Marion Lauschke, 
Hamburg 2000, hier S. 12.



26  Birgit SANDKAULEN

Ethik. Diese revolutionäre Botschaft hat die geistige Welt nach Hegels Worten „wie ein 
Donnerschlag vom blauen Himmel herunter“ erschüttert.�

Eine alles in allem singuläre Geschichte, über die man immer von neuem staunen kann. Und 
ohne das Ereignis dieser Entstehungs- und Wirkungsgeschichte der Spinozabriefe vor Augen 
zu haben, kann man über Jacobis Buch tatsächlich nicht sprechen. Das gilt im übrigen auch 
für alle späteren Schriften Jacobis – nie hat er ‚reine’ Monographien geschrieben, immer hat 
er sich dialogisch mit anderen Positionen auseinandergesetzt: Er hat öffentliche Streitsachen 
geführt und genau damit die philosophische Entwicklung vorangetrieben. Was das Studium 
Jacobis betrifft, liegt darin allerdings auch eine Gefahr oder so etwas wie eine Verführung, 
der die Forschung zur Klassischen Deutschen Philosophie zu ihrem eigenen Schaden lange 
aufgesessen ist. Weil Jacobi so immens gewirkt hat, wurde er in der Hauptsache nur aus der 
Perspektive des Anregers wahrgenommen: aus der Perspektive all der vielen Zeitgenossen 
also, die im Bann des Ereignisses der Spinozabriefe standen. Und dabei hat man Jacobis 
eigene Position kurzerhand mit dem Reflex identifiziert, wie er in der Rezeption (bei 
Mendelssohn, Kant, Goethe, Herder, Fichte, Schleiermacher, Novalis, Reinhold, Schelling, 
Hegel usw. usw. ….) als seine vermeintlich eigene Position jeweils zur Sprache kam. 

So aber kann man methodisch nicht verfahren. Zweifellos ist die Rezeption Jacobis 
ungemein wichtig, dies habe ich ja selbst mehrfach betont – aber man muß sich hüten, das 
wirkungsgeschichtliche Ereignis der Spinozabriefe mit Jacobis authentischer Position zu 
verwechseln. Dieser Zugang eröffnet keinen Weg zu Jacobis Denken: aus dem einfachen 
Grund, weil das Interesse der Zeitgenossen nicht darin bestand, Jacobis Überlegungen zu 
folgen, sondern vielmehr darin, das Provokationspotential seines „Spinoza und Antispinoza“ 
zu entschärfen. Dieses Interesse hat unweigerlich zu Fehlverständnissen, Auslassungen 
und Umdeutungen von Jacobis Doppelphilosophie geführt, die die Wirkungsgeschichte 
der Spinozabriefe in vielfacher Hinsicht prägen. Es ist hochinteressant, die Serie 
solcher Fehlverständnisse zu verfolgen, die alle mit dem Versuch zusammenhängen, 
der Problemdiagnose Jacobis zu entkommen. Damit erschließen sich ganz neue 
Forschungsperspektiven, die sich aber ihrerseits auch nur dann erfolgreich bearbeiten lassen, 
wenn man grundsätzlich zwischen Jacobis authentischen Anliegen und der Rezeption seines 
Buches unterscheidet. In diesem Sinne rücke ich jetzt sozusagen in Klammern, was aus 

�	 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie. Theorie 
Werkausgabe, hg. v. Eva Moldenhauer und Karl Markus Michel, Frankfurt/M. 1970 ff., Band 20, S. 316 
f. Der „Donnerschlag“ war im übrigen um so gewaltiger, als Jacobi sogleich und dann vor allem auch 
in der „Beilage VII“ Kants Vernunftkritik in diese neue philosophische Auseinandersetzung ebenfalls 
hineingezogen hat. Diesen wichtigen Strang der Debatte kann ich hier nicht näher ausführen. 



Jacobis „Spinoza und Antispinoza“  27

Jacobis „Spinoza und Antispinoza“ im Fortgang der Klassischen Deutschen Philosophie 
geworden ist, und widme mich der Konstellation bei Jacobi selbst. 

2. System und Freiheit

„Was meinen Spinoza und Antispinoza angeht“ – aus welchen Gründen spricht sich Jacobi 
sowohl für als auch gegen Spinoza aus? Warum vertritt er den Standpunkt Spinozas und 
warum ist er zugleich der Meinung, man müsse auf die Seite des Antispinoza wechseln? 
Und wie hängen diese beiden Positionen miteinander zusammen? Offenbar liegt es in der 
Struktur dieser Konstellation, daß man die Frage nach der Position des „Antispinoza“ nur 
dann beantworten kann, wenn zunächst einmal die Frage des „Spinoza“ geklärt ist. Und 
dies ist bereits eine wesentliche Auskunft über Jacobis Denken. Er widmet sich Spinozas 
Ethik keineswegs aus bloß historischem Interesse. Es geht ihm nicht um die Beschäftigung 
mit einer Philosophie der Vergangenheit, sondern er behauptet, daß man sich die Position 
Spinozas vergegenwärtigen und wirklich aneignen muß. Was begründet diese These? 

Die Antwort Jacobis lautet: Spinozas Metaphysik der Immanenz ist das einzigartige 
Paradigma eines schlechthin konsequenten Denkens. Sie ist der Inbegriff eines in sich 
geschlossenen und lückenlosen Systems – einer „Philosophie aus Einem Stück“.� Diese 
Auffassung ist ganz neu, bisher hatte niemand dergleichen über Spinozas Ethik gesagt. Im 
Gegenteil: Bekannt war die Behauptung von Christian Wolff, daß Spinozas Lehre insgesamt 
nicht schlüssig sei. Auch und nicht zuletzt wegen dieser sogenannten „Widerlegung Spinozas“ 
durch Wolff war Spinoza aus dem offiziellen Diskurs der Philosophie verdrängt. Allerdings 
hatte sich Wolff dabei auf die geometrische Methode der Ethik bezogen. Er hatte also das 
buchstäbliche Beweisverfahren der Sätze geprüft und als unzureichend verworfen. 

Ganz anders verfährt Jacobi. Zu seiner neuen Auffassung gelangt er deshalb, weil er sich 
nicht auf die geometrische Form der Ethik bezieht. Ob mit Recht oder nicht hält er diese 
Form nur für eine äußerliche Einkleidung, hinter die man zurückgehen muß, um die innere 
Stringenz des Spinozanischen Monismus zu entdecken. Im Gespräch mit Lessing wird dieser 
neue Zugriff auf Spinozas Text ganz deutlich. Auf die Frage Lessings nämlich, was Jacobi 
für den „Geist des Spinozismus“ halte, „den, der in Spinoza selbst gefahren war“, antwortet 
Jacobi: „Das ist wohl kein anderer gewesen, als das Uralte: a nihilo nihil fit; welches Spinoza, 

�	 Diese Formulierung prägt Jacobi dann im Brief an Fichte (1799), in dem er Fichtes Wissenschaftslehre 
als „Verklärung“ der spinozanischen Metaphysik analysiert.



28  Birgit SANDKAULEN

nach abgezogenern Begriffen, als die philosophierenden Kabbalisten und andre vor ihm, in 
Betrachtung zog. Nach diesen abgezogenern Begriffen fand er, daß durch jedes Entstehen im 
Unendlichen, unter was für Bilder man es auch verkleide; durch jeden Wechsel in demselben, 
ein Etwas aus dem Nichts gesetzt werde. Er verwarf also jeden Übergang des Unendlichen 
zum Endlichen […] und setzte an die Stelle des emanierenden ein nur immanentes Ensoph; 
eine inwohnende, ewig in sich unveränderliche Ursache der Welt, welche mit allen ihren 
Folgen zusammengenommen – Eins und dasselbe wäre.“ (24) 

Jacobi kennt den Text der Ethik (und übrigens auch Spinozas Briefwechsel) sehr genau; alle 
seine Behauptungen kann er mit Zitaten aus Spinoza belegen – er ist, das kann man ohne 
Übertreibung notieren, der beste Kenner Spinozas in der ganzen Epoche, und der erste, der 
Spinozas Philosophie in ihrer inneren Folgerichtigkeit rekonstruiert. Aber noch einmal: 
dem geometrischen Gang der Sätze folgt er dabei nicht. Anstatt den schrittweisen Beweis 
Spinozas dafür nachzuvollziehen, daß es nur eine Substanz geben kann und alles andere als 
interne Differenzierung der göttlichen Substanz in Attribute und Modi begriffen werden muß, 
zielt Jacobi auf Anhieb ins Zentrum des spinozanischen Monismus: auf das entscheidende 
Theorem der göttlichen causa immanens als dem „lauteren Principium der Wirklichkeit in 
allem Wirklichen, des Seins in allem Dasein“ (45).�

Dies ist kein willkürliches Vorgehen. Es verfälscht auch nicht Spinozas Philosophie. Jacobi 
überlegt nämlich, welchem Motiv diese Philosophie entsprungen ist, und völlig richtig führt 
er dieses Motiv auf das basale Interesse zurück, eine universale und vollkommen rationale 
Erklärung des Gesamtzusammenhangs der Welt und des Lebens der Menschen in dieser 
Welt zu geben. Aus diesem Grundinteresse universaler Erklärung heraus ist Spinozas Ethik 
aber nicht nur konzipiert – sie befriedigt dieses Interesse auch auf singuläre Weise. Eine 
erfolgreiche metaphysische Theorie muß auf innere Kohärenz zielen. Sie muß also eine 
Begründung des Endlichen auf eine Weise leisten, die jeglichen ontologischen Bruch oder 
„Übergang“ zwischen Unendlichem und Endlichem vermeidet. Sie muß sich von jeglicher 
transzendenter Schöpfungslehre und auch vom neuplatonischen Emanationsdenken befreien, 
die beide einen rational nicht begreifbaren Anfang der Welt unterstellen. Dies ist Spinoza in 
der radikalen Umsetzung des Theorems „a nihilo nihil fit“ auf einzigartige Weise gelungen.

�	 Wie viele andere Passagen ist auch diese Formel vom „Sein in allem Dasein“ höchst wirkmächtig 
geworden. Sie findet sich beispielsweise auch in Hegels Wissenschaft der Logik. An einer Stelle wie 
dieser zeigt sich zugleich, wie sehr Jacobi mit der Übersetzung der scholastischen Sprache Spinozas 
in eine neue philosophische Sprache auch begriffs- und sprachbildend tätig gewesen ist. Jacobi war, 
das ist nicht zu vergessen, nicht nur Philosoph, sondern auch Autor von zwei viel beachteten Romanen 
(„Allwill“ und „Woldemar“) – ein Schriftsteller also, der über eminente stilistische Qualitäten verfügte. 



Jacobis „Spinoza und Antispinoza“  29

Damit wird die Pointe von Jacobis ganz neuartigem Zugriff auf Spinoza klar. Indem er in 
Spinozas Metaphysik das Paradigma konsequenter Rationalität am Werke sieht, behauptet 
er zugleich, daß sich die inhaltlichen Aussagen Spinozas ebenso konsequent und in direkter 
Abhängigkeit daraus ergeben. Das epistemische Erklärungsinteresse und die ontologischen 
Aussagen dieser Metaphysik bilden einen unauflöslichen Zusammenhang. Der spinozanische 
Monismus konstituiert sich in genau diesem onto-logischen Zusammenhang und genau 
darin besteht Jacobi zufolge seine singuläre Stärke und Überzeugungskraft. Folgerichtig 
sind aus dem Grundtheorem der göttlichen Immanenz auch alle weiteren Aussagen Spinozas 
abzuleiten, wozu insbesondere die Parallelität der Attribute Denken und Ausdehnung sowie 
mitfolgend auf der Ebene der endlichen Modi die Parallelität von Geist und Körper und nicht 
zuletzt der damit verbundene Ausschluß der causa finalis gehören. Weder für Gott noch für 
den Menschen kann es so etwas wie ein intentionales Handeln geben, ein Handeln, das sich 
auf die Freiheit des Willens gründet und auf ein bewußt gesetztes Ziel hin entworfen ist. Daß 
Spinoza die Annahme der causa finalis im Gegenteil als das grundlegendste menschliche 
Vorurteil kritisiert und komplett aus seinen Überlegungen verbannt hat, ist, wie Jacobi 
unterstreicht, völlig konsequent und zwingend gedacht.

Und weil es sich so verhält, analysiert Jacobi die Metaphysik Spinozas nicht nur in ihrer 
rationalen Stringenz, sondern er bewundert sie auch. Er ist fasziniert von diesem Entwurf und 
der kompromißlosen Haltung Spinozas. Überaus bezeichnend ist seine Replik auf Lessings 
berühmt gewordenen Ausspruch, daß die „Leute doch immer von Spinoza wie von einem 
toten Hunde reden“: „Sie würden vor wie nach so von ihm reden“, vermerkt Jacobi. „Den 
Spinoza zu fassen, dazu gehört eine zu lange und zu hartnäckige Anstrengung des Geistes. 
Und keiner hat ihn gefaßt, dem in der Ethik Eine Zeile dunkel blieb; keiner, der es nicht 
begreift, wie dieser große Mann von seiner Philosophie die feste innige Überzeugung an 
den Tag legt. Noch am Ende seiner Tage schrieb er: …non praesumo, me optimam invenisse 
philosophiam; sed veram me intelligere scio. – Eine solche Ruhe des Geistes, einen solchen 
Himmel im Verstande, wie sich dieser helle reine Kopf geschaffen hatte, mögen wenige 
gekostet haben.“ (33)

Aber ist es nun etwa verwunderlich, daß Lessing daraufhin fragt: „Und Sie sind kein 
Spinozist, Jacobi!“ (33)? Alles deutet doch darauf hin, daß Jacobi ein rückhaltloser Vertreter 
der spinozanischen Position ist. Einen größeren Bewunderer und Verteidiger der Ethik als 
Jacobi kann es gar nicht geben. Und dennoch und gerade deshalb kommt jetzt die Wende. 
Jacobi ist kein Spinozist, sondern bezieht in genau diesem Augenblick die Position des 
„Antispinoza“. Wiederum zitiere ich wörtlich, wie er diese nach allem erstaunliche und 



30  Birgit SANDKAULEN

gleichwohl ihrerseits konsequente Wende begründet: „Ich liebe den Spinoza“, so sagt Jacobi, 
„weil er, mehr als irgend ein andrer Philosoph, zu der vollkommenen Überzeugung mich 
geleitet hat, daß sich gewisse Dinge nicht entwickeln lassen: vor denen man darum die Augen 
nicht zudrücken muß, sondern sie nehmen, so wie man sie findet. Ich habe keinen Begriff 
der inniger, als der von den Endursachen wäre: keine lebendigere Überzeugung, als daß ich 
tue was ich denke, anstatt, daß ich nur denken sollte, was ich tue. Freilich muß ich dabei eine 
Quelle des Denkens und Handelns annehmen, die mir durchaus unerklärlich bleibt. Will ich 
aber schlechterdings erklären, so muß ich auf den zweiten Satz geraten, dessen Anwendung 
auf einzelne Fälle, und in seinem ganzen Umfange betrachtet, kaum ein menschlicher 
Verstand ertragen kann.“ (33 f.)

Drei Momente sind hier entscheidend. Erstens erfahren wir, worauf Jacobi in seiner 
Auseinandersetzung mit Spinoza inhaltlich zielt, nämlich auf das intentionale Handeln. Es 
ihm völlig bewußt, daß Spinoza ein solches Handeln nach Endursachen als eine menschliche 
Illusion verworfen hat und konsequenterweise auch verwerfen mußte. Aber dies ändert 
nichts daran, daß es für Jacobi die „lebendigste Überzeugung“ ist, die er hat. Damit ist 
zweitens klar, daß Jacobi nicht irgendeinen rein intellektuell-theoretischen Einwand gegen 
Spinoza erhebt, sondern aus der lebensweltlichen Praxis heraus spricht. Spinozas Metaphysik 
eröffnet den „Himmel im Verstande“, aber eben darum formuliert er eine „Ethik“, die 
direkt an den Lebensnerv rührt. Was Spinoza verlangt, ist eine so radikale Revision der 
lebensweltlichen Überzeugung freien Handelns, sie betrifft so sehr die Fundamente unseres 
Selbstverständnisses als handelnde Personen, daß die Vorstellung, seine Konzeption in den 
Lebensvollzug umzusetzen, zu einer ganz unerträglichen Vorstellung gerät. 

Der dritte Punkt, der jetzt noch zu erwähnen ist, ist vielleicht sogar der wichtigste von allen. 
Denn er zielt auf die epistemische Konsequenz in Jacobis Überlegungen. Wenn es nämlich 
so ist, daß Spinoza eine durch und durch rationale Theorie aufgestellt und aus diesem Grund 
das intentionale Handeln ausgeschlossen hat, dann folgt daraus, so argumentiert Jacobi, daß 
man ein solches Handeln nun nicht seinerseits mit rationalen Gründen verteidigen kann. Die 
„lebendige Überzeugung“, daß ich frei handle, indem „ich tue, was ich denke“, läßt sich nicht 
begründen. Sie ist ein Faktum lebensweltlicher Praxis, das „unerklärlich“ bleibt. Denn sobald 
man in den Begründungsprozeß eintritt, erweist es sich, wie Spinoza stringent gezeigt hat, als 
unrettbare Illusion. 

So ist schließlich in den ersten entscheidenden Zügen deutlich geworden, worum es bei 
Jacobis „Spinoza und Antispinoza“ geht und welche philosophische Provokation damit 



Jacobis „Spinoza und Antispinoza“  31

wirklich verbunden ist. Für die Seite Spinozas spricht der Inbegriff rationaler Stringenz – 
hier ist das Paradigma eines metaphysischen Systems in aller Konsequenz formuliert. Gegen 
Spinoza spricht die Erfahrung menschlicher Praxis – die „Teilnehmerperspektive“, wie man 
heute sagt. Und wiederum für Spinoza spricht, daß die Ethik aufgrund ihres konsequenten 
Zusammenhangs zwischen dem Interesse an vollständig rationaler Erklärung und den daraus 
folgenden ontologischen Aussagen zu genau der zentralen Einsicht verhilft, daß ein System 
einerseits und die Freiheitsüberzeugungen menschlicher Praxis andererseits nicht miteinander 
vereinbar sind. „Jeder Weg der Demonstration geht in den Fatalismus aus“ (122) – oder 
anders gesagt: Ein System der Freiheit kann es nach Jacobis Problemdiagnose nicht geben. 
Es genügt, dies so formulieren, um zu erahnen, was die nachkantischen Systeme Fichtes, 
Schellings und Hegels in Atem halten wird. 

Tatsächlich kommt die Provokation Jacobis vollends zum Vorschein, wenn ich jetzt noch 
den berühmt-berüchtigten „Salto mortale“ ins Spiel bringe – den Sprung also, mit dem 
Jacobi von der Position des „Spinoza“ auf die Seite des „Antispinoza“ wechselt. „Ich helfe 
mir durch einen Salto mortale aus der Sache“, sagt Jacobi im Gespräch mit Lessing. Und 
nachdem Lessing wissen will, was es damit auf sich hat, erläutert Jacobi: „Sie mögen mir 
es immer absehen. Die ganze Sache bestehet darin, daß ich aus dem Fatalismus unmittelbar 
gegen den Fatalismus, und gegen alles, was mit ihm verknüpft ist, schließe.“ (26) Was ich 
eben dargestellt habe, ist also nichts anderes als genau dieser Sprung. Der Sprung ist ein 
praktischer Vollzug, der die Überzeugungen der lebensweltlichen Praxis verteidigt. Und 
es kann dies nur ein Sprung sein, weil es unmöglich ist, gegen ein konsequent rationales 
System seinerseits logisch zu argumentieren. Jacobi hat diesen fundamentalen Sachverhalt 
auch noch in folgender Weise zum Ausdruck gebracht: Danach ist die „Lehre des Spinoza“ 
„unwiederleglich“, aber „nicht unwidersprechlich“.�

Zwischen Widerlegung und Widerspruch muß man also unterscheiden. Spinozas Metaphysik 
kann man nicht widerlegen; man kann nicht mit rational-logischen Einwänden gegen sie 
vorgehen – könnte man es, würde es sich nicht um das einzigartige Paradigma eines perfekten 
Systems handeln. In strenger Konsequenz heißt das, daß man nach der Diagnose Jacobis die 
Konzeption Spinozas weder in irgendeiner Weise ‚verbessern’ oder in dem ein und anderen 
Punkt ‚ändern’ noch und schon gar nicht eine Alternative zu Spinoza konstruieren kann, 
die ebenso rational und monistisch geschlossen wäre wie Spinozas Ethik selbst. All dies 
ist aufgrund der Logik der Sache unmöglich. Einwände gegen Spinozas Philosophie sind 

�	 Schriften zum Spinozastreit, JWA 1,1, S. 290.



32  Birgit SANDKAULEN

damit nicht ausgeschlossen. Um sie zur Geltung zu bringen, bleibt aber nur die Figur eines 
praktischen Widerspruchs. Aufs Ganze besehen bedeutet das, daß man sich entscheiden 
muß. Tatsächlich zielt Jacobi auf eine solche Entscheidung. Entweder steht man auf dem 
Standpunkt Spinozas und akzeptiert seine Position mit allen dazugehörenden Konsequenzen. 
Oder aber man widerspricht seinem System im Interesse freien Handelns und vollzieht dann 
diesen Widerspruch im Sprung aus dem System heraus auf die Seite des „Antispinoza“. 

Offenkundig ist dies eine provozierende Konstellation. Daß keiner von Jacobis Zeitgenossen 
der Aufforderung zum Sprung gefolgt ist, wundert in gewisser Weise nicht. In jedem Fall ist 
es aber ein Mißverständnis, den Sprung für einen irrationalen Akt zu halten. Was Jacobi im 
Auge hat, ist kein irrationaler Befund, sondern der Aufweis von Grenzen der Rationalität. 
Nicht alles, was bedeutsam ist, was sich im Leben als bedeutsam aufdrängt, ist rational 
erfaßbar. Dafür hat Jacobi im Gespräch mit Lessing eine eindrucksvolle Formel geprägt, 
die in die Wirkungsgeschichte der Spinozabriefe eingegangen ist: „Nach meinem Urteil ist 
das größeste Verdienst des Forschers, Dasein zu enthüllen, und zu offenbaren … Erklärung 
ist ihm Mittel, Weg zum Ziele, nächster – niemals letzter Zweck. Sein letzter Zweck ist, 
was sich nicht erklären läßt: das Unauflösliche, Unmittelbare, Einfache.“ (35) Enthüllen: 
das heißt ‚Aufdecken’ oder ‚Zeigen’. Dies ist der Modus, in dem uns in letzter Instanz, wie 
Jacobi überzeugt ist, die Fundamente unseres Lebens zugänglich werden, in dem wir uns der 
Gewißheit freien Handelns versichern. 

3. Die Vermischung von Grund und Ursache 

Bisher habe ich vom Sprung aus dem „Fatalismus“ gesprochen, aber noch nicht erwähnt, 
daß sich in Jacobis Spinozabriefen auch dieser Satz findet: „Spinozismus ist Atheismus“ 
(118). In der Wirkungsgeschichte des Buches hat er besonders viel Aufsehen erregt, was 
zunächst einmal verständlich ist. Als solche, das ist klar, sind die Vorwürfe sowohl des 
„Fatalismus“ als auch des „Atheismus“ völlig konventionell – diese Kritik an Spinoza hat 
es immer schon gegeben. Nach Jacobis Analyse erhalten sie aber ein ganz anderes Gewicht. 
Denn die Negation der Willensfreiheit und einer transzendenten Vorstellung Gottes erscheint 
ja nun nicht mehr als beliebige – und vor allem verwerfliche – Ansicht Spinozas, sondern 
als notwendige und unvermeidliche Konsequenz stringenter Rationalität. Im Vergleich mit 
Kants Vernunftkritik wird die Provokation dieser These noch einmal deutlicher. Gegenstände 
rationaler Erkenntnis sind Freiheit und Gott auch bei Kant nicht mehr. Aber immerhin sind 
sie noch „Ideen“, auf die die Vernunft im Interesse der Letztbegründung des Bedingten im 



Jacobis „Spinoza und Antispinoza“  33

Unbedingten stößt und die zu denken zumindest nicht widersprüchlich ist. Jacobi hingegen 
bestreitet auch noch diese Option – konsequente Rationalität führt nicht zu Kants „kritischer“ 
Metaphysik, sondern zu Spinozas Metaphysik der Immanenz zurück. 

Allerdings habe ich den sogenannten Atheismus-Vorwurf Jacobis bisher ganz bewußt nicht 
erwähnt. Gerade er hat das besonders gravierende Mißverständnis veranlaßt, als reklamiere 
Jacobi gegen Spinoza das traditionelle Weltbild des christlichen Glaubens. Davon kann 
aber gar keine Rede sein. Zwar gehört der Bezug auf eine „verständige persönliche Ursache 
der Welt“ (26) – als Kontrastfigur zur spinozanischen causa immanens – zur Position des 
„Antispinoza“ hinzu. Jedoch hat dies nichts mit der Beschwörung traditioneller Religion 
zu tun. Im Gegenteil habe ich im zweiten Schritt gezeigt, wie Jacobi wirklich operiert: 
Sämtliche „Überzeugungen“, die er gegen Spinoza geltend macht, wurzeln in der Erfahrung 
menschlichen Handelns. Auf diesen elementaren Bezug auf die lebensweltliche Praxis 
kommt es in jeder Hinsicht an. 

Dies möchte ich, soweit es an dieser Stelle möglich ist, in meinem dritten und letzten Schritt 
untermauern, der anhand der schon erwähnten „Beilage VII“ nun vollends ins innere Zentrum 
der Doppelphilosophie führt. Auch in diesem Text stellt Jacobi zunächst die paradigmatische 
Gültigkeit von Spinozas Metaphysik heraus und belegt diese These sogar noch durch eine 
philosophiegeschichtliche Skizze: Alle Probleme, die von der Antike bis hin zu Descartes 
ungelöst geblieben waren, vermag Spinozas Philosophie erfolgreich zu lösen. Aber, so heißt 
es dann weiter, was Spinoza „eigentlich zu Stande bringen wollte: eine natürliche Erklärung 
des Daseins endlicher und sukzessiver Dinge, konnte durch seine neue Vorstellungsart so 
wenig, als durch irgend eine andre erreicht werden“ (276). 

Auf den ersten Blick scheint diese Behauptung in eklatantem Widerspruch zu dem bisher 
Gesagten zu stehen. Ging es nicht gerade darum, daß es Spinozas Monismus gelungen ist, 
das endliche Dasein „natürlich“, nämlich als Modifikation der göttlichen Substanz und ihrer 
immanenten Kausalität zu erklären? Darum ging es in der Tat, und davon nimmt Jacobi jetzt 
auch nichts zurück. Was er jetzt jedoch radikaler hervorhebt als im Gespräch mit Lessing (wo 
davon durchaus auch schon die Rede war), ist ein Problem, in das sich sogar das perfekte 
System verstrickt – gerade weil es die endlichen Dinge erfolgreich als Produkte der causa 
immanens begründet. Worin besteht dieses Problem? Es besteht darin, daß die endliche Welt, 
die Welt der Natur und die Lebenswelt der Menschen, eine zeitlich verfaßte Welt ist. Jacobis 
durchgreifende These lautet, daß an eben diesem Phänomen der Zeit jede, auch Spinozas 
Metaphysik scheitert. 



34  Birgit SANDKAULEN

Im Falle von Spinoza läuft dies nach Jacobis Analyse nicht darauf hinaus, daß die Zeit 
einfach negiert und alles in Ewigkeit aufgelöst wird. Das Problem ist dramatischer: Spinozas 
Ontologie gerät in die paradoxe, in sich widersprüchliche Bestimmung einer „ewigen Zeit “ 
(276), über die sie sich zugleich auch noch hinwegzutäuschen sucht. Daß Jacobi mit dieser 
Diagnose eine glänzende Problembeschreibung liefert, kann ich hier nur andeuten. Die 
endlichen Dinge haben laut Spinoza ein ewiges Wesen und eine Existenz in der Zeit. Wenn 
aber unter monistischen Bedingungen gelten soll, daß nichts außer Gott sein und gedacht 
werden kann, dann kann auch die zeitliche Existenz nicht aus der göttlichen Immanenz 
herausfallen. Und das bedeutet, daß es keinen offenen Zeitverlauf geben kann. Die zeitliche 
Sukzession, das Phänomen also, daß endliche Dinge entstehen und vergehen, muß wie das 
ewige Wesen der Dinge in der göttlichen Einheit begriffen sein: womit sich das Phänomen 
zeitlicher Veränderung aufhebt in einer „ewigen Zeit“, in der „die Dinge entstehen können, 
ohne daß sie entstehen; sich verändern, ohne sich zu verändern; vor und nach einander [sind], 
ohne vor und nach einander zu sein“ (283). 

Jacobi stößt aber mit dieser Problemdiagnose nicht nur in den Kern der Ethik vor. Er liefert 
auch ein treffscharfes Argument dafür, wie es zu dieser Aporie der „ewigen Zeit“ kommt. 
Spinoza nämlich, so lautet dieses Argument, hat den Begriff der Ursache mit dem Begriff des 
Grundes vermischt – ratio sive causa heißt es ja wirklich in der Ethik. Diese Gleichsetzung 
oder Vermischung von Grund und Ursache ist für die Konzeption der spinozanischen 
Metaphysik einerseits notwendig und andererseits ist sie zugleich verantwortlich für ihre 
unauflösbare Problematik. Welcher „wesentliche Unterschied“ (283) der beiden Begriffe wird 
hier vermischt? Jacobis Antwort lautet: Der Begriff des Grundes ist ein logischer Begriff – 
er impliziert das logische Abhängigkeitsverhältnis von Grund und Folge. Der Begriff der 
Ursache hingegen ist völlig anderer Art. Er verweist auf das reale Abhängigkeitsverhältnis 
von Ursache und Wirkung und damit auf eine Differenz in der Zeit. Als eine Bestimmung 
nicht der Logik, sondern der zeitlich verfaßten Wirklichkeit ist der Begriff der Ursache ein 
„Erfahrungsbegriff “, den wir dem Bewußtsein unseres Handelns verdanken. Wir erfahren 
uns als Akteure, als handelnde Personen, die ursächlich eine Tat – eine Wirkung – in der Welt 
hervorbringen (282 f.). 

Ausgehend von dieser Erläuterung sind im folgenden fünf Punkte entscheidend zu beachten. 
Erstens ist mit Blick auf den Begriff der Ursache zu sehen, daß Jacobi wiederum die 
Erfahrungsdimension des Handelns ins Spiel bringt, die er jetzt auch noch ausdrücklich mit 
dem Phänomen der Zeit verknüpft – denn „eine Handlung, die nicht in der Zeit geschähe, 
ist ein Unding“ (283). Auf die Konstellation der Doppelphilosophie bezogen, heißt das 



Jacobis „Spinoza und Antispinoza“  35

zweitens, daß die Seite des „Antispinoza“ nun noch genauere Konturen gewinnt. Jacobi geht 
es um die Verteidigung unseres Welt- und Selbstverständnisses, von dem die Erfahrung der 
Zeit nicht abgetrennt werden kann. Damit nimmt er offenkundig das Anliegen der modernen 
Existenzphilosophie in wesentlichen Aspekten vorweg. 

Im Kontrast dazu gilt für die Seite Spinozas drittens, daß er mit der Vermischung von 
Grund und Ursache ein logisches Verhältnis mit der Handlungserfahrung realer Kausalität 
fälschlich identifiziert. Die reale Ursache wird vermeintlich zum logischen Grund und der 
logische Grund schreibt sich in die zeitliche Differenz zwischen Ursache und Wirkung ein, 
als handle es sich um die Abhängigkeit einer Folge. So entsteht die Paradoxie der „ewigen 
Zeit“. Daß aber Spinoza so verfährt und ganz fraglos zwischen die Bestimmungen von 
„ratio“ und „causa“ ein „sive“ setzt, ist kein Zufall, sondern konstituiert geradezu seine ganze 
Konzeption – die Grundlegung seiner Metaphysik in der göttlichen causa immanens also, die 
sich der beschriebenen Vermischung der Hinsichten von Grund und Ursache verdankt. 

Hätte Spinoza sich beschränkt auf die Hinsicht des Grundes, dann hätte er eine reine Logik 
verfaßt ohne jeden Bezug zur Wirklichkeit. Hätte er sich hingegen ausschließlich auf die 
Bestimmung der Ursache konzentriert, hätte er auf das Interesse vollständiger Erklärung 
verzichten und von Gott als einem personalen Akteur sprechen müssen, der intentional 
handelt. Nichts aber ist Spinoza ferner gelegen als das. Mit anderen Worten: soll die Ethik 
eine onto-logische Bedeutung haben, soll sie vollständig rational sein und sich zugleich auf 
die Wirklichkeit beziehen, dann ist sie zur Vermischung von Grund und Ursache im Zentrum 
des Monismus gezwungen – und scheitert dennoch und eben deshalb, weil sie die genuine 
Wirklichkeit der zeitlichen Welt nicht trifft. Im Zentrum der causa immanens herrscht 
Verwirrung: Die göttliche Substanz ist der Grund, aus dem alles folgt (sequi); und zugleich 
wird Gott eine Ursache genannt, der ein Handeln zugeschrieben wird (agere). Im Resultat 
bezeichnet Jacobi den Gott Spinozas als „blind aktuoses Wesen“ (293). Ich halte dies wie 
gesagt für eine großartige Analyse der Ethik – und wenigstens im Vorbeigehen sei vermerkt, 
daß Fichte, Schelling und Hegel, wenn sie auf diese Analyse der „Beilage VII“ geachtet 
hätten, vielleicht etwas vorsichtiger mit der Behauptung gewesen wären, Spinozas System 
der Substanz durch ein System des Subjekts ersetzen zu können. 

Zum vierten Punkt: Ich habe eben mit Blick auf die Doppelphilosophie gesagt, daß Jacobi 
die zeitliche Erfahrungsdimension des Handelns auf der Seite des „Antispinoza“ verteidigt. 
Das ist völlig richtig, und doch müssen wir noch einmal genauer hinschauen. Dann ist 
nämlich ausdrücklich festzuhalten, daß Spinoza seinerseits die Begriffe von Grund und 



36  Birgit SANDKAULEN

Ursache gar nicht hätte vermischen können, wenn nicht auch er – in Gestalt der Ursache 
– den Erfahrungsbefund des Handelns implizit vorausgesetzt (und dann explizit logisch 
überformt) hätte. Tatsächlich ist genau dies Jacobis ungemein bedeutsame These. Das 
heißt: die Doppelphilosophie des „Spinoza und Antispinoza“ stellt nicht einfach zwei 
gegensätzliche Positionen nebeneinander. Vielmehr legt sie auf der Seite des „Spinoza“ selbst 
die Fundamente menschlicher Praxis frei und zeigt zugleich, daß und wie sie auf dieser Seite 
des Systems dem Prozeß der Rationalisierung unterworfen werden. Was Jacobi, wie vorhin 
zitiert, „Dasein enthüllen“ nennt, ist somit auch für die Auseinandersetzung mit der Position 
des „Spinoza“ relevant.

Damit komme ich zum fünften und letzten Punkt: nämlich zu Jacobis in der „Beilage VII“ 
im einzelnen entwickelten Überzeugung, daß in die Erfahrung unseres Handelns eine 
metaphysische Dimension eingeschrieben ist. Ursächliches Handeln aus Freiheit setzt den 
Anfang einer Veränderung in der Welt. Und obwohl wir als endliche Wesen den Bedingungen 
der Natur unterworfen sind, gewinnen wir im freien Handeln das Bewußtsein von etwas 
Unbedingtem, das aus den Bedingungen des Endlichen nicht abzuleiten ist und das deshalb 
als ein unerklärbares Faktum die menschliche Existenz auf etwas absolut Unbedingtes, auf 
den Anfang einer absoluten Ursache verweist. Nicht aus der traditionellen Religion, sondern 
im Bewußtsein freien Handelns „enthüllt“ Jacobi mithin, was zur Position des „Antispinoza“ 
wesentlich hinzugehört: den Bezug auf Gott als „verständige persönliche Ursache der Welt“. 
Aber das ist nicht alles, was zuletzt zu sagen bleibt, denn wiederum ist die Konstellation 
der Doppelphilosophie zu beachten. In Form einer Frage formuliert: Wie ist denn Spinoza 
eigentlich auf den Gedanken gekommen, im Interesse einer universalen Erklärung den 
Gesamtzusammenhang der Welt im Unendlichen, in einer absoluten göttlichen Substanz zu 
begründen? Die Antwort Jacobis ist klar: Wann und wie immer metaphysische Systeme auf 
die Dimension des Absoluten zielen, liegt ihnen dasjenige Bewußtsein des Unbedingten zu 
Grunde, das Menschen in der Erfahrung des Handelns gewinnen.

©2013 by Birgit SANDKAULEN. All rights reserved.


