
Title Gibt es Menschenrechte ohne Bürgerschaft?

Author(s) Niederberger, Andreas

Citation Philosophia OSAKA. 2013, 8, p. 1-21

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/26508

rights ©2013 by Andreas NIEDERBERGER. All rights
reserved.

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



�Philosophia OSAKA No.8, 2013

Andreas NIEDERBERGER (Johann Wolfgang Goethe Universität)

Gibt es Menschenrechte ohne Bürgerschaft?

I. Menschenrechte ohne Bürgerschaft: Samuel Moyns These�

Der amerikanische Historiker Samuel Moyn beginnt seine vielbeachtete Studie The Last 
Utopia. Human Rights in History mit der folgenden These:

„The conceptual foundation of rights even before the Universal Declaration may have 
been natural or even ‚human‘ for some thinkers [...]. But even then it was universally 
agreed that those rights were to be achieved through the construction of spaces of 
citizenship in which rights were accorded and protected. [...] In contrast, human rights 
after 1945 established no comparable citizenship space, certainly not at the time of 
their invention – and perhaps not since. If so, the central event in human rights history 
is the recasting of rights as entitlements that might contradict the sovereign nation-
state from above and outside rather than serve as its foundation.“�

Diese These wiederholt nicht nur die unterdessen schon fast triviale Einsicht, dass 
Menschenrechte gebraucht werden können und dürfen, um zu ihrem Schutz in die 
Souveränität von Staaten einzugreifen.� Moyns These hat vielmehr mindestens drei 
(weitere) Dimensionen, in denen er die rights of man oder droits de l’homme des 16. bis 19. 
Jahrhunderts mit ihrer Bindung an Bürgerschaft gegenüber den Menschenrechten des 20. 
Jahrhunderts kontrastiert:�

Moyn hält erstens fest, dass die rights of man begrifflich an die Frage der Grundlagen 
legitimer staatlicher Herrschaft gebunden sind, während dies für die Menschenrechte, wie sie 
in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts entwickelt und verstanden werden, nicht gilt. Der 
frühere Rechte-Diskurs beschäftigt sich mit dem Problem, worauf rechtfertigbare Herrschaft 
aufruht und wie Herrschaft verfasst sein muss, damit sie diese Grundlagen bewahrt und nicht 
verletzt. Herrschaft wird so als Resultat oder Realisierungsgestalt der (natürlichen) Rechte 
von „Menschen“ begriffen, die die Konstruktionsgrundlage legitimer politischer Instanzen 
und Strukturen bieten. In diesem Kontext muss Herrschaft zugleich eine bestimmte Form 

�	 Für Anmerkungen und Kommentare danke ich Anna Goppel und Georg Lohmann.
�	 Samuel Moyn, The Last Utopia, Human Rights in History, Cambridge/MA 2010, S. 13.
�	 Vgl. u.a. Antonio Cassese, International Law, Oxford 22005, S. 383-384.
�	 Dabei rekurriert Moyn auch auf Studien zur terminologischen Differenz zwischen den droits de 
l’homme oder rights of man einerseits und den human rights andererseits. Vgl. dazu u.a. Kenneth Cmiel, 
The Recent History of Human Rights, in: Akira Iriye, Petra Goedde, William I. Hitchcock (Hrsg.), The 
Human Rights Revolution. An International History, Oxford 2012, S. 27-51.



�  Andreas NIEDERBERGER 

annehmen, um diesem Ursprung gerecht zu werden und die Grundlagen ihrer Legitimität 
nicht zu unterminieren. Die Vorstellung ist dabei allerdings, dass nur (staatliche) Herrschaft 
legitim sein kann, so dass die Menschenrechte letztlich ein Binnenlegitimitätskriterium sind, 
weil es keine Alternative zu dieser Herrschaft gibt. Die Menschenrechte des 20. Jahrhunderts 
werden demgegenüber so konzipiert, dass sie Berechtigungen darstellen, in die Ausübung 
von Herrschaft einzugreifen und sie gerade zu unterminieren oder auszusetzen. Damit stehen 
die Menschenrechte nicht im Gegensatz zu den rights of man, aber sie sind anders als jene 
nicht auf die Frage der wünschenswerten oder notwendigen Konstitution von Herrschaft 
gerichtet (selbst wenn sie weiterhin darauf anwendbar sind).
Zweitens konstatiert Moyn, dass die rights of man vor allem so verstanden wurden, dass sie 
auf Ansprüche hinauslaufen, die durch den Status und die Optionen von Bürgern in einem 
jeweiligen Staat realisiert werden. Die Menschenrechte bringen dagegen menschheitlich 
allgemeine Ansprüche zum Ausdruck, die nicht notwendig darauf abzielen, im Rahmen eines 
Bürgerstatus und von bürgerschaftlichen Teilhabemöglichkeiten zur Geltung zu kommen. 
Sie sind vielmehr offen für unterschiedliche Umsetzungen. Insofern unterscheiden sich die 
Menschenrechte nicht nur ihrem Zweck, sondern auch ihrem Gehalt nach wesentlich von den 
früheren Rechten. Die Verfassung politischer Herrschaft, die die früheren Rechte anstrebten, 
war eine, in der die Bürger die Quelle, die Ausübungs- und/oder Rechtfertigungsinstanz für 
das politische System bildeten. Im Unterschied dazu stellen die Menschenrechte Ansprüche 
dar, die zunächst unterbestimmt gegenüber einer spezifischen Realisierungsgestalt sind. 
Zugleich kann von ihnen nicht ausgeschlossen werden, dass sie auch gegen die Rechte von 
Bürgern vorgebracht werden können, so diese dazu beitragen, dass die menschenrechtlichen 
Ansprüche nicht erfüllt werden.
Drittens schließlich kommt Moyn zu dem Schluss, dass es nicht nur auf der begrifflichen 
Ebene eine grundlegende Differenz zwischen einer Konzeption von Rechten im Horizont 
der Frage nach der Basis legitimer Herrschaft und einer Konzeption von Menschenrechten 
als allgemeinen menschheitlichen Ansprüchen gibt. Auch hinsichtlich der „pragmatischen“ 
Perspektive, die auf naheliegende Realisierungsbedingungen der Menschenrechte blickt, gibt 
es keine enge Verbindung der Menschenrechte des 20. Jahrhunderts mit Bürgerschaft. Die 
Bewältigung von Menschenrechtsverletzungen scheint nicht darin zu liegen, dass Betroffene 
mit einem Bürgerstatus ausgestattet werden.�

Samuel Moyn vertritt also die Position, dass die Menschenrechte, wie sie uns heute vor 

�	 Vgl. dazu auch die Darstellung, die Moyn von der Bedeutung der Menschenrechte für die 
Überwindung des Imperialismus und Kolonialismus und die daraus entstehenden Staaten gibt, in: 
Samuel Moyn, Imperialism, Self-Determination, and the Rise of Human Rights, in: Iriye u.a. (Fn. 4), S. 
159-178.



Gibt es Menschenrechte ohne Bürgerschaft?  �

Augen stehen, sowohl konzeptionell als auch mit Blick auf ihre Umsetzungsbedingungen 
nicht mit Bürgerschaft, oder genauer: Staatsbürgerschaft verbunden sind. Das heißt nicht, 
dass sie nicht mit Staatsbürgerschaft verbunden werden könnten, aber es bedeutet, dass 
die Menschenrechte nicht notwendig mit Bürgerschaft verbunden sind und es naheliegen 
kann, nach anderen Formen und politischen Strukturen zu suchen als der Bürgerschaft, 
um Menschenrechte als solche und ihre Realisierung zu denken. Von dort her erscheint 
dann auch die Zulässigkeit von Eingriffen in souveräne Nationalstaaten nicht als Problem, 
sondern als Ausdruck zweier distinkter normativer Perspektiven: auf der einen Seite die 
Frage nach den Bedingungen legitimer Herrschaft und auf der anderen Seite die Frage nach 
den universellen Ansprüchen einzelner, die auf jeden Fall realisiert werden müssen. Moyns 
These zur grundlegenden Differenz zwischen den rights of man des 16. bis 19. Jahrhunderts 
und den Menschenrechten des 20. Jahrhunderts konstatiert also nicht nur den Unterschied 
zwischen Souveränitätsanspruch und Interventionsberechtigung, sondern sie erklärt auch, 
warum sich aus den Menschenrechten des 20. Jahrhunderts politische Optionen ergeben, die 
mit den rights of man nicht einher gingen.�

Moyn ist Historiker und beschreibt insofern vor allem den Diskurs über jeweilige Rechte 
beziehungsweise die Wahrnehmung der Funktionen und Zwecke entsprechender Rechte. 
Damit ist aber noch nicht gesagt, dass der Diskurs oder die Wahrnehmung kohärent (zu 
machen) oder rational sind. Lässt sich eine überzeugende Konzeption von Menschenrechten 
präsentieren, die der aktuellen Auffassung entspricht, das heißt, der zufolge Menschenrechte 
unabhängig von Bürgerschaft zu konzipieren und zu realisieren sind? Um diesen Fragen 
nachzugehen, werden im Folgenden zunächst – mit dem Fokus auf das Verhältnis der 

�	 Kritiken an „politischen“ Menschenrechtskonzeptionen betonen oft, dass sich die Genese der 
Menschenrechte nicht auf kontingente politische Interaktionen und Entscheidungen reduzieren lässt. 
In ihren Augen verweisen die Menschenrechte auf allgemeine und universelle Ansprüche, wie sie 
von universalistischen Moral- oder Naturrechtstheorien beziehungsweise Religionen entwickelt 
wurden. Interessant und wichtig an der Perspektive Moyns ist, dass er im Gegensatz zu den zuvor 
genannten Kritiken die Engführung von Menschenrechten und Bürgerschaft gerade nicht unter 
Rekurs auf den moralisch-naturrechtlichen Charakter der Menschenrechte zurückweist. In seinen 
Augen ist das naturrechtliche Verständnis der Menschenrechte genau mit der Engführung verbunden. 
Die Menschenrechte des 20. Jahrhunderts haben ihren Ursprung, wie Moyn formuliert, nicht in den 
moralischen Universalismen, wie sie in der Geschichte vorgebracht wurden: „The tangled history 
of how the political values today protected as ‚human rights‘ arose shows they bear no essential 
relationship either to each other or to the universalistic belief that all men (and, more recently, women) 
are part of the same group. [...] the real story of how the values protected by ‚rights‘ crystallized is one 
about warring tendencies and dead projects, whose contributions to the package of modern rights were 
incidental and not intentional. Rather than originating all at once as a set and then merely awaiting later 
internationalization, the history of the core values subject to protection by rights is one of construction 
rather than discovery and contingency rather than necessity.“ Moyn (Fn. 2), S. 19-20. Moyn 
problematisiert die Engführung von Menschenrechten und Staatsbürgerschaft also aus der Perspektive 
einer „politischen“ Konzeption von Menschenrechten und nicht aus derjenigen einer „moralischen“ 
Menschenrechtstheorie.



�  Andreas NIEDERBERGER 

Menschenrechte zur Bürgerschaft – einige allgemeine Überlegungen dazu angestellt, 
was der Gegenstand und Zweck der Menschenrechte sind. Auf dieser Basis wird dann 
untersucht, ob sich ein Begriff oder eine Konzeption von Menschenrechten entwickeln lässt, 
der beziehungsweise die ohne die Idee der Bürgerschaft operiert. Nachdem argumentiert 
wird, dass die Menschenrechte in der Tat nicht mehr einfach auf Bürgerschaft verweisen, 
wird abschließend betrachtet, in welchem Verhältnis die Menschenrechte hinsichtlich ihrer 
Umsetzung unter den aktuellen Bedingungen zu existierenden und denkbaren Formen der 
Bürgerschaft stehen.

II. �Was sind Menschenrechte? Einige Vorüberlegungen zur genaueren Bestimmung 
ihres Gegenstands und Zwecks

Betrachtet man Rechte und das heißt auch Menschenrechte sehr allgemein und 
sieht sie als besonders gut begründete moralische Ansprüche beziehungsweise als 
entsprechende Klasse von Gütern, dann sind die beiden Fragen nach dem begrifflichen 
und Realisierungszusammenhang von Menschenrechten und Bürgerschaft verhältnismäßig 
einfach� zu beantworten. Es ist einerseits zu schauen, um welche Ansprüche es sich genau 
handelt und ob sie begrifflich oder logisch mit Bürgerschaft verbunden sind. Wenn etwa der 
moralische Anspruch, nicht willkürlich getötet zu werden, ein Menschenrecht wäre, dann 
gäbe es in diesem Fall keinen begrifflichen Zusammenhang mit Bürgerschaft. Wäre dagegen 
der moralische Anspruch, über Amtsinhaber mitentscheiden zu können, ein Menschenrecht, 
dann gäbe es offensichtlich einen solchen Zusammenhang.
Andererseits ist zu erörtern, ob es zur Realisierung entsprechender Ansprüche oder Güter 
besonders naheliegt, auf etablierte oder denkbare Formen von Bürgerschaft zurückzugreifen. 
Hierbei könnte sich herausstellen, dass selbst wenn es keinen begrifflichen Zusammenhang 
des Anspruchs, nicht getötet zu werden, mit Bürgerschaft gibt, das wenigstens von 
einigen Staaten erreichte Gewaltmonopol einen verhältnismäßig sicheren Schutz vor 
willkürlichen Tötungen bietet, so dass die Zugehörigkeit zu und der Rechtsstatus in 
einem Staat ein probates Mittel zur Sicherung des Menschenrechts sein könnten. Würden 
die Menschenrechte, wie hier zunächst angedacht wurde, als besonders gut begründete 
moralische Ansprüche oder parallele Klassen von Gütern verstanden, dann würde Moyns 
zuvor vorgestellte These bedeuten, dass es eine Veränderung in den Ansprüchen und Gütern 
gegeben hat, entweder derart, dass es nicht mehr primär um politische Ansprüche geht, oder 
derart, dass Staaten keine plausiblen Kandidaten mehr sind, um dieselben (oder andere) 

�	 „Verhältnismäßig einfach“, weil es natürlich immer noch kompliziert sein kann, genau 
herauszufinden, ob die entsprechenden Ansprüche oder Güter mit Bürgerschaft verbunden sind.



Gibt es Menschenrechte ohne Bürgerschaft?  �

Ansprüche zu realisieren. Dies könnte zum Beispiel deshalb der Fall sein, weil der Staat die 
wesentlichen Situationen, in denen die Ansprüche durchgesetzt werden können, nicht (mehr) 
zu kontrollieren vermag oder die Situationen auf Ebenen oberhalb oder unterhalb des Staates 
liegen (also etwa andere Staaten mit umfassen beziehungsweise das Handeln internationaler 
Organisationen oder dasjenige multinationaler Konzerne betreffen).�

Eine solche Betrachtungsweise von Menschenrechten als besonders gut begründeten 
moralischen Ansprüchen oder Gütern mag sich bei einigen liberalen Modellen finden.� Sie ist 
aber unbefriedigend, weil sie nicht in der Lage ist zu erklären, warum nicht immer schon alle 
Autoren über grundlegende moralische Ansprüche als Menschenrechte geredet haben und wie 
mit der konkurrierenden Vielfalt grundlegender moralischer Argumentationen umzugehen 
ist (das heißt, ob es nicht gerade kennzeichnend für Menschenrechte ist, in moralischen 
Konfliktfällen eine Lösung vorzugeben).10 Zudem ist diese Betrachtungsweise in wenigstens 
zwei Hinsichten zu unspezifisch: Erstens umfasst die Begründung von Ansprüchen oder 
wünschenswerten Gütern noch keine Aussage dazu, wie sie zu realisieren sind, das heißt 
zum Beispiel dazu, ob irgendjemand Pflichten hat, die Ansprüche zu erfüllen oder die Güter 
zu verschaffen. Alle Menschen haben sicherlich einen fundamentalen moralischen Anspruch 
darauf, ein erfülltes Leben zu führen – aber selbst wenn wir feststellen könnten, welche Güter 
dazu (eventuell im jeweiligen Einzelfall) erforderlich sind, so ergeben sich daraus keine 
unmittelbaren Verpflichtungen bei (allen) anderen, die Güter bereitzustellen. Und zweitens 
wird vor allem nicht hinreichend erklärt, wozu die moralischen Ansprüche letztlich (das 
heißt im Fall ihrer nicht-kontingenten Nicht-Erfüllung) berechtigen. Dürfen zum Beispiel 
Zweite oder Dritte gezwungen werden beziehungsweise selbst zwingen, damit die Ansprüche 
erfüllt oder nicht verletzt werden? Um solche Verpflichtungen oder Berechtigungen zu 
begründen, sind weitere Argumente notwendig, die sich nicht unmittelbar aus der „positiven“ 

�	 Eine Variante eines solchen Menschenrechtsverständnisses und der damit einhergehenden 
Diagnose einer Veränderung wäre es anzunehmen, dass sich die Zusammensetzung des Katalogs von 
Menschenrechten oder die Hierarchie der Menschenrechte in ihm transformiert hat. In dieser Variante 
würde argumentiert, dass die Menschenrechte wesentlich dieselben geblieben sind, dass sich aber 
aufgrund der politischen, sozialen und ökonomischen Entwicklungen ihre Gewichtung verändert hat.
�	 Vgl. zum Beispiel: „Rights, I suggest, are best to be explained positively as entitlements to do, have, 
enjoy, or have done, and not negatively as something against others, or as something one ought to have. 
They are things that one has, that one possesses independently of other people and independently of 
what else ought to be.“. H.J. McCloskey, Rights. Some Conceptual Issues, in: Australasian Journal of 
Philosophy 54 (1976), S. 99-115, hier: S. 99.
10	Beziehungsweise es wird genau eine solche Verallgemeinerung vorgenommen, der zufolge 
von Menschenrechten immer schon die Rede war, wenn in Religionen oder Moralauffassungen 
Ansprüche begründet oder dargelegt wurden, die allen Menschen zukommen. Zur Kritik an solchen 
Ausdehnungen siehe erneut Moyn (Fn. 2), S. 1-10 sowie Stefan-Ludwig Hoffmann, Zur Genealogie der 
Menschenrechte, in: ders. (Hrsg.), Moralpolitik. Geschichte der Menschenrechte im 20. Jahrhundert, 
Göttingen 2010, S. 7-37.



�  Andreas NIEDERBERGER 

Bestimmung eines jeweiligen Anspruchs ergeben – es sei denn, es wird vorher gesagt, 
dass ein „Anspruch“ per se gewissen Anforderungen, wie zum Beispiel der berechtigten 
Erzwingbarkeit oder Ähnlichem, entsprechen muss.
Ohne in die Details unterschiedlicher Menschenrechtstheorien zu gehen, lässt sich festhalten, 
dass die meisten Theorien daher als Menschenrechte nur solche gut begründeten moralischen 
Ansprüche verstehen, die klare Pflichten zuweisen, die letztlich auch von den Rechteinhabern 
oder von Dritten mit Zwang durchgesetzt werden können und dürfen.11 Der Zwang ist dabei 
gewöhnlich nicht per se zulässig, sondern er steht unter weiteren Bedingungen: So darf 
er nur ausgeübt werden, wenn in dieser Ausübung nicht ähnliche moralische Ansprüche 
verletzt werden (das heißt, wenn in der Durchsetzung von Menschenrechten nicht selbst 
Menschenrechte verletzt werden). Diese Bedingung wiederum kommt allerdings nur dann zur 
Anwendung, wenn der potentiell von Menschenrechtsverletzungen betroffene Akteur nicht 
selbst derjenige ist, gegen den die Geltung eines Menschenrechts mit Zwang durchgesetzt 
werden muss.12

Wenn die Menschenrechte aber nicht allein über die „Tiefe“ der moralischen Begründung 
bestimmt sind, sondern (wenigstens) auch über die Pflichten, die sie auferlegen, sowie 
die Berechtigungen, die sie verleihen, die Pflichten durchzusetzen, dann heißt dies, dass 
die Menge möglicher Menschenrechte kleiner wird. Für zahlreiche moralische Ansprüche 
lässt sich nämlich zeigen, dass sie entweder so beschaffen sind, dass es keine eindeutigen 
Pflichten oder Berechtigungen gibt, die ihnen korrespondieren, oder dass sie zwar gut 
begründet sein mögen und ihnen auch Pflichten oder Berechtigungen entsprechen (könnten), 
diese Begründungen aber nicht ausreichen, um (allgemeine) Pflichten von (allen) Dritten 
oder gar die Berechtigung von Zwang ihnen gegenüber zu erzeugen. Zudem wird die 
Untersuchung des Verhältnisses zwischen Menschenrechten und Bürgerschaft insgesamt 

11	Vgl. dazu auch die folgende Definition: „X has a right to Y against Z if and only if it is morally 
permissible for X or X’s agent to demand that Z does not take Y from X, or does not prevent X from 
doing Y, or delivers Y to X (as appropriate), and to demand compensation for X from Z in the event 
of damage resulting from Z’s non-compliance.“ John Skorupski, Human Rights, in: Samantha Besson, 
John Tasioulas (Hrsg.), The Philosophy of International Law, Oxford 2010, S. 357-373, hier: S. 362.
12	Hieran schließen sich weitere wichtige Fragen an, über die es zu vielfältigen Differenzierungen 
zwischen Menschenrechtstheorien kommt: So ist zu klären, ob es sich bei den Menschenrechten 
um moralische Ansprüche handelt, die per se zu befriedigen sind (das heißt, die schon durch 
Unterlassungen von Handlungen verletzt werden können), oder ob es sich um Ansprüche handelt, die 
sich auf Interaktionen beziehen (also erst durch Handlungen verletzbar sind). Hiermit befasst sich u.a. 
die Diskussion darüber, ob Menschenrechte wesentlich negative oder auch positive Pflichten begründen. 
Daneben sind die Fragen nach einer Hierarchie der Menschenrechte und danach aufzuwerfen, ob in der 
Erzwingung von Rechten, die höher in der Hierarchie stehen, niedrigere Rechte verletzt werden dürfen.
Eine weitere Bedingung, die hier nicht thematisiert wird, ist diejenige, dass das Ausüben von Zwang 
tatsächlich oder wenigstens mit hoher Erwartbarkeit zur Folge hat, dass ein korrespondierender 
Anspruch realisiert wird.



Gibt es Menschenrechte ohne Bürgerschaft?  �

komplizierter, als es zu Beginn dieses Abschnitts erscheinen konnte. Die Betrachtung der 
Menschenrechte kann sich nicht mehr allein auf den Inhalt der Ansprüche und Güter richten, 
die sie verkörpern (und deren direkten oder umsetzungsbezogenen Zusammenhang mit 
Bürgerschaft). Sie muss vielmehr einerseits die Funktion der Rechte in einem Interaktions- 
oder Kooperationszusammenhang berücksichtigen (also fragen, wozu Menschenrechte 
in Relationen zwischen Personen jeweils verpflichten und berechtigen) und andererseits 
erklären, wie sich die unterschiedlichen Menschenrechte verschiedener Personen zueinander 
verhalten.13

Für die Frage nach dem Verhältnis von Menschenrechten und Bürgerschaft bedeutet dies 
über die zuvor genannten Betrachtungsweisen hinaus, dass untersucht werden muss, ob 
Bürgerschaft einen (unverzichtbaren) Beitrag dazu leistet, dass Menschen Pflichten anderer 
in Anspruch nehmen können oder sogar in einer Position sind, falls notwendig, Zwang auf 
andere ausüben zu können oder zu lassen. Moyns These wäre dann so zu verstehen, dass 
die Pflichten, die mit Menschenrechten einhergehen, nicht so geartet sind, dass sie auf 
Verhältnisse zwischen Bürgern verweisen, oder dass der Zwang, der notwendig werden kann, 
um zu bewirken, dass Pflichten eingehalten werden, nicht mit Bürgerschaft in Verbindung 
steht.
Die Präzisierung des Menschenrechtsbegriffs um korrespondierende Pflichten und 
Erzwingungsberechtigungen führt einige Ansätze dazu, die Bestimmung der moralischen 
Ansprüche, die Menschenrechte sind, grundsätzlich anders anzulegen. Bisher konnte 
es so klingen, als würden Menschenrechte wesentlich im Modus der Auswahl aus einer 
umfangreicheren Menge moralischer Ansprüche gewonnen. Dabei würde zunächst der 
Anspruch begründet, um dann zu untersuchen, ob sich auch Pflichten oder Ähnliches zu 
seiner Erfüllung begründen lassen, und zu erörtern, ob es darüber hinaus Berechtigungen 
gibt, die entsprechenden Pflichten zu erzwingen. Diese weiteren Begründungen würden 
normalerweise über Abwägungen der Ansprüche/Güter anderer laufen – womit sich jedoch 
auch hier die Frage stellt, welche Pflichten die jeweiligen Ansprüche/Güter umfassen und 
wozu sie berechtigen. Das hat zur Folge, dass die Begründung Gefahr läuft, in schlechtem 
Sinn zirkulär zu werden14 oder aber holistisch argumentieren zu müssen, womit es keine 
Verteilung von Menschenrechten, sondern nur ein jeweiliges Gefüge von Ansprüchen, 

13	Vgl. dementsprechend: „The rights-principle that emerges [...] must be determinate in that it does not 
serve to justify mutually conflicting duties based on conflicting interests or different cultural or other 
norms.“ Alan Gewirth, The Community of Rights, Chicago, London 1996, S. 12-13.
14	Ein Beispiel für eine solche schlechte Zirkularität wäre es, wenn ein Anspruch keine Pflicht umfasst, 
weil ihm ein Anspruch entgegensteht, keiner entsprechenden Pflicht unterworfen zu werden, was dann 
die Frage aufwirft, warum der letzte Anspruch mit der Pflicht des ersten einhergehen sollte, den zweiten 
keiner Pflicht zu unterwerfen etc.



�  Andreas NIEDERBERGER 

Pflichten und Berechtigungen gäbe.
Demgegenüber kann jedoch direkt mit einer Betrachtung der Interaktionsverhältnisse 
und der Handlungen beziehungsweise Handlungsmöglichkeiten in ihnen begonnen 
werden. Einer solchen Betrachtung geht es nicht um die Bedingungen, unter denen zuvor 
begründete Ansprüche realisiert werden können, sondern um die Verteilung von Optionen 
im öffentlichen, geteilten Raum. Für diese Ansätze werden die Menschenrechte aus einer 
wechselseitigen Bestimmung von Ansprüchen und (Pflicht-)Verletzungen gewonnen. Sie 
beschränken mögliche Menschenrechte auf dasjenige, was in menschlichen Interaktionen 
verfügbar ist (schließen also aus ihnen dasjenige aus, was zwar eventuell wünschenswert 
wäre, aber nicht von menschlichem Handeln abhängt), und fragen, welche Handlungen 
auf jeden Fall stattfinden beziehungsweise unterlassen werden sollten, wie also der Raum 
des geteilten Handelns zu gestalten ist. Menschenrechtsverletzungen werden dabei über 
den Schaden begriffen, den der Vollzug oder Nicht-Vollzug einer Handlung erzeugt, und 
Ansprüche werden folglich so verstanden, dass sie dazu dienen zu erklären, was der 
Vollzug/Nicht-Vollzug der Handlung schädigt. In dieser Betrachtungsweise könnte sich zum 
Beispiel ein Menschenrecht, nicht getötet zu werden, aus der Einsicht in den Schaden, den 
Menschen durch bestimmte gewalttätige Handlungen hervorrufen können, und der Pflicht 
ergeben, die daraus abgeleitet wird, die entsprechenden Handlungen zu unterlassen. Dieses 
Menschenrecht ließe sich eventuell auch so formulieren, dass es ein Recht darauf ist, am 
Leben zu bleiben – dies wäre allerdings missverständlich, wenn es so verstanden würde, dass 
andere die Pflicht hätten, bestimmte lebenserhaltende Güter zur Verfügung zu stellen. Denn 
diese Pflicht würde durch die Genese des Menschenrechts qua Einsicht in einen spezifischen 
Schaden nicht (auch schon) generiert – was natürlich nicht ausschließt, dass sich auch eine 
solche Pflicht begründen lässt, dies müsste nur in einem distinkten Begründungsvorgang 
geleistet werden.
Eine solche Bestimmung von Menschenrechten durch ein Überlegungsgleichgewicht von 
möglichen Schädigungen und dem Auffinden von Ansprüchen, die die Schäden erklären, 
hat große Vorteile gegenüber anderen Ansätzen. Sie verortet die Menschenrechte per 
se in den Relationen zwischen Menschen und weist ihnen die Funktion zu, in diesen 
Relationen notfalls erzwingbare Grenzen zu beschreiben. Dabei kommt es zu den 
Grenzen durch die Möglichkeiten von Schädigungen in den Beziehungen und nicht (oder 
wenigstens nicht primär) durch an sich wünschenswerte Optionen, Güter oder Zustände. 
Kennzeichnend für diese relationale Betrachtung von Menschenrechten ist, dass sie auf 
Interaktionszusammenhänge blickt und die menschenrechtlichen Ansprüche von diesen 
Zusammenhängen her begründet. Menschenrechte sind also Ansprüche darauf, dass die 
Relationen zwischen Menschen so gestaltet sind, dass bestimmte (weiter zu begründende) 



Gibt es Menschenrechte ohne Bürgerschaft?  �

Schädigungen unterbleiben, und nicht so sehr darauf, dass bestimmte (an sich bestehende) 
Interessen befriedigt werden.15

Den Pflichten und ihrer Erzwingbarkeit kommt in einer solchen Bestimmung von 
Menschenrechten über Interaktionsverhältnisse besondere Bedeutung zu. Denn da die 
Schäden sich aus Pflichtverletzungen oder -nichterfüllungen ergeben, bestehen die 
Menschenrechte genau dann, wenn es Mechanismen und Möglichkeiten gibt, die Pflichten 
durchzusetzen, und nicht schon dann, wenn die Pflichten kontingenterweise erfüllt werden 
oder niemand die Pflichten in Anspruch nimmt. In einem derartigen Verständnis von 
Menschenrechten ist die Frage nach dem Verhältnis der Menschenrechte zur Bürgerschaft 
besonders dringlich. Denn historisch steht Bürgerschaft für die Idee, Personen untereinander, 
aber vor allem auch Personen gegenüber Institutionen in eine Relation zu setzen, in der 
die Personen bei aller faktischen Macht anderer Personen oder Institutionen selbst einen 
Status haben, der die Willkür der je anderen einschränkt.16 In diesem Sinn ist sicherlich 
zuzugestehen, dass solche menschenrechtstheoretische Ansätze die Menschenrechte von den 
Bürgerrechten beziehungsweise von der Funktion der Bürgerschaft für legitime Herrschaft 
her konzipieren. Moyns Thesen vom Anfang stellen also für diese Ansätze eine besondere 
Herausforderung dar. Zunächst könnte es sein – und Moyns Buchtitel mag dies in gewisser 
Weise nahe legen –, dass die Menschenrechte heute die letzte Utopie derart sind, dass 
sie den anstrebenswerten Zustand einer Bedürfnisbefriedigung oder Interessenserfüllung 
angeben, ohne selbst spezifische Vorstellungen zu enthalten, wie dieser Zustand erreicht 
und erhalten werden sollte. Eine solche Behauptung enthalten die Arbeiten Moyns aber 
nicht, da er in unterschiedlichen Hinsichten darauf hinweist, welche Anstrengungen 
Menschenrechtsaktivisten und andere unternehmen, um die Menschenrechte rechtlich und 
politisch abzusichern. Es gibt also keine allgemeine Evidenz, dass Menschenrechte heute vor 
allem die Funktion haben, ein utopisches Ideal im Sinn eines unerfüllbaren Ziels anzugeben.
Herausfordernd ist daher eher die Frage, ob die Menschenrechte eine andere Vorstellung 

15	Der Verfasser hat in diesem Sinn und in einer Verbindung republikanischer politischer Theorie mit 
den Menschenrechten vorgeschlagen, dabei nicht schlechthin alle Beziehungen zwischen Menschen zu 
berücksichtigen, sondern ausschließlich die Relationen, in denen einige in einer Position sind, in der ihr 
Wirken von anderen nicht kontrollierbar ist. Menschenrechte sind dann Ansprüche gegenüber Instanzen 
und Akteuren, die über Optionen verfügen, die erstens durch diejenigen, die ihnen ausgesetzt sind, 
aufgrund von Macht- und positionalen Differenzen nicht oder kaum kontrolliert werden können, und 
die zweitens Schäden bewirken können, die sich strukturell oder nachhaltig auf die Existenz Betroffener 
auswirken. Vgl. Andreas Niederberger, Are Human Rights Moral Rights?, in: Amos Nascimento, 
Matthias Lutz-Bachmann (Hrsg.), Human Dignity, Human Rights and Cosmopolitanism, Farnham, 
Burlington 2013 (in Vorbereitung).
16	Vgl. dazu Andreas Niederberger, Willkür. Von der Notwendigkeit und den Grenzen politischer 
Ordnung, in: Andreas Hetzel, Burkhard Liebsch, Hans-Rainer Sepp (Hrsg.), Profile negativistischer 
Sozialphilosophie. Ein Kompendium, Berlin 2011, S. 337-350.



10  Andreas NIEDERBERGER 

transportieren, wie Interaktionsverhältnisse zu gestalten sind, als sie in den klassisch 
modernen Bestimmungen von Legitimität über Bürgerschaft zum Ausdruck kam (und in 
vielen „politischen“ Menschenrechtstheorien sowie in weiten Teilen der Demokratietheorie 
bis heute zum Ausdruck kommt17). Moyns Thesen würden daher dazu führen, einerseits 
zu untersuchen, ob Menschenrechte (weiterhin) logisch-begrifflich mit einer Konzeption 
von (richtigen) Interaktionsverhältnissen einhergehen, für die die Idee der Bürgerschaft 
nicht mehr relevant ist. Und andererseits muss geschaut werden, ob Bürgerschaft selbst als 
eventuell temporäres Instrument, um diese Interaktionsverhältnisse zu erreichen, nicht mehr 
von Bedeutung ist.
Das Ziel dieser definitorischen Vorbemerkungen zu den Menschenrechten war es, daran 
zu erinnern, dass es sehr unterschiedliche Konzeptionen von Menschenrechten gibt 
(die im Übrigen nur unzureichend durch die Gegenüberstellung von „moralischen“ und 
„politischen“ Konzeptionen erfasst werden) und je nach Anlage der Konzeption die Frage 
nach der Bedeutung von Bürgerschaft für die Menschenrechte den Blick auf anderes richtet. 
Im Folgenden wird die letzte Perspektive aufgegriffen, der zufolge Menschenrechte so zu 
verstehen sind, dass sie sich auf Interaktionsverhältnisse richten und in diesen Grenzen der 
Macht angeben, die einige über andere haben dürfen (wobei Macht sowohl die Position 
als auch die Möglichkeit umfasst, Schädigungen zu bewirken). Im Kontext eines solchen 
Verständnisses von Menschenrechten, für das zunächst Bürgerschaft als Modell naheliegt, 
wird in den weiteren beiden Abschnitten dieses Artikels untersucht, inwiefern es möglich und 
wünschenswert ist, die Menschenrechte und deren Realisierung unabhängig von Bürgerschaft 
zu bestimmen.

III. Sind die Menschenrechte logisch-begrifflich mit Bürgerschaft verbunden?
Bislang wurde schon an verschiedenen Stellen angedeutet, inwiefern Menschenrechte 
logisch-begrifflich mit Bürgerschaft verbunden sein könnten. Um nun die Frage tatsächlich 
zu beantworten, ob es eine solche Verbindung mit Blick auf die (begründbaren oder 
existierenden) Menschenrechte gibt, ist es sinnvoll, zuvor zwei Varianten der Verbindung 
zu unterscheiden. In einer ersten Variante würden die Menschenrechte direkt Ansprüche 

17	Das „klassische“ Gegenüber für Moyn ist Hannah Arendt mit ihrer These, dass Menschenrechte 
wesentlich im Recht aufgehen, Rechte zu haben und das heißt, Bürger eines Staates zu sein. Vgl. 
dazu vor allem den Abschnitt „Die Aporien der Menschenrechte“ im 9. Kapitel von Hannah Arendt, 
Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München 41995, S. 452-470. Besonders pointiert 
argumentiert auch Marcel Gauchet für eine enge Bindung der Menschenrechte an Bürgerschaft in 
seinem Text „Quand les droits de l’homme deviennent une politique“, in: ders., La démocratie contre 
elle-même, Paris 2002, S. 326-385.



Gibt es Menschenrechte ohne Bürgerschaft?  11

auf Bürgerschaft sein, das heißt, die Menschenrechte würden wesentlich mit Elementen 
und Aspekten von Bürgerschaft identisch sein. In einer zweiten Variante würden die 
Menschenrechte dagegen nicht direkt mit Bürgerschaft identisch sein, ihre Realisierung 
wäre aber nicht denkbar, ohne dass es Strukturen der Bürgerschaft gibt und die Inhaber der 
Menschenrechte zugleich auch Bürger sind. Dabei ist der Unterschied zur Realisierungsfrage 
im nächsten Abschnitt derjenige, dass die Menschenrechte in dieser zweiten Variante der 
Frage nach ihrer logisch-begrifflichen Verbindung mit Bürgerschaft notwendig auf jene 
angewiesen sind und es nicht nur unter historisch-kontingenten Bedingungen nahelegen, über 
Bürgerschaft realisiert zu werden.
Welches sind die Menschenrechte, die im 20. Jahrhundert beansprucht werden und für die die 
Frage nach dem Verhältnis zur Bürgerschaft zu stellen ist? Seyla Benhabib schlägt (mit guten 
Gründen) vor, als begrifflichen Kern jeglicher umfassenderen Menschenrechtskonzeption18 
folgende Ansprüche zu sehen (wobei sie diese Ansprüche insgesamt als Explikation des 
arendtschen „Rechts, Rechte zu haben“, versteht, von dem zuvor gezeigt wurde, dass es eng 
mit der Auffassung von Menschenrechten als Ansprüchen auf eine bestimmte Gestaltung 
der Interaktionsverhältnisse verwandt ist): den Anspruch auf Leben und Freiheit (was für 
Benhabib insbesondere die Freiheit von Sklaverei, Zwangsarbeit und sexueller Gewalt 
bedeutet), den Anspruch auf eine basale Form von Privateigentum, den Anspruch auf die 
Freiheit des Denkens, der Religion, der Rede, der Vereinigung und der Repräsentation sowie 
den Anspruch auf Selbstregierung. Dabei geht sie (im Anschluss an Rawls) davon aus, dass, 
weil die Freiheit in dieser Bestimmung des begrifflichen Kerns der Menschenrechte zentral 
ist, er den Anspruch auf den „gleichen Wert der Freiheit“ mit umfasst. Es muss daher ein 
„Bündel sozio-ökonomischer Güter“ gewährleistet sein, das überhaupt erst nachvollziehbar 
macht, dass die Freiheit relevant ist.19 Wenn Benhabib Recht zu geben ist, dass es sich 

18	Das heißt, sie operiert hier mit der zunächst von W.B. Gallie und H.L.A. Hart vorgeschlagenen und 
dann von John Rawls prominent gemachten Unterscheidung zwischen concept (in der deutschen Rawls-
Übersetzung: Begriff) und conception (Vorstellung). Vgl. John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, 
Frankfurt/Main 1979, S. 21.
19	„Applied to the question of how we move from general normative principles of human rights, 
as enshrined in the various covenants, to specific formulations of them, as enacted in various legal 
documents, the core concept of human rights that would form part of any conception of the right to 
have rights would include minimally – so I would argue – the rights to life and liberty (including 
freedom from slavery, serfdom, forced occupation, sexual violence, and sexual slavery); the right 
to some form of personal property; and equal freedom of thought (including religion), expression, 
association, representation, and the right to self-government. Furthermore, liberty requires provisions 
for the ‚equal value of liberty‘ (Rawls) through the guarantee of some bundle of socioeconomic goods, 
including adequate provisions of basic nourishment, shelter, and education.“ Seyla Benhabib, Claiming 
Rights Across Borders: International Human Rights and Democratic Sovereignty, in: American Political 
Science Review 103 (2009), S. 691-704, hier: S. 697.



12  Andreas NIEDERBERGER 

hierbei um einen (nahezu) konsensuellen begrifflichen Kern der Menschenrechte handelt,20 
dann kann zunächst anhand dieses Kerns überprüft werden, ob und wie er auf Bürgerschaft 
verweist. Denn selbst wenn es umfassendere Konzeptionen der Menschenrechte gibt (und 
selbst wenn es einen umfassenderen begrifflichen Kern gäbe), so müsste deren Untersuchung 
erst dann begonnen werden, wenn für den Kern nicht nachgewiesen werden könnte, dass er 
mit Bürgerschaft in Verbindung steht.
Beginnt man mit der Betrachtung des letzten der von Benhabib angeführten Ansprüche (das 
heißt des Anspruchs auf Selbstregierung), dann sieht es so aus, als sei die Untersuchung 
schnell abzuschließen, da Selbstregierung unmittelbar auf Bürgerschaft verweist. Hiergegen 
ist allerdings festzuhalten, dass „Selbstregierung“ ein missverständlicher Terminus ist, 
wenn er so verstanden wird, dass er bereits den Anspruch auf eine spezifische, nämlich 
demokratisch-republikanische Regierungsform mittransportiert. Es ist besser, hier von 
dem Anspruch auf „Selbstbestimmung“ zu sprechen und darüber den Anspruch für 
unterschiedliche Formen der Selbstbestimmung oder Selbstregierung offen zu halten. Er 
könnte nämlich – zumindest wenn man auf unterschiedliche Menschenrechtskonzeptionen 
schaut – auch derart realisiert sein, dass jemand sein Leben führen kann, ohne dies jenseits 
der basalsten Absicherung von Freiheiten mit anderen koordinieren zu müssen (wie libertäre 
Theorien argumentieren), oder dass jemand sich (freiwillig) in die Obhut einer religiösen 
oder sonstigen Autorität begibt. Es gibt keinen Konsens unter Menschenrechtstheorien, dass 
es ein Menschenrecht auf Demokratie gibt.21

Wenn der letzte Anspruch aber derart offen verstanden wird, dann gilt diese Offenheit 
auch für die anderen Ansprüche, bei denen es auf den ersten Blick scheinen könnte, als 
würden sie direkt in Zusammenhang mit Bürgerschaft stehen. Der Anspruch auf Freiheit 
von Sklaverei, Ausbeutung und sexueller Gewalt könnte (etwa in der republikanischen 
Tradition) auf Bürgerschaft und damit auf einen Status von politisch-rechtlich Gleichen 
verweisen. Er könnte unter den aktuellen Gegebenheiten aber auch so gelesen werden, dass 
er auf soziale, ökonomische und familiäre beziehungsweise kulturelle (und das heißt gerade 
nicht auf politische) Bedingungen verweist, unter denen Personen nicht versklavenden, 

20	Dabei bedeutet die Idee eines begrifflichen Kerns, wie gerade Benhabibs Argumentation selbst zeigt, 
nicht schon einen normativen Vorrang dieses Kerns gegenüber anderen Menschenrechten oder anderen 
Aspekten der Menschenrechte. In unterschiedlichen Interpretationen oder „Rahmungen“ des Kerns 
können die einzelnen Rechte des Kerns verschiedene Bedeutungen annehmen.
Dennoch gibt es offensichtlich alternative Listen basaler Menschenrechte, die insbesondere sogenannte 
„Rechte der dritten Generation“, das heißt, Rechte auf Entwicklung, Frieden oder intakte Umwelt 
enthalten und für die sicherlich die Frage nach ihrem Verhältnis zu Bürgerschaft anders untersucht 
werden müsste, als es im nachfolgenden Text geschieht.
21	Vgl. dazu jüngst mit weiteren Verweisen auf die Diskussion eines solchen Menschenrechts Thomas 
Christiano, An Instrumental Argument for a Human Right to Democracy, in: Philosophy & Public 
Affairs 39 (2011), S. 142-176.



Gibt es Menschenrechte ohne Bürgerschaft?  13

ausbeuterischen und gewalttätigen Arbeits- und Familienverhältnissen ausgesetzt sind. Zur 
Sicherung von Privateigentum ist ohnehin nicht mehr als eine Form der rule of law von 
Nöten und die weiteren Freiheiten referieren zwar auf Interaktionsverhältnisse und Optionen, 
die einige in diesen Verhältnissen haben, aber die Gewährleistung der Freiheiten in der Form 
von Bürgerschaft ist nur eine Möglichkeit. Mit Blick auf die erste Variante einer Bestimmung 
des Verhältnisses von Menschenrechten zu Bürgerschaft ist Moyn also durchaus Recht zu 
geben, dass die Ansprüche nicht notwendig in der Form von Bürgerschaft vorgestellt werden 
und gegenwärtig eine solche Vorstellung bei vielen oft fern liegen mag. Die Deutung des 
Kerns der Menschenrechte als unmittelbarer Ansprüche auf Bürgerschaft ist dementsprechend 
das Kennzeichen besonderer und in wesentlichen Hinsichten revisionistischer Konzeptionen 
der Menschenrechte, wie etwa derjenigen von Benhabib.22 Aber eine solche Deutung ergibt 
sich nicht schon aus den Ansprüchen selbst (beziehungsweise wenigstens aus dem hier 
als Bezugspunkt gewählten begrifflichen Kern der Menschenrechte) und den Relationen 
zwischen Personen beziehungsweise zwischen Personen und Institutionen, die durch sie 
bestimmt sind.
Um die Frage zu beantworten, ob die Menschenrechte nach der zweiten Variante indirekt mit 
Bürgerschaft zusammenhängen, ist es zunächst notwendig zu erklären, wodurch Bürgerschaft 
gekennzeichnet ist und was für die Bürgerschaft so einzigartig ist, dass die Menschenrechte 
oder einzelne ihrer Aspekte davon abhängen könnten. Dabei zeigt sich allerdings, dass die 
Bestimmung des Verhältnisses der Menschenrechte zur Bürgerschaft mit einer weiteren 
Komplikation konfrontiert ist. Viele aktuelle Bürgerschaftstheorien deuten Bürgerschaft 
parallel zu Menschenrechten ebenfalls als ein Set von Ansprüchen beziehungsweise 
Anspruchsgewährleistungen. Bürgerschaft besteht demzufolge darin, innerhalb eines 
Gemeinwesens Aufenthalts-, politische Teilhabe- und/oder Service- beziehungsweise soziale 
Güter-Ansprüche zu haben und jenseits des Gemeinwesens über Bewegungs-, Schutz- 
und konsularische Unterstützungsmöglichkeiten zu verfügen. Eine solche Betrachtung 
von Bürgerschaft verfehlt aber gerade den Kern von Bürgerschaft, der nicht (nur) in 
der entsprechenden Reihe von (gewährleisteten oder zu gewährleistenden) Ansprüchen 
besteht. Von Bürgerschaft ist vielmehr erst dann zu reden, wenn es eine politische Ordnung 
gibt, die dadurch gekennzeichnet ist, dass diejenigen, die in ihr leben, derart konstitutive 
Bestandteile der Ordnung sind, dass Institutionen und andere Personen nicht über den Raum 
des öffentlichen Handelns entscheiden können, ohne die Bürger dabei zu berücksichtigen. 
Bürgerschaft ist also weniger dadurch bestimmt, dass Institutionen und „Mit-Bürger“ in 
besonderer Weise motiviert sind, (andere) Bürger mit Leistungen und Gütern zu versorgen 

22	Vgl. dazu auch Seyla Benhabib, The Rights of Others. Aliens, Residents and Citizens, Cambridge 
2004.



14  Andreas NIEDERBERGER 

oder auf ihre Ansprüche zu antworten. Von ihr ist vielmehr erst dann zu reden, wenn es eine 
Gesamtstruktur gibt, in der die Institutionen und Mit-Bürger notwendig auf die (anderen) 
Bürger und ihre Ansprüche reagieren müssen. Es liegt bei Bürgerschaft also (zumindest 
hinsichtlich von Optionen, die in den Handlungsraum Betroffener eingreifen) (auch) in der 
Hand der Bürger, was Institutionen und Mit-Bürger tun können und müssen und was nicht.23

Dies hat viele Theorien dazu geführt, Bürgerschaft gerade darüber zu definieren, dass eine 
politische Struktur grundlegende Rechte garantiert – wobei diese Garantie nach dem zuvor 
Gesagten so zu verstehen ist, dass die Struktur selbst so eingerichtet sein muss, dass sie 
die Rechte nicht verletzen kann, und nicht so, dass die relevanten Akteure motiviert sind, 
die Rechte zu gewähren. Menschenrechte werden auf diese Weise zu einem definierenden 
Merkmal von Bürgerschaft, weshalb etwa auch viele republikanische Theorien sehr gut 
gegenüber liberalen Menschenrechtsansätzen argumentieren können, dass in den öffentlichen 
Ordnungen, die sie begründen, die Menschenrechte, die die liberalen Ansätze fordern, 
immer auch realisiert werden. Und in vielen state building-Projekten, die heute international 
betrieben werden, werden in diesem Sinn als erster Schritt, um Bürgerschaft zu etablieren, 
Verfassungen und Gerichte angestrebt, die die Menschenrechte absichern.
All diese Theorien und Projekte halten folglich fest, dass Bürgerschaft begrifflich-logisch 
an Menschenrechte geknüpft ist. Dabei muss auch dies nicht in der ersten Variante gelten, 
da die Bürgerschaft sich nicht in den unmittelbaren Gehalten der Menschenrechte erschöpft. 
Diese sind vielmehr erforderlich, damit andere Aspekte der Bürgerschaft (die sich dann 
zum Beispiel auf politische Teilhabemöglichkeiten, Repräsentation und Bewegungsfreiheit 
in anderen Gemeinwesen etc. beziehen) zur Geltung kommen können. Wenn es etwa zur 
Bürgerschaft gehört, dass es Ansprüche auf die Teilhabe an politischen Entscheidungen gibt, 
dann besagt dies nicht, dass dieser Anspruch ein Menschenrecht ist (obwohl er dies sicherlich 
sein kann). Es heißt vielmehr, dass ein solcher Anspruch, um als bürgerschaftlicher Anspruch 
realisiert zu sein, die Garantie basaler Rechte mit umfasst, ohne die diejenigen, die über 
Bürgerschaft verfügen, sie nicht als ihnen eigenen Status hätten.
Aber kann das umgekehrt auch bedeuten, dass die Menschenrechte auf Bürgerschaft 
verweisen? Ist es nicht eher so, dass Menschenrechte die basaleren Ansprüche bezeichnen, 
die Bürgerschaft ermöglichen, so dass es nicht auch so sein kann, dass Bürgerschaft 
erforderlich ist, um von Menschenrechten zu reden (zumindest auf der begrifflich-logischen 
Ebene, bei der es ja noch nicht um konkrete Umsetzungs- und Gewährleistungsbedingungen 

23	Diese Bestimmung der Bürgerschaft als eines Status innerhalb einer (politischen) Ordnung findet sich 
insbesondere in den verschiedenen republikanischen Bestimmungen von Legitimität. Vgl. dazu aus der 
jüngeren Diskussion vor allem Jürgen Habermas, Faktizität und Geltung. Beiträge zur Diskurstheorie 
des Rechts, Frankfurt/Main 1992 sowie Philip Pettit, Republicanism. A Theory of Freedom and 
Government, Oxford 1997.



Gibt es Menschenrechte ohne Bürgerschaft?  15

von Menschenrechten geht)?24 Gegen diese prinzipielle Vorordnung der Menschenrechte 
vor die Bürgerschaft lässt sich in zwei Weisen argumentieren: Eine starke Zurückweisung 
bietet Seyla Benhabib, auf deren Bestimmung des begrifflichen Kerns der Menschenrechte 
schon Bezug genommen wurde: In ihren Augen handelt es sich um ein wechselseitiges 
Ermöglichungsverhältnis von Menschenrechten und Bürgerschaft – und zwar derart, dass 
die Menschenrechte nie einfach garantiert werden können, sondern selbst darauf angewiesen 
sind, in Bürgerschaft und einem politischen System interpretierend aufgenommen zu 
werden.25 Es wäre dementsprechend zwar richtig zu sagen, dass Bürgerschaft erst dann 
besteht, wenn basale Rechte unabhängig von den moralischen oder politischen Motivationen 
institutioneller Akteure oder anderer Bürger gewährt werden. Diese Unabhängigkeit ist 
jedoch nicht so zu verstehen, dass die basalen Rechte zeitlich oder strukturell vor der 
Realisierung von Bürgerschaft gewährleistet wären oder überhaupt sein könnten. Sie müssen 
vielmehr derart unabhängig garantiert sein, dass es nicht der Willkür von Institutionen oder 
einigen Personen anheim gestellt ist, die Rechte zu gewährleisten oder nicht. Gleichzeitig 
schließt dies nicht aus, dass die Ausgestaltung und auch die Formen der institutionellen 
Gewährleistung der Rechte Gegenstand politischer Beratungen und Entscheidungen von 
Bürgern sind oder sogar sein müssen. Für Benhabib zeigt sich daher gerade in den politischen 
Teilhabemöglichkeiten aller Personen beziehungsweise Bürger an den Beratungen über die 
Reichweite und den Umfang basaler Rechte, ob die Menschenrechte gewährleistet sind oder 
nicht. Obwohl „Menschenrechte“ somit der Ermöglichungsgrund von Bürgerschaft sind, 
erhalten sie ihren Sinn und ihre Funktion erst im Horizont der Bürgerschaft und das heißt, 
der Möglichkeiten, die mit Bürgerschaft einhergehen, andere und Institutionen verbindlichen 
Regulierungen zu unterwerfen.
Die starke Gegenargumentation plädiert also dafür, dass die Menschenrechte zwar eine 
definitorische Komponente von Bürgerschaft sind, diese Komponente aber nicht aus 
Bürgerschaft herausgelöst werden kann. Würden die Einrichtungen, die im Rahmen der 

24	Vgl. zu einer solchen Auffassung: „Demokratie dient der Verwirklichung der Menschenrechte, 
aber Menschenrechte dienen nicht der Verwirklichung der Demokratie. Denn Demokratie kann ja 
nicht als ein Zweck konzipiert werden, der unabhängig von jeglichem Wert von Menschen existierte 
beziehungsweise unabhängig von dem Wert, den Menschen einander als Menschen zubillig(t)en.“ 
Wolfgang R. Köhler, Das Recht auf Menschenrechte, in: Hauke Brunkhorst, Wolfgang R. Köhler, 
Matthias Lutz-Bachmann (Hrsg.), Recht auf Menschenrechte. Menschenrechte, Demokratie und 
internationale Politik, Frankfurt/Main 1999, S. 106-124, hier: S. 113.
25	„My thesis is that without the right to self-government that is exercised through proper legal and 
political channels, we cannot justify the range of variation in the content of basic human rights as being 
legitimate. Here in lies the distinctiveness of an approach based on communicative freedom. Freedom 
of expression and association are not merely citizens’ political rights, the content of which can vary 
from polity to polity; they are crucial conditions for the recognition of individuals as beings who live in 
a political order of whose legitimacy they have been convinced with good reasons.“ Benhabib (Fn. 19), 
S. 698.



16  Andreas NIEDERBERGER 

Bürgerschaft darauf abzielen, Menschenrechte zu sichern, an sich existieren, ohne in eine 
politische Ordnung eingebunden zu sein, in der die Bürger letztlich über das Operieren 
und die präzise Entscheidungsgrundlagen der Einrichtungen verfügen, dann wären die 
Einrichtungen tyrannisch. Reine menschenrechtsschützende Instanzen und Institutionen 
haben daher, dieser Auffassung zufolge, keinen Wert an sich. Die Menschenrechte verweisen 
ihr gemäß vielmehr derart auf Bürgerschaft zu ihrer Realisierung, dass sie nur als Element 
einer umfassenderen öffentlich-rechtlichen, demokratischen Ordnung unumgänglich und in 
gewissem Sinn eine Voraussetzung sind.
Diese Gegenargumentation vermag nicht vollends zu überzeugen – und zwar nicht, weil es 
falsch wäre zu bestreiten, dass Menschenrechte unabhängig von einer bürgerschaftsbasierten 
politischen Ordnung legitimerweise Geltung beanspruchen können.26 Wenig überzeugend 
ist vielmehr, dass Benhabib nicht berücksichtigt, dass die Menschenrechte dazu dienen 
können, existierende bürgerschaftliche Verhältnisse zu kritisieren und letztlich eventuell 
sogar aufzuheben. In solchen Referenzen auf Menschenrechte geht es darum, Bürgerschaft 
an sich zu kritisieren und nicht nur eine aktuelle Gestalt derselben, was bei Benhabib eine 
wichtige Funktion von Menschenrechten ist.27 Für die amerikanische Autorin finden die 
Menschenrechte dort ihre Grenze, wo Personen unter Rekurs auf sie gegen eine politische 
Gemeinschaft und die Bedingungen für die Inklusion in sie beziehungsweise Teilhabe an 
ihr optieren könnten (wobei dies nicht ausschließt, dass die politische Gemeinschaft, in die 
Inklusion beansprucht wird, eine Gemeinschaft ist, die nationale politische Gemeinschaften 
übersteigt und/oder sogar aufzulösen nötigt). Eine solche Grenzbestimmung übersieht jedoch, 
dass das menschenrechtliche Fundament für eine bürgerschaftlich organisierte legitime 
Ordnung in wenigstens zwei Hinsichten offen sein muss für ein Wirken der Menschenrechte 
gegen die Ordnung und Bürgerschaft in ihr: Die Menschenrechte müssen erstens dazu 
dienen können, die Bedingungen zu problematisieren, unter denen die jeweilige Inklusion 
und Teilhabe steht. Personen, deren Inklusion und Teilhabe zwar gesichert ist, die aber keine 
Möglichkeit haben, ihre Auffassungen und Interessen in politischen Entscheidungsprozessen 
zur Geltung zu bringen (etwa weil sie einer strukturellen Minderheit angehören), müssen 
den Rekurs auf Menschenrechte dazu gebrauchen können, um die Bindung politischer 
Entscheidungen an die spezifische Gemeinschaft der Bürger zu thematisieren. Die bloße 

26	Vgl. zur Verteidigung dieser Auffassung auch Andreas Niederberger, Demokratie unter Bedingungen 
der Weltgesellschaft? Normative Grundlagen legitimer Herrschaft in einer globalen politischen 
Ordnung, Berlin, New York 2009, S. 169-266.
27	Vgl. dazu auch Seyla Benhabib, Die Dämmerung der Souveränität oder das Aufstreben 
kosmopolitischer Normen? Eine Neubewertung von Staatsbürgerschaft in Zeiten des Umbruchs, in: 
Andreas Niederberger, Regina Kreide (Hrsg.), Transnationale Verrechtlichung. Nationale Demokratien 
im Kontext globaler Politik, Frankfurt/Main, New York 2008, S. 209-239.



Gibt es Menschenrechte ohne Bürgerschaft?  17

Tatsache einer republikanisch-demokratischen Ordnung ist kein hinreichender Grund, 
um diese Ordnung unter allen Umständen hinzunehmen – und zwar nicht deshalb, 
weil es problematische Mehrheitsentscheidungen geben kann (diese sind grundsätzlich 
nicht problematisch, sondern gerade ein Wesensmerkmal demokratischer Ordnungen), 
sondern weil es (immer noch) sein kann, dass Personen keinen „positiven“ Grund haben, 
die Entscheidungen einer solchen Ordnung zu befolgen. Politische beziehungsweise 
demokratische Ordnungen sind auch dann illegitim, wenn für sie nur der „negative“ 
Grund spricht, dass sie die einzige Möglichkeit sind, die Willkür der Rest-Gemeinschaft 
einzuschränken, also den kantischen Zustand des Privatrechts für irgendeine Form 
öffentlichen Rechts zu verlassen.28

Zweitens müssen die Menschenrechte aber auch derart eine „Transzendenz“ von Innen bieten, 
dass die Institutionen einer legitimen Ordnung offen für und responsiv gegenüber Klagen 
sind, dass ihr Bestehen und Operieren dazu beiträgt, dass Bürgerschaft (inklusive des damit 
einhergehenden Schutzes von Menschenrechten) an anderen Orten verunmöglicht wird. 
In diesem Sinn weist die Möglichkeit einer universal jurisdiction in die richtige Richtung, 
wenn sie so verstanden wird, dass sie es Nicht-Bürgern erlaubt, gegen einen Staat, der 
Menschenrechte anderswo verletzt, innerhalb desselben zu klagen. Es wäre falsch zu sagen, 
dass ein Staat die Menschenrechte garantiert, wenn sein Handeln direkte Auswirkungen 
anderswo hat, so dass dort die Menschenrechte nicht garantiert werden können, oder er sogar 
direkt dazu beiträgt, dass Menschenrechte verletzt werden.29

In beiden Hinsichten sind die Menschenrechte nicht an einzelstaatliche Bürgerschaft 
gebunden. Sie verweisen aber dennoch nicht auf eine Gewährleistung, die vollkommen 
unabhängig von Bürgerschaft wäre, da in beiden Hinsichten die Menschenrechte weiterhin in 
einem öffentlich-rechtlichen politischen Kontext realisiert sein müssen. Sie zeigen an, dass 
eine andere Organisation dieses Kontextes erforderlich ist, und fordern so, die Inklusions- 
und Teilhabebedingungen neu zu bestimmen – eventuell auch in anderen Formen als 
derjenigen der Bürgerschaft. Dabei bleibt die Bürgerschaft allerdings das Vorbild, selbst wenn 
die Gewährleistung der Menschenrechte in einer legitimen öffentlich-rechtlichen politischen 
Ordnung auf Strukturen ober- oder unterhalb der Einzelstaaten verweist. Angesichts 
dessen liegt eine schwächere Gegenargumentation gegen die These, dass Menschenrechte 
grundlegender sind als Bürgerschaft, nahe: Menschenrechte und Bürgerschaft erlauben 

28	Vgl. Andreas Niederberger, Kant und der Streit um den Kosmopolitismus in der politischen 
Philosophie, in: Oliver Eberl (Hrsg.), Transnationalisierung der Volkssouveränität. Radikale Demokratie 
diesseits und jenseits des Staates, Stuttgart 2011, S. 295-316.
29	Vgl. für eine solche Argumentation Cristina Lafont, Accountability and Global Governance. 
Challenging the State-Centric Conception of Human Rights, in: Ethics & Global Politics 3 (2010), S. 
193-215.



18  Andreas NIEDERBERGER 

beziehungsweise fordern jeweils Elemente und Strukturen, die nicht aufeinander reduzierbar 
sind, die aber nur gemeinsam Legitimität verbürgen. Das bedeutet nicht nur (wie von 
Benhabib vertreten), dass Menschenrechte immer in (einzelstaatlicher beziehungsweise 
regional- oder gar weltstaatlicher) Bürgerschaft aufgehoben werden müssen. Sondern es gibt 
auch viele Situationen, in denen es die Menschenrechte erfordern, Bürgerschaft oder andere 
Formen politischer Inklusion und Teilhabe neu zu denken. Menschenrechte und Bürgerschaft 
bedingen sich wechselseitig, aber sie können sich auch wechselseitig problematisieren.
In diesem Sinn ist Moyn Recht zu geben: Der Rekurs auf Menschenrechte insbesondere 
seit den 1970er Jahren reagiert auf eine globalisierte Welt, in der das Aufrechterhalten 
funktionierender Staatlichkeit zunehmend dazu führt, dass gerade sozial benachteiligte 
Minder- oder sogar Mehrheiten strukturell von signifikanter Teilhabe an politischen 
Beratungs- und Entscheidungsprozessen ausgeschlossen werden,30 und in der das Scheitern 
von Staatlichkeit als zentraler Form der Organisation des sozialen Handelns zu Räumen 
führt, in denen Personen wesentlichen Schädigungen ausgesetzt sind, die mit (verstärkter) 
Bürgerschaft in ihren jeweiligen Staaten nicht zu beheben wären. Personen und Aktivisten, 
die sich auf Menschenrechte beziehen, fordern nicht unbedingt Ansprüche, die nichts mehr 
mit Staatlichkeit und Bürgerschaft zu tun haben. Aber sie reklamieren die Ansprüche so, dass 
sie unterstreichen, dass die Forderungen unter Bedingungen der Globalisierung nicht mehr 
qua Staatlichkeit und Bürgerschaft erfüllt werden können. Insofern gibt es einen wesentlichen 
Unterschied zwischen den rights of man und den Menschenrechten des 20. Jahrhunderts, 
nämlich denjenigen, dass die Globalisierung die Annahme, dass sich die entscheidenden 
Bestandteile menschlichen Lebens in Einzelstaaten sinnvoll und legitim organisieren ließen, 
zumindest für weite Teile der Welt unplausibel gemacht hat.

IV. �Verweist die Umsetzung von Menschenrechten unter den aktuellen Verhältnissen 
auf Bürgerschaft?

Nachdem damit gezeigt wurde, in welchem Sinn Menschenrechte begrifflich-logisch auf 
Bürgerschaft verweisen, während sie gleichzeitig fordern, die Formen politischer Inklusion 
und Teilhabe unter Bedingungen der Globalisierung neu zu bestimmen, soll abschließend 
noch kurz betrachtet werden, ob und wenn ja inwiefern unter den aktuellen Verhältnissen 
Bürgerschaft (in den Formen, in denen sie faktisch realisiert ist) ein wichtiges Instrument ist 

30	Beispiele hierfür bieten der Umbau der Sozialstaaten in der westlichen Welt mit dem strukturellen 
Ausschluss derjenigen von gesellschaftlicher und politischer Teilhabe, die keinen Zugang zum 
Arbeitsmarkt finden, sowie die gesellschaftlich-politischen Differenzierungen in den sogenannten 
Schwellenländern.



Gibt es Menschenrechte ohne Bürgerschaft?  19

und bleibt, um Menschenrechte zu gewährleisten. Weite Teile der Bürgerschaftsforschung 
betonen, dass Bürgerschaft weiterhin äußerst attraktiv ist und Personen und vor allem 
Flüchtlinge in vielen Fällen danach streben, Bürgerschaft zu erwerben. Wie verhält sich 
diese Darstellung zur zuvor entwickelten Einsicht, dass Menschenrechte nicht mehr auf 
Bürgerschaft im einzelstaatlichen Sinn verweisen?
Es ist erstens notwendig auf Unterschiede zwischen einerseits Staaten und Gegenden, in 
denen Bürgerschaft umfassend gewährleistet wird und mit diversen Privilegien derjenigen 
einhergeht, die sie innehaben, und andererseits solchen Staaten oder Gegenden hinzuweisen, 
in denen es entweder keine Tradition bürgerschaftlich fundierter politischer Ordnung oder 
überhaupt keine signifikante Staatlichkeit gibt. In den zuerst genannten Staaten und Gegenden 
hängt die Gewährleistung von Menschenrechten weiterhin in vielen Hinsichten eng mit 
Bürgerschaft zusammen, was sich zum Beispiel daran zeigt, dass Personen, die über keinen 
Bürgerschaftsstatus verfügen und auch keine Bürger „relevanter“ Staaten sind, oft selbst in 
westlichen Staaten erniedrigender Behandlung als Asylbewerber und Abschiebehäftlinge 
ausgesetzt sind oder aber in sozialen Kontexten diskriminiert und ausgebeutet werden. Damit 
ist nachvollziehbar, warum Personen in solchen Staaten und Gegenden mit der Forderung 
nach Menschenrechten (weiterhin) danach streben, den entsprechenden Bürgerschaftsstatus 
zu erwerben.
Zugleich ist jedoch zu beobachten, dass der Bürgerschaftsstatus selbst im Westen nicht 
(mehr) den Schutz vor Willkür und Menschenrechtsverletzungen bietet, wie er geboten ist. 
Im „Krieg gegen den Terror“ haben staatliche Administrationen nahezu überall Kompetenzen 
erworben, die es ihnen erlauben, notfalls Menschenrechte zu verletzen, wie etwa die deutsche 
Diskussion über den Abschuss entführter Flugzeuge oder die Möglichkeit von „indefinite 
detention“ amerikanischer Staatsbürger in den USA zeigt. In diesem Zusammenhang dient 
der Rekurs auf Menschenrechte sicherlich auch dazu, Schutzmechanismen zu fordern, die 
über den Bürgerschaftsstatus in der nunmehr eingeschränkten Form hinausgehen.
In den Staaten und Gebieten, in denen es ohnehin höchstens schwache Staatlichkeit gibt, wird 
häufig, wie zuvor bereits erwähnt wurde, state building (auch) darüber betrieben, dass der 
Bürgerschaftsstatus gestärkt und dafür erforderliche Institutionen, wie vor allem Gerichte, 
aufgebaut werden. Diese Strategie mag in einigen Kontexten Erfolg haben. Grundsätzlich 
übersieht sie jedoch, dass Bürgerschaft nur dann zu einer Grundlage für legitimes staatliches 
Funktionieren werden kann, wenn diejenigen, die als Bürger interagieren sollen, dies auch für 
sich nachvollziehen (können). Es gibt Staaten, derzeit zum Beispiel z.T. in Afrika, in denen 
Bürgerschaftsstrukturen etabliert werden, ohne dass eine Zivilgesellschaft existiert, über die 
diejenigen, die auf dem entsprechenden Territorium leben, hinreichend miteinander verwoben 
sind, um sich in einer politischen Ordnung selbst steuern zu wollen. In solchen Staaten kann 



20  Andreas NIEDERBERGER 

die Möglichkeit, bestimmte Rechte einzuklagen, also den eigenen Status gegenüber anderen 
Akteuren abzusichern, gerade den Effekt haben, dass die Bereitschaft abnimmt, sich als 
Gesellschaft gemeinsam zu organisieren. Während die Menschenrechte einiger in diesen 
Fällen durch Bürgerschaft gesichert werden mögen, klagen andere, dass diese Sicherung 
ihre Menschenrechte gerade verletzt (etwa in der Spannung zwischen Eigentumsrechten und 
sozialen Ansprüchen). Für letztere Personen ist Bürgerschaft, wie sie etabliert wird, sicherlich 
nicht der attraktivste Weg, um ihre Menschenrechte gewährleistet zu bekommen.
Es ist also ein durchaus ambivalentes Bild der praktischen Möglichkeiten zu zeichnen, 
Menschenrechte qua Bürgerschaft (in den aktuell existierenden Formen) zu sichern. In 
einigen Staaten oder Regionen ist die Bürgerschaft weiterhin der wichtigste oder wenigstens 
ein wichtiger Menschenrechtssicherungsmechanismus, in anderen kann er es für einige 
sein. Zugleich transformiert sich Bürgerschaft unter den aktuellen Verhältnissen, und die 
Menschenrechtssicherung für einige kann zu Menschenrechtsverletzungen für andere 
führen. Hierzu ist zweitens an einen Punkt zu erinnern, der bereits im vorhergehenden 
Abschnitt gegen Benhabib vorgebracht wurde: Unter den gegenwärtigen Bedingungen ist 
die Menschenrechtssicherung qua Bürgerschaft nämlich auch insofern problematisch, als es 
zunehmend Situationen gibt, in denen die Garantie der Menschenrechte für die je eigenen 
Bürger Staaten (vermeintlich) dazu autorisiert, Menschenrechte anderswo selbst zu verletzen 
oder dazu beizutragen, dass sie verletzt werden. Man blicke in diesem Zusammenhang nur 
auf die globalen militärischen Aktivitäten im „Kampf gegen den Terror“, aber auch auf 
die Verweigerung von Redistributionen (wie etwa bei der deutschen Bundesregierung mit 
Blick auf Griechenland) beziehungsweise den Umgang mit der explodierten Ölplattform 
im Golf von Mexiko und der Weigerung der britischen Regierung, BP zu zerschlagen, weil 
darin viele britische Pensionsfonds ihre Anlagen „geparkt“ haben. Qua einzelstaatlicher 
Bürgerschaft werden also nicht nur die Menschenrechte der jeweiligen Bürger (mehr oder 
minder) gut gesichert, sondern es werden auch Gründe generiert, warum an anderen Orten 
Menschenrechte verletzt oder nicht gesichert werden dürfen.
Drittens ist schließlich zu fragen, ob für den Bereich sozialer und ökonomischer 
Menschenrechte, für den die Bedeutung der Bürgerschaft oft besonders betont wird, die 
Bürgerschaft weiterhin der praktisch-politisch wichtigste Bezugspunkt sein sollte. Viele 
Autoren unterstreichen, dass es, um soziale und ökonomische Menschenrechte zu realisieren, 
erforderlich ist, Solidarität zu entwickeln, und solche Solidarität sehr viel eher, wenn nicht 
sogar ausschließlich zwischen Bürgern eines Staates oder Mitgliedern einer Gemeinschaft 
beziehungsweise Gesellschaft zu erwarten ist. Diese Überlegung bleibt sicherlich in 
gewissem Maß richtig, allerdings sind gravierende ökonomische Disparitäten heute oftmals 
nicht auf historisch oder ethnisch bedingte innerstaatliche Differenzen zurückzuführen. 



Gibt es Menschenrechte ohne Bürgerschaft?  21

Das Schaffen innerstaatlicher Solidarität ist dementsprechend oft nur eine second best-
Lösung im Sinn einer „remedial responsibility“.31 Gerade wenn soziale und ökonomische 
Menschenrechte beansprucht werden, stellen diese Ansprüche zumeist Forderungen nach 
einer gerechteren Weltwirtschaftsordnung dar und nur sekundär Forderungen nach nationalen 
Wohlfahrtsstaaten mit sozialen Rechten, die mit der Bürgerschaft in diesen Staaten 
einhergehen.
Es ist also auch für den Bereich der praktisch-politischen Realisierung von Menschenrechten 
insgesamt zu konstatieren, dass Bürgerschaft nur noch in bestimmten Fällen und unter 
Einschränkungen ein probates Mittel ist. Menschenrechte und Bürgerschaft erhellen und 
problematisieren sich auch unter pragmatischen Gesichtspunkten. Samuel Moyn ist folglich 
auch in dieser Hinsicht zuzustimmen, dass es einen wesentlichen Unterschied zwischen 
den frühneuzeitlichen rights of man und den Menschenrechten gibt. Letztere verweisen 
auch praktisch-politisch nicht mehr direkt und uneingeschränkt auf einzelstaatliche 
Bürgerschaft. Zugleich heißt dies aber nicht, dass die Menschenrechte keine politischen 
Ansprüche mehr wären oder auf beliebige Realisierungsformen referieren würden. Sie 
bleiben Ansprüche, die unabhängig von kontingenten Motivationen realisiert werden müssen 
– sie sind allerdings derart aufgeklärt, dass klar ist, dass diese Unabhängigkeit im Modus 
der Bürgerschaft zu erreichen, selbst ein Problem für die Menschenrechte darstellen kann. 
Es sind daher neue Formen der Inklusion und Teilhabe im globalen Mehrebenensystem zu 
suchen, die Menschenrechte sichern, indem sie die Vorteile und unverzichtbaren Aspekte der 
Bürgerschaft aufnehmen, ohne deren Problemen erneut zu begegnen.

©2013 by Andreas NIEDERBERGER. All rights reserved.

31	Vgl. zum Konzept einer „remedial responsibility“ David Miller, National Responsibility and Global 
Justice, Oxford 2007, S. 81-109.


