
Title 学校で、セーフな場で、共に考える : p4c ハワイの
実践から

Author(s) 中川, 雅道

Citation メタフュシカ. 2013, 44, p. 55-65

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/26533

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



学校で、セーフな場で、共に考える― p4c ハワイの実践から

- 55 -

学校で、セーフな場で、共に考える― p4c ハワイの実践から

中川雅道

はじめに

幼稚園、小学校、中学校、高校に行って、哲学を教える。あなたなら、何をするだろうか。マ

シュー・リップマンが始めた子どもの哲学 Philosophy for Children （P4C）に込められているのは、

そんな問いかけだ。本稿では、その問いについて私なりに答えてみたい。

リップマンはコロンビア大学に勤めていた頃、こんなことを考えた。「院生たちは世界を変え

ようという熱意をたくさん持っている。しかし健全に理由を与え、自分の人生に取り組む方法に

ついてうまく判断力を働かせる能力に欠けている」1。この問題意識から P4C は始まった。哲学を

教えることで、理由を与える能力、人生に取り組む能力を教えることができる。大学から始めた

のでは遅すぎる。それでは、小学校から始めてみてはどうだろうか。しかし同時に彼はこう考え

た。「現代のアカデミックな世界の哲学はきっと子どもたちにそぐわない。でも、哲学をもっと

取り組みやすいような方法で、例えば物語のような形で提示したら何が起きるだろうか」2。こう

して『ハリー・ストットルマイヤーの発見 Harry Stottlemeier’s Discovery』3 といった P4C テキスト

が作成され、リップマンは物語を読んでその内容について探究するという形式の授業を行い、当

初の目的に一定の成果を収めた。

本論はしかし、その後の展開に注目する。リップマンが始めた P4C は世界各国で形を変えな

がら実践されるようになった。その中でも、ハワイ州のワイキキ小学校、カイルア高校で行われ

ている p4c 4 ハワイに注目したい。p4c ハワイはハワイ大学のトーマス・ジャクソンが中心となっ

1 Thomas E. Jackson, “Home Grown”, in Educational Perspectives, Journal of the College of Education / University of Hawaiʼi 
at Mānoa, Vol.44, 2012, p.3.　引用文の日本語は拙訳。より詳しくは Matthew Lipman, Thinking in Education Second 
Edition, Cambridge University Press, 2003.

2 Ibid., p.3.
3 Matthew Lipman, Harry Stottlemeier’s discovery, Upper Montclair, N. J.: Institute for the Advancement of Philosophy for 

Children, Montclair State College, 1974.
4  ハワイ州で行われている子どもの哲学を p4c と記述する。その理由については後に詳述する。



学校で、セーフな場で、共に考える― p4c ハワイの実践から

- 56 -

て 20 年余りの実践の中で作り上げられてきた。ハワイではリップマンのテキストを使わずに、

異なったやり方で p4c が実践されている。

初期の（P4C の）ワークショップで確かにいくらか成功を収めたのだが、すぐに私たちはリ

ップマンの方法を修正する必要があることに気づいた。先生と生徒たちは共にテキストを読

み、問いを考え出すことができる。しかし、ひとたび問いが選ばれたなら、探究を進め続け

るためにすべきこと what to do to keep an inquiry moving によって、先生と生徒たちは邪魔さ

れてしまうのだ 5。

つまり、リップマンのテキストは問いを出すには有効なのだが、その問いを考える段になると、

学校の先生と生徒たちにはできないことになってしまうのだ。本論ではまず、p4c ハワイがこの

問題に対してどう対処したのかを論じる。そして、私がさらに考えたいのは学校での「哲学者の

位置」である。学校で新しい授業をするとなれば、何が学校に欠けているのかを述べねばならず、

そしてまた、あなた、哲学者と学校との関係が繰り返し問われることになる。その哲学者の位置

に関して、ハワイの実践から学ぶことは多い。本論でハワイの実践に注目する理由はそこにある。

本稿ではまず、ジャクソンの論文「やさしい哲学探究」から p4c に込められた学校批判につい

て考察する。p4c によっていったい学校教育の何が批判されているのか。しかし、批判するだけ

では終わらない、その解決についてもまた論じることになる。その後 p4c の実践であるワイキキ

小学校の 5 年生の授業を概観する。その授業の姿から p4c の目指すことが思考へのケアであるこ

とを明らかにする。そして、哲学のひとつの核心である論理についての教育もその思考へのケア

の前提のもとで行われるのである。それらを描く過程で p4c の重要な側面、学校教育との関わり、

子どもへの関わり、論理的能力との関わりを明らかにするのが本論の目的である。

まずは学校教育を問う

あなたは学校教育、幼稚園から小学校、中学校を経て、高校へと至るプロセスに疑問を感じた

ことがあるだろうか。もし感じていたとするなら、いったい何が欠けていたのだろう。リップマ

ンも、ジャクソンも同じ問題意識を抱えていた。学校には欠けているものがある。それは「考え

ること」である。なぜ、考えることが学校から閉め出されてしまうのだろうか。

学校には支配的な考えがある。それは「教師は『知っている』者であり、生徒は『学ぶ』者で

あるという考え」6 である。教師は知識を持つ。授業ではその知識を教える。現在分詞の使い方か

ら、ピタゴラスの定理、源平の合戦を通って、重力の意味と「けり」の活用まで、現代の学校は

5 Thomas E. Jackson, 2012, op. cit., p.4.
6 Thomas E. Jackson, “Gently Socratic Inquiry”, 2001, p.4.　この論文は p4c Hawaii のウェブサイト http://www.p4chawaii.

org に掲載されている。発表年の記述がないため初出の Thomas E. Jackson, “The Art and Craft of ʻGently Socraticʼ 
Inquiry” In Developing Minds: A Resource Book for Teaching Thinking, 3rd ed. (ed. A. Costa) Alexandria, VA: Association 
for Supervision and Curriculum Development, 2001 の発表年に従う。訳文は拙訳、トーマス・ジャクソン「やさしい
哲学探究」『臨床哲学』第 14-2 号所収、2013 による。 



学校で、セーフな場で、共に考える― p4c ハワイの実践から

- 57 -

科目内容で溢れている。教師が授業で質問するのは、自分が教えた知識の理解だけになってしま

う。その閉じた質問によって生徒の声が消えていくことになる。

幼稚園に入る頃に持っている不思議だと思う心 sense of wonder ―本当の意味での考えるこ

とが、したがって自分自身で考えることが形成されるにあたり出発点となる不思議だと思う

心―が小学校 3 年生になる頃には、多くの子どもから消え始め、6 年生に上がる頃には、

ほぼ完全に消え去ってしまいます 7。

教師は理解を問う。理解を問う教室は「正しい／正しくない」の世界に変貌する。思考の基礎に

なる不思議だと思う心、つまり「驚くこと」は創造的な能力だと言える。誰も疑問に思わないこ

とを疑問に思い、新しい問いを創造するプロセスは非常にデリケートなものだ。助動詞「けり」

の理解を問う教師に対して、なぜ文法概念が存在するのかと創造力を駆使して問うことができる

だろうか。私にはできない。できたとしても、場違いな質問として一蹴され、時には叱られるこ

ともあるだろう。「正しい／正しくない」の世界は驚くことを、思考を、問いを止め、生徒は教

師の求める答えを述べるようになる。

p4c が提起する問い「学校で哲学を教えるとしたら」には学校に思考が欠けていることを批判

する背景が含まれている。さらに「教える」といっても哲学史の知識を教えることではない。消

されてしまう声、不思議だと思い、問いかける生徒の声を対話の中で聴くことが、思考すること、

哲学することを教えることになる。それが p4c の出発点なのである。

対話における第一の関心事は、反論することでも、討論することでも、反対することでも、

相手を導くことでも、前提を暴くことでもありません。心から、シンプルに、聴くことなの

です 8。

子どもの哲学の方法は聴くことである（それが方法だとして）。もしそうだとするならば、聴く

ことは英語、国語、数学といった科目とは少し違った位置を持つことになる。教えるべき内容と

いうよりは、内容にアクセスするための方法であり、活動であり、そして生活全体に関わる態度

であると言えるだろう。

それでも教室の中で

対話を行うといっても、対話にはさまざまな形式がある。p4c ハワイでは具体的には、輪にな

って座り、毛糸で作ったコミュニティボールを使って対話が行われている。そして、輪になって

問いについて話し合っていくコミュニティのことを探究の共同体 Community of Inquiry と呼ぶ。

輪になって座ることには大きな意味がある。それは、教師も生徒と同じ身分で対話に参加し、

7 Ibid., p.3.
8 Ibid., p.4.



学校で、セーフな場で、共に考える― p4c ハワイの実践から

- 58 -

教える者と学ぶ者という不均衡を崩すことにある。教師は生徒と同じ探求者、あるいは、対話の

インストラクションを行うという点でファシリテーターになる。

探求の時間には、できるかぎりいつでも、生徒と先生は輪になって座ります。……教師は、

指導者や智者というよりも、対話を重ねながら子どもたちと共に探究する者になるのです 9。

もうひとつの p4c ハワイの特徴はコミュニティボールと呼ばれる毛糸玉である。どのクラスでも

学年の初めには全員でコミュニティボールを作ることから授業を始める。用意された質問（「あ

なたの名前は ?」「好きなことは何 ?」「この学年に期待することは何 ?」といった）に答えながら、

一人ずつ毛糸を筒に巻いていき、最後にバンドで毛糸の中心をまとめて、ボールの形に整え

る 10。これを教室で行うことによって「探究の共同体へと変化していくものに具体的な形を与え

ること」11 ができるのだ。つまり、その場にコミュニティが存在することを具体的なボールによ

って確認できる。コミュニティボールにはルールがある。

（1）その瞬間にボールを持っているのが話す人。話し終わったら、その人が望むだれにでも

ボールを渡すことができる。（2）どんなときにでも、話さずにパスする権利がある 12。

カラフルな毛糸で作ることから、話している人に注目を集めることができる。また、話す人も毛

糸玉をいじりながら話すことができるので、少し落ち着いて話すことができる。大事なのは、 

ボールを渡されたら強制的に話さなければならないということではない点である。コミュニティ

ボールには発言をパスする権利がある。コミュニティボールは対話へと招き入れる
0 0 0 0 0

ための道具な

のであって、強制的に発言させるための道具ではない。

学校空間には思考が欠けている。それが、P4C が批判する点であった。輪になって座り教師が

智者という立場から降りること、そして、コミュニティボールを使って思考へと招き入れること

は、その批判から生まれた変革である。思考の欠けた学校の中で、それでも思考を生み出すため

には何をせねばならないのか。輪になって座るという目に見える形で学校空間を変質させること、

そして思考へと招き入れるインストラクションを行うこと。それによって、学校の中に思考を生

み出す場を作りだすということである。

しかし教師の役割は

学校には思考が欠けている。だから、新しい教育の手法である p4c が学校を刷新しなければな

らない。こう述べるならば、途端にどこか危うさ
0 0 0

を感じるのは私だけではないだろう。ここで少

9 Ibid., p.4.　太字、傍線は原文通り。
10 詳しくは Ibid., pp.6-7 を参照。
11 Ibid., p.6.
12 Ibid., p.7.



学校で、セーフな場で、共に考える― p4c ハワイの実践から

- 59 -

し立ち止まったほうがいい。まさに、この点に学校との関係が問われることになるからだ。これ

までのところ、学校は批判の対象だった。学校には欠けているものがあるから、新しいプログラ

ムが必要なのだ。さて、しかし、もしあなたが教員だったとしたら、この主張はどのように聞こ

えるだろうか。果たしてあなたは自分の立場がセーフだと思うだろうか。自分たちが行っている

仕事が組織の外部の人間から非難されているだけだと感じはしないだろうか。探究の共同体に参

加する人たちのセーフティ 13 を重視する p4c が学校で既に行われている実践を非難し、教員たち

の立場をアンセーフなものにしていいとでも言うのだろうか。もちろん、答えはノーだ。

p4c ハワイを他の教育改革から区別するのは教員への配慮である。

私たちの一つめの革新。幾年月もかけて世界各地の他の P4C から p4c ハワイが区別される

ようになった多くのことのうちの一つは教室の中で先生へのサポートが必要だと認識したこ

とでした 14。

先生へのサポートとは何だろうか。ここでジャクソンは重要な区別を行う。それは、探究の共同

体に参加する先生とファシリテーターの違いである。もちろん、この二つの役割が同一の人物に

同時に与えられることもあるだろう。しかしハワイではそうではなかった。ジャクソンは博士号

を持つ、大学の先生なのである。いわゆる学校教育を担う、先生とは役割が違う。それゆえ、彼

は自分のことを「テツガク」15 のトレーニングを積んだ、ファシリテーターだと同定するのである。

私たちは理解したのです。先生が持つ教育者のスキルと p4c ファシリテーターが持つ哲学者

のスキルが組み合わさることが、子どもたちを哲学の探究へと導き入れるのに必要不可欠で

あるということを 16。

ジャクソンは大学で職を持ちながら p4c が行われるクラスに赴いて、先生と一緒に輪の中に入る

ことを選んだ。輪の中に入り、ファシリテーターの目からその実践を観察し、先生が困っていた

ら助ける。そういうサポートを行い始めた。時にはそこに指導している大学院生を連れて行き、

ファシリテーターとしてサポートをさせる。それが、ここで名指されている、ファシリテーター

と先生との関係である。

先生は自分の生徒たちのことを知っていて、いつ彼／彼女らが物事を理解するのに困難を経

13 今回は詳論しないが、知的安全 Intellectual Safety が探究の共同体には必要なのである。「知的に安全な場所には
嫌がらせはありません。蔑み、傷つけ、否定し、価値を下げ、嘲ることを意図して発言することも許されません。
この場所では、輪になった他のメンバーに対する敬意が存在する限りにおいて、ほとんどどんな質問も、発言も
受け入れられます」（Ibid., p.5）.

14 Thomas E. Jackson, 2012, op. cit., p.4.
15 次章で詳述するが、本稿では「大文字の哲学」と「小文字のテツガク」を区別し、前者を哲学、後者をテツガク

と表記する。
16 Ibid., p.4.



学校で、セーフな場で、共に考える― p4c ハワイの実践から

- 60 -

験するのかを知っています。そして、それに対する適切な対応がどういうものかを知ってい

るのです。……先生とファシリテーターのいずれもが、お互いに学び合うのです 17。

先生は知っている。学校の授業は、その時間だけが単独で行われているわけではない。何時間も

同じ場所にいて、何日間も生活を共にし、何年間もの成長を共に経ていくことになる。授業はそ

の大きな流れの中の一コマにすぎない。先生は、休み時間の生徒を見て、誰と仲が良いのかを察

知する。全校朝礼の様子や、体育祭での活躍、文化祭での共同作業での役割を見守る。そして、

何度も何度もインストラクションを行い、失敗すれば失敗するほどに、よりよいインストラクシ

ョンを探る。さらに、教室ではありとあらゆることが起こる。突然、生徒が教室から飛び出し、

学校の外に逃げ出してしまうかもしれない。他の生徒からの無遠慮な言葉に傷ついて、泣き出し

てしまうかもしれない。輪になってイスに座っていたら、イスが後ろ向きに倒れて大怪我をする

かもしれない。あるいは……、あるいは……。やはり、その辺りのことに配慮が向いているのは

先生だろう。教室で起こったことを、その時間だけしかいないファシリテーターには理解できな

いかもしれないのだ。

そのような教員の能力を認めることは簡単なことではない。反対に、ファシリテーターの「テ

ツガク」の能力を教員が本当の意味で認めることも簡単ではない。しかし、教室にセーフな探究

の共同体を作るには、この関係こそが必要なのだ。そのコミュニティに参加するすべての人に、

そこにいてもいいという場所が与えられることは学校教育を変えるために学校と協働する必要不

可欠な条件だと言える。そして、教員とファシリテーターの相互承認は相互の配慮なしには成り

立たない。

大文字の哲学と小文字のテツガク

p4c は学校への、教員への批判から始まった。しかし、単に批判して終わらせるのではなく、

学校と、教員と協働する道を選んだ。生徒たちをセーフティが守られるコミュニティで問いを探

究することへ導き、先生たちをもその同じ共同体に導く。そのような探究へと向かわせることは、

どんな考えに根ざしているのだろうか。その考え、「大文字の哲学」と「小文字のテツガク」と

いう考えもまた、p4c ハワイの成果のひとつだ。

これに関連する、広く知られている考えがあります。哲学はそれ自身に内容と活動を持つ学

問分野であるという考えです。このように理解されるなら、哲学は大人にだけふさわしい科

目であり、大学の哲学科に所属する教授によって最もより良く実践される活動なのです。私

はこのような考えを「大文字の哲学 Big-P philosophy」と呼びます 18。

大文字の哲学は、哲学を「知識」の一分野にしてしまう。それは「知識」のあり方であるので、

17 Ibid., p.4.
18 Ibid., p.5.



学校で、セーフな場で、共に考える― p4c ハワイの実践から

- 61 -

それを知りたいと思う人にとってだけ必要なもの、プラトンやアリストテレスの哲学は子どもに

は難しすぎて「知識」として理解しがたいために、それを知りたいと望む大人にとってだけのも

のになる。それゆえ、その知識をよりよく蓄え、それを実践できるような大学の先生だけが占有

する学問分野になってしまうことになる。これが、アカデミックな世界の大文字の哲学である。

哲学がひとつの学問分野として機能していることには、それ自身の背景があり、必然性もあるの

かもしれない。しかし、p4c はそのような方向には進まない。学校教育の実情にそぐわないとい

う理由から、学問分野としての哲学をそのまま輸入することはしない。

小学校段階でのこの問題に立ち向かう中で、私は「小文字のテツガク little-p philosophy」と

呼ばれるアプローチを作り上げました。小文字のテツガクの内容
0 0

は、私たちすべてが世界を

理解するために持ついくつもの信念であり、小文字でテツガクする活動
0 0

は世界とのより大き

い相互作用の一部として、このような信念を再考するプロセスなのです 19。

p4c が選び取るのは小文字のテツガクである。小文字のテツガクは、その人が生活の中で世界を

理解しようとすることをスタートにする。世界を理解しようとするとき、人は考える。そして、様々

な信念を作り上げることになる。p4c が行うのは、探究の共同体という大きな相互作用に加わり

ながら、その信念をもう一度考え直すことである。

ここで、教室で行われる p4c の様子を覗いてみよう。p4c ハワイの最もポピュラーな授業は「プ

レーンヴァニラ」と呼ばれる（プレーンなヴァニラアイスのこと、一番シンプルな形式という意

味）。輪になって座り、全員から問い（「大人になりたい ?」「サンタは本当にいるの ?」といった）

を募集する。その中から、投票でどの問いが良いのかを選び、一番票が集まった問いについて話

し始める。コミュニティボールを使って、それぞれの人がそれぞれの意見を話し始める。

ワイキキ小学校の 5 年生のクラスを訪れ、プレーンヴァニラに加わった。穏やかな目をした小

柄な担任の先生が切り出した。「今日は見ての通りこのクラスを訪問してくれた人たちがいます。

まずは自己紹介から始めましょう」。コミュニティボールを全員で回して自己紹介を行った。「日

本から来ました、中学校で先生をやってます」。5 年生たちの好奇の視線にすこしだけ怯みなが

ら私はそんなことを話した。さて、問いを決める時間になった。「他の人は何を不思議に思うん

だろう ?」「どんなことを怖いと思う ?」という 2 つの問いが出された。どっちがいいだろう。投

票の結果、僅差で「どんなことを怖いと思う ?」に決まった。たくさんの手が上がる。コミュニ

ティボールが投げられる。

「ゴーストが怖いんだ !」日本人に見える男の子が話し始めた。自分の意見を述べた後に、彼

は長いブロンドの髪をした女の子にボールを投げる。よく日焼けした女の子だ。「よくワイマナ

ロベイに行くんだけど、そこから海へ飛び込むのがすごく怖い。すごく怖いんだけど、足が震え

るけど、どうしても飛び込みたくなっちゃう」。ボールは、これまた日本人に見える、大人しそ

19 Ibid., p.5.



学校で、セーフな場で、共に考える― p4c ハワイの実践から

- 62 -

うな女の子のほうへ。「夜の暗闇がとっても怖い。特にクローゼットの中とか。寝てるときにト

イレに行きたくなって、暗い階段を下りないといけないって考えるだけで、ベッドからでれなく

なっちゃう」……。その女の子が、隣の私にこそっと話しかけてきた。「ねえ、ねえ、あなたは、

みんなに話したいと思う怖いものってないの ?」こそっと、こう答えた。「あるよ。今でも暗闇

が怖いね」。

そんなコミュニティに加わりながら、ジャクソンの言葉を思い出していた。

重要なことに、小文字のテツガクの内容は私たちひとりひとりに固有のものです。それは幾

人かの哲学者たちが世界における私たちの「状況性 situatedness」と呼ぶ特殊なものの、そ

してその特殊性に対する私たちの応答の結果なのです。私たちはまた、小文字のテツガクの

活動にどれくらい参加しようとするのかという度合いにおいても異なっています。そして、

その活動とは私たちの生についての今まさに行われている哲学的な再考のことです。このこ

とをソクラテスは吟味された生を生きることと述べました 20。

小文字のテツガクの内容は、各人によって異なる。「どんなことを怖いと思う ?」という問いか

けに対する答えは、私たちが世界によって与えられたもの、そしてそれに対する私たちのリアク

ションによって、バラバラになる。ゴースト、水に飛び込むこと、夜の暗闇。探究の共同体では、

そういった各人の生活の状況から生まれた言葉を話す。話すということは、声を出し、身振りを

交えて、時に笑いを誘い、時に真剣さを見せながら行う、それ自身が特殊な状況の中で演じられ

る活動である。そこにもまた無数の障害が潜んでいる。話すことは容易に阻害される。目の前の

人があくびをするだけで、あなたの話に「面白くない」という声が出るだけで、周りの誰もが話

を聞いていないだけで、あなたはソクラテス的な探究への参加をとりやめてしまうかもしれない。

それゆえ、その、それぞれのテツガクに対するケアが必要になる。それが聴くことなのである。

聴くことは、各人の生活に根ざした答えを話すための状況を作り出す。担任の先生が聴いてくれ

ていることで、ジャクソン博士があなたの話に「面白い」と反応してくれることで、クラスの友

達が自分のほうを眺めてじっと聴いていることで、心を開き、話し始める。

どうやったらうまくテツガクすることができるのか、と哲学者は考えやすい。クリティカルシ

ンキングによってうまく考えることができるのではないか。とすれば、論理的な筋道を辿るには

一番最短の道はどんな道だろうか。初歩的な論理学を教えるのが一番早いのではないだろうか。

確かに、論理的に考える事は重要だ。しかし、本当に大切なのはうまくテツガクすることではな

い。テツガクを始めることなのだ。そのためには、考える事自体を始めるケアこそが最も重要な

のであり、p4c ハワイが主張するセーフティとは、このケアの別の名前のことだったのだ。

20 Ibid., p.5.



学校で、セーフな場で、共に考える― p4c ハワイの実践から

- 63 -

それでは向かうべき方向は

小文字のテツガク／大文字の哲学という区別は、本来的に哲学をある特定の内容についてのも

のとして語るのではなく、内容へと応答する方法として考えることを可能にした。最後にセーフ

ティというケアを前提としたインストラクションについて論じておきたい。問いが出され、コミ

ュニティのメンバーが話し始め、先生がコミュニティに参加し始めた後に、そのコミュニティを

よりよくテツガクすることに向かわせるための道具が哲学者の道具箱 The Good Thinkerʼs Toolkit

（GTTK）である。

（哲学者の）道具箱は 7 つのツールによって作られています。私はそれぞれのツールを描く

のに頭文字 WRAITEC を使っています。どのツールも哲学的問いの型を表していて、自分

一人でも、あるいは他の人たちと協力していても、最初に始まった地点での思考をより深い

レベルの思考へと運ぶことができます。どういう意味ですか What do you mean?　理由は何

ですか What are your reasons?　前提は何ですか What assumptions are you making?　どんな推

論をしていますか What inferences?　それは本当ですか Do we know itʼs true?　例、あるいは

反例を出すことができますか Can you give examples or counter-examples?　こういった問いは

どんな状況でも、どんな内容であっても提示することができます 21。

GTTK を使うことで対話を、意味、理由、前提、推論、真理、例／反例を問いかける方向へと向

かわせることができる。WRAITEC によって表現される、7 つの質問をあらかじめカードにして

おき、輪になって対話を行う中で提示することで対話をよりよいテツガクのほうへ導いていくの

である。探究の共同体が問いに対して答えようとするとき、答えの可能性は何にも縛られていな

い。どんな答えも、許される。しかし、だからといって何のインストラクションもしなくてもい

いということにはならないだろう。ひとつは、すでに論じたセーフティが守られることを指導す

る必要がある。GTTK がもうひとつのインストラクションである。それは、内容へと反応する思

考の方法を教えるというものだ。このツールを使うことで、どうやって対話を進めればいいのか

という質問に答えることができる。

ワイキキ小学校での「どんなことを怖いと思う ?」という問いで行われたプレーンヴァニラに

戻ろう。小学 5 年生たちは、とても活発に、怖いと思うものについて話し続けた。ゴースト、水

に飛び込むこと、夜の暗闇……。それからも色んな例の話が出続けた。森の中に潜む毒蛇、校舎

の三階から飛び降りること、両親や兄弟、ピストル……。そんな中で、ふと疑問に思い始める。

このまま例の話だけをして終わるんだろうか。そのとき、長い間小学 5 年生の話に聴き入ってい

たジャクソン博士が話し始めた。「うんうん、今日はみんなの怖いものを聴けて本当にうれしいよ。

実を言うと、私は今でも夜が怖くて、どうしてもトイレに行きたくないから、寝たふりをしてい

るときがあるんだ」。そういって、ジャクソンは R と書かれたカードを取り出した。「ところで、

21 Ibid., p.6.



学校で、セーフな場で、共に考える― p4c ハワイの実践から

- 64 -

みんなが怖いものを怖いと思う理由はなんだろうか。今まで色んな怖いものが出たけれども、誰

か理由について話せる人はいるかな ?」黒髪の女の子がすぐに手を挙げて話し始めた。「私はク

ローゼットの暗いのが怖い。いつも誰かに見られている気がして、誰かがそこにいて、見られて

いるような気がするの。だから、怖い」。別の男の子も、それに反応して理由を話し始めた。「蛇

が怖い、蛇が怖いのは、……けがをするかもしれないからだよ。だから体が怖がれって言ってる

んだ」。そこからはしばらく、蛇の話になった。

GTTK はこんな風に機能させることができる。もしかしたら、この対話の次のステップは W

を出して、それではそもそも「怖さ」とは何だろうかという方向かもしれない。また、T を出し

て、怪我をする可能性のあるものは本当にいつも怖いんだろうかと尋ねるかもしれない。あるい

は、その先には C のカードを出して、怪我をするかもしれないけれど怖くないものの例を出す

ということになるかもしれない。ここで注意しておかねばならないのは、GTTK は、ありうる方
0 0 0 0 0

向
0

へと導くことであって、それ以外には可能性のない一つの方向
0 0 0 0 0

へと導くことではないというこ

とだ。論理という名の別の強制の方へと向かわせることではなく、あくまでも GTTK が行うの

はうまくテツガクする可能性を広げるということなのだ。

おわりに

哲学を教えるとするならば、どんなことをするだろうか。本稿で p4c ハワイに依拠しつつ答え

たかったのは、その問いであった。私の答えは、学校には思考の場がないという批判をしつつ、

先生たちとの協働の場をつくること。そして、すべての人が安心して、セーフを感じながら話す

コミュニティをつくること。それらすべての前提のもとで、GTTK を用いて、小文字のテツガク

への方向へ子どもたちを導くことであった。私は p4c が哲学を教えることのすべてだとは思わな

い。あるいは、哲学のすべてだとは思わない。しかし、哲学が考えることに関わるとしたら、そ

して教室という場所で考えることに関わるとしたら、哲学がこのようなクラス全員に開かれたも

のになることがありうる。なぜなら、教室では全員の参加が、どこかでは必要になるのだから。

日本で p4c を行うときに、いかにして協力体制を築くのかという課題は依然として残る。また、

本稿が単なる記述に過ぎないという問題も残されている。p4c という教育を正しく評価するため

にはどうすればいいのか。そこにはまだ、教育評価についての大きな問題が残されている。まだ

まだ課題が残されているということを確認し、本稿を閉じたい。

 （なかがわまさみち　臨床哲学・博士後期課程／早稲田摂陵中学校講師）



学校で、セーフな場で、共に考える― p4c ハワイの実践から

- 65 -

Thinking Safely with Others in the Classroom: From the Practice of p4c 
Hawai’i
Masamichi NAKAGAWA

Philosophy for children (P4C) was started by Matthew Lipman. He thought that academic 

philosophy was not suited for students at the elementally level. Then he had an idea to write 

philosophical texts specifically for the elementary students. Teachers and students would 

read those texts in the classroom and inquire about the questions that P4C texts indicate. At 

the beginning this style seemed to work well, but gradually faults were revealed. Teachers 

and students could pose questions; however they could not keep an inquiry moving. In this 

paper, I describe one possible solution from the practice of p4c Hawai’i.

	 To build up a community of inquiry in the classroom, it is really important to convert 

the classroom into an intellectually safe place where all participants can state any view so 

long as they are all honored. p4c Hawai’i discovered that in order to develop safety in the 

classroom systematic support was needed. To provide this support, a p4c facilitator goes 

into the classroom and works closely with the teacher, resulting in “the care” for students. 

Once the system is established the p4c facilitator and the teacher learn from each other 

and work together to build intellectual safety in the class so students feel free to express 

themselves.

	 In addition to that, we can help students to think effectively by teaching them the 

Good Thinker’s Toolkit (GTTK), which is a set of good thinking practices developed and 

taught by p4c Hawai’i. This toolkit lights the way to an answer, assisting the community in 

keeping an inquiry moving.

	 When philosophers and teachers help each other, students feel intellectually safe, 

speak their own opinions, and learn how to apply the GTTK to practice good thinking, then 

the community of inquiry will be able to keep moving through difficult questions.

「キーワード」

子どものための哲学、子どもの哲学、哲学教育、P4C、批判的思考


