|

) <

The University of Osaka
Institutional Knowledge Archive

. Le fondement religieux du traité sur L’ autre :
Title ) - )
pour la philosophie du « comme si »

Author(s) |Yoshinaga, Waka

Citation |Philosophia OSAKA. 2014, 9, p. 61-79

Version Type|VoR

URL https://doi.org/10.18910/26551

rights 02014 by Waka YOSHINAGA. All rights reserved.

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir. library. osaka-u. ac. jp/

The University of Osaka



Philosophia OSAKA No.9, 2014 61

Waka YOSHINAGA (Gifu Shotoku Gakuen University)

Le fondement religieux du traité sur ’autre :
pour la philosophie du « comme si »

Il y a longtemps que 1’« autre » est devenu un sujet de philosophie. Bien qu’il ne soit
pas traité dans tous les courants philosophiques occidentaux comme '« ego » et I’« amour-
propre », il est ’un des principaux sujets dans la philosophie depuis le 20eme siecle, depuis
que Husserl I’a remis en question afin de surmonter le solipsisme. Quand le probléme sur
I’autre est traité, c’est la « responsabilité » autant que la sympathie ou I’amour qui est en
cause. C’est surtout Levinas et Derrida qui accordent de I’importance a la responsabilité.

Le probléme de la responsabilité fait 1’objet d’un débat a travers de la négation de
la sympathie ou de I’amour, et aboutit a la « substitution » comme responsabilité infinie
ou a I’« hospitalité ». A propos de la responsabilité infinie chez Levinas, d’un coté, elle
pousse 'autre vers le haut, vers Dieu, d’un autre c6té, elle ressuscite 1’ego comme Dieu qui
supporte le monde entier. Derrida, tout comme Levinas, insiste sur la responsabilité infinie
et I’hospitalité en passant par I’« Idéal » ou le « Messie ». Ils montrent tous les deux que
le traité sur 1’autre, qui est parti de la critique de la métaphysique, a tendance a revenir a la
métaphysique. Le traité métaphysique sur I’autre en arrive a celui sur la responsabilité en
prenant 1’aspect d’un retour religieux et éthique.

Certes, I’« autre » et la « responsabilité » sont des thémes philosophiques qui ont eu
cours apres le 20éme si¢cle. Mais ce qu’ils incluent, ce ne sont pas des questions propres a la
philosophie contemporaine. Plutdt, il nous semble que ces thémes sont remis en question a la
place de la problématique de Dieu que les philosophes postéricurs a Nietzsche ne pouvaient
pas aborder de front, ou qu’ils ont traités en supposant tacitement 1’idée de Dieu. Il est donc
probable que les arguments sur '« autre » réfléchissent des relations entre Dieu et le Monde
que les philosophes congoivent. Quand nous nous demandons pourquoi I’autre est remis en
question et comment la responsabilité est menée, il nous faut rechercher leur fondement en
remontant aux philosophies dans lesquelles il s’agissait de Dieu lui-méme.

Nous recherchons ce fondement en nous reportant a Pascal. Lucien Goldmann propose le
concept de « vision tragique » en interprétant Les Pensées de Pascal, nous pouvons le prendre
comme fil conducteur. Puisque ce concept relie Pascal a Kant malgré leurs différences en
apparence, il pourra servir pour comparer ou situer les philosophies contemporaines. En
plus, il nous permettra de tourner les thémes théologiques vers ceux de I’esprit humain, de

s’écarter de la métaphysique de ’autre et de la surmonter. Cet essai a pour objet d’éclaircir le



62 Waka YOSHINAGA

fondement et la logique dans lesquels le traité sur I’autre s’initie, se développe et aboutit a la
responsabilité. Il aura pour résultat de poursuivre le fondement religieux de la philosophie ou

1’éthique contemporaine, de déterminer leurs tendances et d’envisager leurs avenirs.

(1) Le traité sur ’autre et la théologie négative

D’abord, il s’agit d’examiner pourquoi le traité sur I’autre devient de la métaphysique et
revient a la responsabilité du point de vue de la philosophie contemporaine. Dans le domaine
de la philosophie contemporaine, le langage est considéré comme ’une des causes. C’est
parce que Levinas et Derrida trouvent indispensable de défier le logos pour la réflexion sur
I’autre absolu et la transcendance infinie. Comment le langage méne-t-il au traité sur I’autre
du coté de la métaphysique ou au traité sur la responsabilité ?

Levinas commence a traiter de la transcendance et du langage par une critique du
discours philosophique qui fait remonter toute la signification a 1’étre. D’aprés lui, les
idées et les signes comptent par leurs contenus dont I’essence est 1’étre et dont la norme est
I’identité de ’étre (D 177)'. 1l donne comme interprétation ceci : la « préteuse de sens » de
I’intentionnalité chez Husserl (D 234) fait devenir immanence et identique ce qui est indiqué
comme ceci ou cela, en tant que cela, « la philosophie n’est pas seulement connaissance de
I’immanence, elle est I’'immanence méme » (D 101), et « la pensée,...serait-elle athéisme
essentiellement ? » (D 241). Mais d’aprés Levinas, le vivre de la vie est « excession », cela
veut dire que le contenant est animé par la rupture, par le non contenable, ¢’est-a-dire la
transcendance dans I’immanence (D 56). Cette transcendance dans I’immanence signifie que
la profondeur de 1’ego est déchirée par I’altérité et renvoyée a I’autre infiniment. Il en résulte
que I’universalité de I’intentionnalité originaire est renversée par « I’immanence qui, de
prime abord, I’enveloppe comme si de I’Infini il pouvait y avoir idée, c’est-a-dire comme si
Dieu pouvait tenir en moi » (D 51, souligné par nous).

Concernant la réflexion sur I’autre, la transcendance infinie, il est nécessaire de critiquer
la logique traditionnelle. D’aprés Levinas, I’ « au-dela », comme la différence infinie
ou I’extériorité sans aucune relation, se dessine dés la naissance du sens, par la « pure
indication » husserlienne (D 234). Le terme indiqué comme 1’autre appartient a un tout
autre élément que 1’ontologie et signifie un autre sens (D 187). « La ou un terme est affecté
par I’inassumable, par I’Infini » (D 183). La mise en moi de 1’idée de I'Infini (D 12), ou la
susception de 1’inassumable (D 107), c’est une surprise ou un réveil qui cause une rupture

de I’'immanence de la conscience et son éveil (D 12, 61). C’est une susception plus passive

' Emmanuel Levinas, De Dieu qui vient a ['idée, Vrin 1982, indiqué par I’abréviation D et avec le
numéro de la page concernée, et ainsi de suite.



Le fondement religieux du traité sur [’autre : pour la philosophie du « comme si » 63

que toute passivité ou affleure le sens (D 61). Cette signification se montre par ses références
au systéme linguistique, si ce dit doit étre dé-dit (D 126). Sinon I’Infini retombe dans 1’étre.
Levinas appelle ce dé-dit le formalisme de I’insomnie, dégrisé de son étre (D 99). « Forme
n’arrétant pas son propre dessin de forme, ne condensant pas en contenu son propre vide.
Non-contenu——Infini » (ibid.).

En ce moment, le logos éclate en un signifiant et un signifié qui n’est pas que signifiant.
« Eclatement du logos du systéme et de la simultanéité » (D 127). D’aprés Levinas, cet
éclatement peut étre sauvé par le dire. Le dire, c’est un témoignage sans englober 1’Infini
me parlant par ma bouche. Ce témoignage infini, au nom de Dieu, m’ouvre a autrui par la
donation du signe du « pour-1’autre » comme « me voici » (D 121-122). C’est que I’Infini
tourne en autrui. En plus, étant donné que le dit éléve le sens par la métaphore ou ’emphase,
il tourne a I’exigence éthique et engendre ’ipséité responsable. Levinas dit « la responsabilité
dont le langage est I’une des modalités » (D 167).

C’est pourquoi, chez Levinas, la critique de 1’ontologie et de la métaphysique de la
présence aboutit a I’éthique de ’autre infini, a travers la relation avec Dieu comme I’Infini.
Etant donné que ce passage de I’Infini a 1’éthique se décrit et se dit en se dé-disant, c’est
positif, « nullement une théologie ni une ontologie négative » (D 156-157). De plus, le dé-dit
nécessaire pour ne pas englober I’Infini arrive au lointain, en accompagnant la métaphore et
I’emphase. L’ultime justice, comme point d’arrivée consistant dans la différence et la non-
indifférence, ouvre une autre dimension que 1’étre. Elle est accomplie en allant de moi a
autrui « comme si 1’un et ’autre nous étions morts », en se mettant a la place d’un autre,
contrairement a la persévérance dans I’étre (D 30, souligné par nous). Ma responsabilité
équivalent a I’Infini de ’autre s’¢éléve a I’Infini et m’¢loigne du Monde. La relation entre le
moi et I’autre, en tant que moi unique astreint au service pour 1’autre sur la base de la valeur
absolue de autre, ¢’est ’asymétrie (D 230). Mais quand Levinas explique la responsabilité
énorme par le moi « comme ¢lu » (D 118), la relation asymétrique s’inverse pour supporter
le moi élu. « Il [ le Moi ] est le point unique qui supporte 1’univers » (D 135, complété par
nous). Est-ce que ce Moi est I’ego absolu comme Dieu?

Ensuite, a propos du langage chez Derrida, tout comme Levinas, il dit que 1’altérité
comme la non-présence et I’inévidence pénétre dans 1’identité, en critiquant « la présence de
la présence a soi » husserlien (VP 70)% Le soi n’est pas I’intériorité d’un dedans clos sur soi,
il est I’ouverture irréductible dans le dedans. Pour ce soi, le vécu d’autrui devient manifeste
par des signes médiatement indiqués, dans 1’entrelacement originaire entre 1’expression

et I’indication (VP 102). Etant donné que la présence immédiate et pleine du signifié est

2 Jacques Derrida, La voix et le Phénoméne, Presses Universitaires de France, 1967, indiqué par
I’abréviation VP et avec le numéro de la page concernée, et ainsi de suite.



64  Waka YOSHINAGA

dérobée, le signifiant de nature indicative accomplit la « représentation » dans une structure
de répétition. C’est parce qu’un « signe qui n’aurait lieu qu’une fois ne serait pas un signe »
(VP 59, souligné par Derrida). Un signifiant fonctionne comme signe et langage par la
répétition d’une identité formelle. Derrida appelle cette identité « idéal ». « Cette identité est
nécessairement idéale. Elle implique donc nécessairement une représentation » (VP 59-60).

Par ailleurs, la présence du sens dans I’entrelacement originaire entre 1’expression et
I’indication, d’ores et déja commence a se manquer a elle-méme (VP 102). Un manque
comme non-présence a soi provoque le « supplément » qui le supplée. L’opération
du supplément est la « différance », qui, a la fois, fissure et retarde la présence, en la
soumettant du coup a la division et au délai originaire (VP 103). Pour Derrida, cette structure
représentative est 1’opération de tous les signes, c’est la signification elle-méme (VP 60).
Un signifiant comme supplément représentant un autre signifiant, requiert un signifiant a
nouveau. C’est le « jeu de la différence » (VP 104). Plus le signifiant est idéal, plus il garde,
réserve et capitalise le sens. Et dans cette condition, le jeu peut entretenir un autre rapport
plus valorisé.

A ce moment, le remplissement du signifié par une intuition n’est pas indispensable (VP
105). L’absence de ’intuition provoque 1’absence de I’objet d’un énoncé, puis I’absence du
sujet (VP 109). « Et de méme que la valeur d’un énoncé de perception ne dépendait pas de
I’actualité ni méme de la possibilité de la perception, de méme la valeur signifiante de Je ne
dépend pas de la vie du sujet parlant » (VP 112-113, souligné par Derrida). Et tant que Je
est absent, « I’idéalité de la Bedeutung a ici une valeur structurellement testamentaire » (VP
112, souligné par Derrida). Le jeu de la différence ou 1’idéalisation, par conséquent, malgré
I’absence de ’objet et du sujet, ou plutdt par leurs absences, rend possible le langage. Etant
donné que, comparé a I’idéalité de I’infini positif, le rapport a ma-mort devient accident de
I’empiricité finie, « ’apparaitre de la différance infinie est lui-méme fini » (VP 120).

Mais pour Levinas, le « jeu de la différence » chez Derrida fait 1’objet de la critique
comme crise du sens. La question pour Levinas, c¢’est que « le signifié, toujours a venir
dans le signifiant, n’arrive pas a prendre corps, la médiation des signes n’est jamais court-
circuitée » (D 181). Donc il se demande « n’est-ce pas déja 1’éventualité de significations
réductibles au jeu de signes détachés des signifiés ? » (D 24). Le jeu de la différence risque
de devenir un jeu sans issue cachant une idéologie, en apportant le signifié¢ dans I’illusion et
la ruse idéologique. Etant donné qu’il porte I’humanité louable a la faillite et qu’il supprime
le sujet, il ameéne le courage et I’héroisme a un « jeu joué sans joueur, ni enjeu », « jeu sans
sujet » et finalement il cause '« irresponsabilité » (D 85). « C’est ce retournement de la crise
du sens en irresponsabilité du jeu qui est, peut-étre, ..., la modalité la plus perversement

subtile du fiasco humain » (D 85).



Le fondement religieux du traité sur [’autre : pour la philosophie du « comme si » 65

Au contraire, Derrida, avec le jeu sans sujet, propose la responsabilité comme
« I’expérience de la possibilité de 1I’impossibilité¢ ». Pour cela, il accorde de I’importance au
discours théologique négatif que Levinas récuse. D’apres Derrida, il y a un trait essentiel
concernant toute théologie négative, c’est la négation, I’interrogation, c’est-a-dire 1’apophasis
qui permet d’aller plus loin qu’il n’est raisonnablement permis (SN 18)°. Le discours
théologique négatif est « le passage a la limite, puis le franchissement d’une fronticre, y
compris celle d’une communauté, donc d’une raison ou d’une raison d’étre socio-politique,
institutionnelle, ecclésiale » (SN 18). Et tant qu’il peut introduire une hétérogénéité, « plus
impossible que I’impossible » dans 1’ordre et dans la modalité du possible, il ouvre « la
possibilité de I’impossible » (SN 32). Dans ce discours théologie négatif, Derrida trouve une
formalisation mécanique, a la fois ouverte et fermée (38/SN 45-46). D’un coté, il suscite
une « Kénose du discours », et peut devenir le vide ou la répétition mécanique sans vouloir-
dire (SN 46). Mais d’un autre c6té, Derrida affirme une formalisation vide par les énoncés
apophatiques, parce qu’il considere que « le vide leur est essentiel et nécessaire. S’ils s’en
gardent, c’est par le moment de la priére ou de I’hymne » (SN 47).

Qu’est-ce que Derrida trouve dans cette formalisation vide ? C’est non seulement un
mouvement, mais aussi une fiction qui tend a dénoncer les images, les figures, les idoles,
la rhétorique et a les détruire (SN 54). D’ou vient que la théologie négative, comme
hyperbole paradoxale, signalant une possibilité ouverte et provoquant aussi par 1’ouverture,
un mouvement qui précipite au-dela de I’étre ou de Dieu et qui passe le soi-méme, la
divinité de Dieu et finalement le discours sur la divinité du divin (SN 73-74). Etant donné
que le mouvement de I’hyperbole dissocie radicalement 1’étre et le savoir, I’existence et la
connaissance, étend sa lézarde dans 1’analogie entre Dieu et moi, le créateur et la créature,
il suspend toute thése, toute croyance, toute doxa (SN 78). D’aprés Derrida, c’est grace
au discours théologique négatif que la philosophie peut sortir d’elle-méme, appeler une
communauté qui déborde sa langue et entamer un processus d’universalisation (SN 84).
Parce qu’un nom de référencgant est indispensable dans le discours que le référencé soit ou
non (SN 64), ce mouvement, le respectant et le traversant vers ’autre, demande « quelque
chose » sans chose (SN 104). « ..., comme s’il fallait perdre le nom pour sauver ce qui porte
le nom, ou ce vers quoi I’on se porte au travers du nom. ... L’oublier en I’appelant, en (se) le
rappelant, ce qui revient a appeler ou se rappeler I’autre... » (SN 61, souligné par nous). En
conséquence, le discours, qui est toujours déja dérivé dans la métaphore ontique, ne devient
possible que dans une fiction de « comme si » (VP 100).

La théologie négative concerne profondément la philosophie, tant qu’elle entame un

3 Jacques Derrida, Sauf le nom, Editions Galilée, 1993, indiqué par 1’abréviation SN et avec le numéro
de la page concernée, et ainsi de suite.



66 Waka YOSHINAGA

processus d’universalisation en allant au-dela de I’étre (SN 84). En plus, elle se rattache
étroitement a la « politique », a la « morale » et au « droit » parce qu’elle met ces mots
entre guillemets, ébranle leurs sens, les menace et les promet. Ainsi donc, Derrida dit que la
démocratie peut subsister en traversant les apories de la théologie négative. C’est parce que la
démocratie a venir est non pas 1’Idée au sens kantien ou le concept actuel, mais le « messie »,
c’est-a-dire un programme toujours indécis ou une voie avec la nécessité de décider la
ou la décision parait impossible (SN 109). « Ni une décision, et donc une responsabilité,
la ou la décision est déja possible et programmable » (SN 109, souligné par Derrida). La
responsabilité chez Derrida demeure infiniment comme acheminement sans programme vers
la justice.

Derrida trouve un discours théologique négatif dans la description du « visage » d’autrui
chez Levinas (ED 157), et dit que Levinas réclame 1’epekeina tes ousias sans se présenter
comme théologie négative (SN 79). Levinas, toutefois, n’estime jamais qu’il se référe a la
théologie négative. C’est parce que, pour lui, la forme de négation tombe dans le « mauvais
infini » ou se dissimulerait I’ennui des tendances frustrées et finalement ne peut pas affirmer
la transcendance infinie (D 12).

Bien que Levinas et Derrida concluent sur I’autre infini et la responsabilité infinie a
travers la critique du langage husserlien, ils sont différents quant au « jeu de la différence » et
a la « théologie négative ». Levinas nie les deux concepts, ¢’est parce qu’il lui est nécessaire
pour la responsabilité infinie, d’affirmer I’altérité, la transcendance infinie, le moi responsable
selon I’Infini, son humanité. En revanche, Derrida soutient les deux concepts, par lesquels
il ébranle le sujet et I’objet. Il ne reste qu’un mouvement de 1’idéalisation. Ce mouvement
passe par le soi-méme, la divinité de Dieu, la justice, seulement dans le but de déterminer
leurs possibilités et leurs impossibilités. Par conséquent, le mouvement de 1’idéalisation
de Derrida, différemment de Levinas, les « passe » seulement et ne demeure pas a la place
divine ni fructifie ’ego. Il est probable que Levinas demandera a Derrida s’il n’y a rien qui
puisse assumer la responsabilité. Mais il nous semble que Derrida peut éviter de tomber dans

la métaphysique.

(2) Le Dieu caché et la philosophie du « comme si »

C’est ainsi qu’entre ’altérité infinie et le moi incertain, Levinas choisit le discours
affirmatif, au contraire, Derrida choisit le discours paradoxal. Quand ils tentent de s’approcher
de I’Infini par le dé-dit ou le jeu de la différence, il apparait alors une curieuse coincidence
entre eux. C’est la structure du « comme si ». Bien que Levinas critique le discours

théologique négatif, il sait qu’il y a une contradiction de principe, comme Derrida I’affronte,



Le fondement religieux du traité sur I’autre : pour la philosophie du « comme si » 67

a affirmer I’indépendance de I’intelligibilité éthique par rapport a la pensée théorique et de
I’étre, dans un discours qui est théorétique lui-méme (D 266). C’est parce que la philosophie,
qui disant « ce qu’il en est » pour la connaissance, est inévitablement théorétique (ibid.). Pour
surmonter cette contradiction, Levinas se demande si la philosophie, tout en thématisant,
« comme si ¢’était de 1’étre », la problématicité de la question, peut poursuivre sa signifiance
originelle propre (D 268, souligné par nous). Cette phrase nous rappelle que le discours,
toujours déja dérivé dans la métaphore ontique, ne devient possible que dans une fiction du
« comme si » chez Derrida (VP 100). Voici une curieuse concordance entre les deux.

A propos, quant au discours apophatique dans la théologie négative, Derrida fait
remarquer que les discours chez Pascal appartiennent au génie ou a la machine de la
dialectique apophatique (SN 88). C’est le méme fait que Lucien Goldmann, dans Le Dieu
caché, a découvert comme fait essentiel chez Pascal. En interprétant les idées apophatiques
et paradoxales de Pascal par le concept de la « vision tragique », Goldmann unit Pascal
a Kant et ¢lucide la logique ou ils en arrivent a la fiction du « comme si ». En imitant
Goldmann, étant donné que Levinas et Derrida aboutissent a « comme si », il sera possible
de les rattacher a Pascal pour rechercher leur fondement religieux. C’est pourquoi il faut
voir comment se développe la situation paradoxale de la « vision tragique » chez Pascal et
comment elle en vient & « comme si ».

D’abord, qu’est-ce qu'une « vision du monde » chez Goldmann (DC 24) ? D’apres lui,
les faits humains constituent toujours des structures significatives globales, a caractére a la
fois pratique, théorique et affectif (DC 7)*. La « vision du monde », comme expression des
structures, se définit par « I’ensemble d’aspirations, de sentiments et d’idées qui réunit les
membres d’un groupe et les oppose aux autres groupes », « I’extrapolation d’une tendance
réelle chez les membres d’un groupe » (DC 26). Cette vision, en tant qu’« instrument objectif
et controlable » (DC 24), permet de distinguer 1’essence et 1’accident d’un texte et d’en
déterminer la signification. Elle est particulieérement efficace pour rapprocher des textes en
apparence différents et pour mettre leurs parentés en lumiére.

Goldmann explique la « vision tragique »°, par laquelle il rapproche Kant de
Pascal, comme suit : la vision tragique est une position de passage du rationalisme et de
I’empirisme a des pensées dialectiques (DC 35,43). D un c6té, le rationalisme a détruit
les représentations de la communauté et de I'univers ordonné en les remplacant par celles
d’individus raisonnables et d’un espace indéfini sans limites (DC 41). Ce remplacement a

causé¢ I’affirmation de la liberté individuelle et de la justice sur le plan social et la création de

4 Lucien Goldmann, Le Dieu caché, Editions Gallimard, 1959, indiqué par 1’abréviation DC et avec le
numéro de la page concernée, et ainsi de suite.
5 Cette vision s’inspire de Georg Lukacs (DC 24).



68 Waka YOSHINAGA

la physique mécaniste sur le plan de la pensée, mais aussi la création de 1’individu isolé et
I’univers sans ordre ni qualité (DC 37). D’un autre c6té, I’empirisme, comme le rationalisme,
a été si individualiste qu’il laissait moins de place ontologique a I’individuel (DC 269). « De
méme qu’il n’y a pas de place pour un Dieu ayant une fonction propre et réelle dans une
pensée individualiste conséquente, il n’y a pas non plus de place pour une véritable morale »
(DC 40, souligné par Goldmann). Aprés la période amorale et areligieuse de 1’empirisme et
du rationalisme, la vision tragique est un retour a la morale et a la religion (DC 43). Elle a
bien compris la cohérence interne, les éléments positifs du rationalisme et de I’empirisme
et les a intégrés, mais en méme temps, elle a clairement mis en lumicre les limites et les
insuffisances de ces deux positions, puis a ensuite radicalement refusé de les accepter comme
seule chance et seule perspective de I’homme. Elle n’a pas encore proposé une pensé et un art
qui pourraient remplacer le monde atomiste de I’individualisme, elle I’a plutét admis comme
définitif et inchangeable et lui a opposé seulement une nouvelle exigence et une nouvelle
échelle de valeur. C’est pourquoi Goldmann considére cette vision comme la position de
passage avant les dialectiques.

D’aprés Goldmann, le probléme central de la pensée tragique, c’est celui de savoir si
dans cet espace rationnel, il y a encore un espoir quelconque de réintégrer les valeurs morales
supra individuelles, si I’homme pourra encore retrouver Dieu. Mais en méme temps, la
pensée tragique sait que Dieu ne parle plus d’une maniére immédiate a I’homme, c’est-a-dire
«le Dieu caché » (DC 45). Si « le Dieu caché » est tragique, c’est parce que ce Dieu, bien
qu’il soit une présence permanente plus importante et plus réelle que toutes les présences
empiriques et sensibles, est toujours absent et toujours présent et n’a plus aucune réalité
personnelle pour I’homme (DC 46-47). C’est un Dieu qui exige, juge et interdit la moindre
concession, le moindre compromis. Ainsi donc, ’homme tragique vit inévitablement la seule
vie valable qui est la vérité et la justice absolues, n’ayant rien a faire avec les vérités et les
justices relatives de I’existence humaine.

Comme I’homme tragique exige seulement des valeurs absolues, claires et univoques
sous le regard de Dieu, le monde, pour lui, apparait essentiellement ambigu et confus, a
vrai dire en un mot, rien (DC 58). Si le Dieu était présent, il dévaloriserait le monde et lui
enléverait toute réalité (DC 60). Mais le Dieu de la tragédie est un Dieu toujours présent et
toujours absent. Son absence non moins radicale et non moins permanente fait au contraire
du monde la seule réalité. Cette situation que le monde est rien et tout en méme temps, cause
inévitablement la tragédie radicale, qui oblige ’homme de refuser des solutions alternatives,
Dieu ou le monde, les valeurs ou la réalité, et n’accepte ni I’un ni I"autre. L’homme tragique
ne croit ni a la possibilité de transformer le monde et d’y réaliser des valeurs authentiques, ni

a celle de le fuir et de se réfugier dans la cité de Dieu, il arrive donc a trouver comme forme



Le fondement religieux du traité sur [’autre : pour la philosophie du « comme si » 69

de pensée et d’attitude valables, le « oui et non » (ibid.).

Goldmann définit cette attitude paradoxale, « le paradoxe : y vivre sans y prendre de part
et de gotit » (ibid.). Ce paradoxe signifie qu’il faut vivre en accordant au monde 1’existence
dans le sens le plus fort du mot, en méme temps, en ne lui reconnaissant aucune forme
d’existence réelle. C’est pourquoi la « vie tragique », comme vie dominée uniquement par
la présence de Dieu et par le refus du monde, est « la plus exclusivement terrestre de toutes
les vies » (DC 66). Cette attitude, que Goldmann appelle un « refus intramondain » ou une
« transcendance immanence », parce qu’elle reconnait minutieusement 1’impossibilité de fuir
du monde, et parce qu’elle y vit en y tenant ses distances et en y prenant part, cette attitude
donc permet de se libérer des illusions courantes et des entraves habituelles et d’atteindre
dans la connaissance un degré de précision et d’objectivité extrémement avancé et jamais
atteint auparavant (ibid.).

C’est ainsi que ces deux particularités de la vision tragiques sont mises en lumiére.
L’une est I’exigence absolue et exclusive de la réalisation de valeurs irréalisables, 1’autre
est le corollaire le « tout ou rien », I’absence de degrés et de nuances, I’absence totale de
relativité (DC 72). Puisque I’absence de degrés ne permet pas de détachement progressif
du monde, il ne reste qu’une seule voie pour sauter 1’abime entre le Dieu et le monde, c’est
la conversation. L’existence de Dieu n’est donc confirmée que par la certitude pratique,
par des postulats ou des paris (DC 76). L’homme tragique vit dans la tension incessante
et le mouvement perpétuel entre les pdles opposés de 1’étre et du néant, de la présence et
de I’absence, mais son mouvement n’avance jamais, sa conscience ignore le temps (DC
88). L’exigence jamais réalisée dans le monde est entiérement remise a Dieu, sa priére ne
lui garantit que son propre besoin, sa propre exigence de présence divine. Goldmann fait
remarquer ici non seulement des élus et des réprouvés dans la perspective divine, mais aussi
une troisiéme catégorie d’homme d’un point de vue humain, ce sont ceux « qui cherchent
en gémissant » chez Pascal (B 421). Ce qui lui reste n’est jamais certitude, mais uniquement
espoir et crainte (DC 93).

Par cette vision tragique, Goldmann rapproche Pascal de Kant. D’aprés Goldmann, les
rapprochements entre ces deux philosophes se trouvent dans les critiques des doctrines du
rationalisme ou de I’empirisme qui les préceédent, la maniére dont ils posent le probléme
moral a ’encontre de ces critiques, et la réponse positive qu’ils y donnent (DC 294). Dans la
dimension de connaissance, ils font des critiques envers les premiers principes, méme s’ils
croient a la validité des principes de la géométrie ou a celle des catégories de 1’entendement,
et arrivent a la conclusion que ces principes sont injustifiables pour la pensée théorique (DC
276). La certitude des premiers principes formels est donc transférée du domaine théorique

au domaine pratique.



70 Waka YOSHINAGA

D’aprés Goldmann, la parenté entre ces deux philosophes est montrée dans ce domaine
pratique et moral. Etant donné que le tragique définit I’homme par 1’exigence absolue et
irréalisable, il remplace la question « comment dois-je faire ? » par cette autre question « que
dois-je faire ? », et donne une réponse extrémement morale, ¢’est-a dire, agir conformément
a une exigence d’universalité¢ indépendante de tout motif égoiste, sensible ou rationnel, agir
en rapportant I’acte a 1’éternité (DC 294). Mais Pascal et Kant savent qu’il est impossible
d’affirmer, pour des raisons théoriques, 1’existence ou la non-existence de Dieu qui comble
leur exigence (DC 331). Et ils savent aussi que 1’espoir de bonheur est un élément essentiel
et légitime de I’homme. Mais pour eux, étant donné que I’homme ne peut avoir « ni vrai ni
bien qu’en partie, et mélé de mal et de faux » (S450/L905/B385)°, il est impossible d’atteindre
dans la vie terrestre ce bonheur satisfaisant (DC 331). D’ou vient que leur exigence converge
aux postulats ou paries a affirmer I’existence de Dieu. Quand ils sont bien conscients que
la morale du jugement qui dépasse la morale de 1’esprit n’est qu’exigence irréalisable, la

formule tragique de la vie ou ils vivent comporte les mots : « comme si » (DC 298).

(3) La vision tragique et Derrida

C’est ainsi que la philosophie de Pascal et celle de Kant sont liées par la vision tragique,
elles reviennent a [’attitude paradoxale « comme si ». Et dans leur prolongement, nous
pouvons découvrir Derrida, qui lui aussi expose le paradoxe et 1’apophase, les remarque
dans les pensées de Pascal, et finalement demande « comme si ». Au lieu de I’investigation
historique et dialectique de Goldmann, nous avons un texte dans lequel Derrida lui-méme
mentionne Pascal : Force de loi. Examinons-le en tant qu’indice pour les rapprocher.

C’est le fragment S135/L103/B 298 des Pensées que Derrida cite :

—Justice, force.—— 1l est juste que ce qui est juste soit suivi, il est nécessaire
que ce qui est le plus fort soit suivi. La justice sans la force est impuissante : la
force sans la justice est tyrannique. La justice sans force est contredite, parce qu’il
y a toujours des méchants ; la force sans la justice est accusée. Il faut donc mettre
ensemble la justice et la force ; et pour cela faire que ce qui est juste soit fort, ou que
ce qui est fort soit juste.

La justice est sujette a dispute, la force est trés reconnaissable et sans dispute.
Ainsi on n’a pu donner la force a la justice, parce que la force a contredit la justice et a
dit qu’elle était injuste, et a dit que c’était elle qui était juste. Et ainsi ne pouvant faire
que ce qui est juste fat fort, on a fait que ce qui est fort fiit juste.

¢ Blaise Pascal, Pensées, édition de Philippe Sellier, Classique Garnier, 2011, indiqué par I’abréviation
S de I’édition de Sellier, L de celle de Lafuma et B de celle de Branchevig et avec chaque numéro du
fragment concerné, et ainsi de suite.



Le fondement religieux du traité sur I’autre : pour la philosophie du « comme si » 71

Pour Derrida, il s’agit 1a de la possibilité de fonder la justice. Il remarque d’abord la
phrase « il faut » dans « la justice sans la force est impuissante (...) il faut donc mettre
ensemble la justice et la force ». D’apres lui, il n’est pas forcément important de décider si
c’est prescrit par ce qui est juste dans la justice ou par ce qui est nécessaire dans la force.
Plutdt cette phrase flotte a la surface d’un « il faut » plus profonde, c’est-a-dire, d’un recours
a la force que la justice exige en tant que justice (FL 28)”. Ensuite, la phrase « la justice »
dans « mettre ensemble la justice et la force » signifie de droit ou de loi. Derrida trouve ici
une structure intrinséque qui rend possible des idéologies juridiques, et signale une force
concernant le moment ou la justice et le droit surgissent. « Le surgissement méme de la
justice et du droit, le moment instituteur, fondateur et justificateur du droit implique une
force performative, c’est-a-dire toujours une force interprétative et un appel a la croyance »
(FL 32). Cette force performative exige de croire a la justice ou au droit. D’apres Derrida,
I’opération qui revient a fonder, a inaugurer, a justifier le droit, a faire la loi, consiste en une
«violence » performative et donc interprétative. Cette violence n’est ni juste ni injuste, ne
peut étre garantie par aucune fondation préexistante. Derrida décrit le moment de 1’opération
de la violence : « son moment de fondation ou d’institution méme n’est d’ailleurs jamais un
moment inscrit dans le tissu homogene d’une histoire » (ibid.).

L’impossibilité de fondation de cette violence oblige le discours justificateur a rencontrer
sa limite (FL 33). Cette limite est dans son pouvoir performatif méme, que Derrida appelle
le « mystique » (FL 33). Derrida cite Pascal. « La coutume fait toute 1’équité, par cette
seule raison qu’elle est regue ; ¢’est le fondement mystique de son autorité qui la raméne a
son principe, I’anéantit » (S94/L60/B294). Le « mystique », c¢’est un silence muré dans la
structure violente de I’acte fondateur, dans I’intérieur du langage.

C’est ainsi que le dernier fondement de I’opération qui fonde le droit ou la loi n’a pas
de fondement lui-méme, et n’est ni juste ni injuste. Mais Derrida trouve dans ce manque du
fondement une possibilité de déconstruction du droit ou de la loi et une chance politique de
progres historique (FL 35). D’une part, c’est parce que, étant donné que le droit et la loi dont
le dernier fondement n’est pas défini, sont construits sur des couches textuelles interprétables
et transformables, ils sont essentiecllement déconstructibles (FL 34). D’autre part, ¢’est parce
que, étant donné que ’existence de la justice distinguée du droit ou de la loi n’est pas connue,
et serait hors ou au-dela du droit ou de la loi, la justice elle-méme n’est pas déconstructible
(FL 35). « Elle [la déconstruction] est possible comme une expérience de 1’impossible, 1a ou,
méme si elle n’existe pas, si elle n’est pas présente, pas encore ou jamais, i/ y a la justice »

(FL 35, souligné par Derrida, complété par nous). La déconstruction est possible, « dans la

7 Jacques Derrida, Force de loi, Editions Galilée, 1994, indiqué par I’abréviation FL avec le numéro de
la page concernée, et ainsi de suite.



72 Waka YOSHINAGA

mesure ou i/ y a X (I’indéconstructible), donc dans la mesure ou i/ y a (I’indéconstructible) »
(ibid.), autrement dit, dans la mesure ou la justice peut étre supposée quoiqu’elle existe
ou non réellement ; d’ou Derrida tire la theése « la déconstruction est la justice » (FL 35,
souligné par Derrida). Tant que la justice est impossible, cette déconstruction est « possible
comme une expérience de I’'impossible » (ibid.).

Voila une interprétation de Pascal par Derrida. Il est remarquable que cette interprétation
se situe a un pivot pour exposer la déconstruction comme possibilité de I’impossibilité.
Les deux points du pivot sont comme suit : 1’un est I’impossibilité de fonder le fondement
mystique de son autorité, la violence ; 1’autre est la non-historicit¢é du moment de fondation
violente. En réalité, ces deux points sont des points essentiels de I’interprétation de Pascal
par Goldmann.

Mais quant au fragment sur la justice cité par Derrida, il y a une différence entre
I’interprétation par Goldmann et celle par Derrida. C’est parce que Goldmann conclut de ce
fragment que 1’idéal pascalien n’est pas la justice pure mais I’union de la justice et de la force
(FL 311). Au contraire, Derrida trouve au-dela du discours pascalien relatif au fondement
mystique, au-dela de I’impossibilité de fondation, la justice impossible, que Goldmann a
nié, par laquelle Derrida justifie la déconstruction et d’ou il fait un pari vers le progres de la
justice.

Sur la base de cette compréhension de Derrida, il y a une autre possibilité de
compréhension que celle de Goldmann, sur le fragment S450/.903/B851, dans lequel Pascal
lui-méme a mentionné le manque de fondement. « Deux fondements surnaturels de notre
religion toute surnaturelle : I’un visible, 1’autre invisible. Miracles avec la grace, miracles
sans grace ». Ce passage continue apres une marge comme suit. « La synagogue qui a été
traitée avec amour comme figure de I’Eglise, et avec haine, parce qu’elle n’en était que la
figure, a été relevée, étant préte a succomber quand elle était bien avec Dieu ; et ainsi figure »
(souligné par nous). Ce passage indique que le manque de fondement cause une structure
de « figure ». Pascal propose cette « figure » pour interpréter la Bible, parce qu’il pense que
sa structure permet a I’homme de se rapprocher de la divinit¢é immanente dans la Bible. De
plus, cette « figure » est un concept qui se rattachera a la « pensée de derriere » que Pascal
applique pour réfléchir sur la justice, comme on le verra ci-apres.

Est-ce qu’il est possible de retourner la « vision tragique » de Pascal vers la « figure »
dans le monde, comme Derrida se dirige vers la déconstruction en faisant levier avec sa
« vision tragique » ? Si c’est possible, nous pourrions éclaircir le point d’arrivée de Pascal,
c’est-a-dire la raison pour laquelle il a 0sé écrire I’apologie, en se fondant sur I’interprétation
de Goldmann et en le dépassant. En plus, nous pourrions éclairer les positions de Levinas et

Derrida et le fondement religieux des traités sur la responsabilité.



Le fondement religieux du traité sur [’autre : pour la philosophie du « comme si » 73

(4) La structure hiérarchique de « comme si » chez Pascal et la déconstruction

Il est donc nécessaire d’examiner le traité sur la « figure » de Pascal. La « figure » est
originairement un concept propos¢ pour I’interprétation de la Bible, comme il est dit plus
haut. Aprés un résumé bref entre la prophétie de 1I’Ancien Testament et la venue de Jésus-
Christ, Pascal dit :

Aprés sa mort, Saint Paul est venu apprendre aux hommes que toutes ces choses
¢taient arrivées en figures...

Mais Dieu n’ayant pas voulu (faire) découvrir ces choses a ce peuple, qui en était
indigne, et ayant voulu néanmoins les prédire afin qu’elles fussent crues, il en a prédit
le temps clairement, et les a quelquefois exprimées clairement, mais abondamment, en
figures, afin que ceux qui aimaient les choses figurantes s’y arrétassent, et que ceux
qui aimaient les figurées les y vissent.

Tout ce qui ne va point a I’unique but en est la figure. L’unique objet de I’Ecriture
est la charité.

Tout ce qui ne va point a I'unique but en est la figure. Car, puisqu’il n’y a qu’un
but, tout ce qui n’y va point en mots propres est figuré (S301/L270/B670).

La figure, c’est un signe, un chiffre qui exprime quelque chose. Quant a la Bible, il est
nécessaire de ’exprimer par la lettre, mais « La lettre tue, tout arrivait en figures » (S299/
L268/B683). Puisque la lettre ne peut pas manifester les choses spirituelles comme la
charité parfaitement, il faut des figures. Ce probléme de figure appartient aux problémes de
relation entre la forme et la matiére, de I’incarnation dans le temps passé, et actuellement
aux problémes de relation entre le signifiant et le signifié. Pascal montre la séparation du
signifiant et du signifié, et ensuite il indique que le signifiant, comme figure ou chiffre,
porte deux signifiés. « —— Figure porte absence et présence, plaisir et déplaisir. Chiffre a
double sens : un clair et ou il est dit que le sens est caché » (S296/L265/B677). Cela veut
dire une ambivalence du sens ou le sens clair est dit comme un sens charnel (S738/L502/
B571) ou un sens littéral (S303/L.272/687), et cache un sens spirituel et originel. Puisque
cette ambivalence donc rend possible au moins deux interprétations du texte, il est nécessaire
de rechercher un sens dans lequel tous les passages contraires s’accordent, méme s’il y a des
contrariétés manifestes dans le sens littéral (S289/L257/B684).

Pascal suggere que cette recherche du sens unique n’a pas de fin. C’est parce que méme
la grace, comme opération décisive pour diriger I’homme vers la foi, n’est que la figure de
la gloire de Dieu, et elle est figurée par la loi (S306/L275/B643). Autant que les figures sont
en chaine, la recherche du signifié se continue comme enchainement. 1 serait certain que cet

enchainement de figure et d’interprétation porte la méme structure que celle du supplément



74 Waka YOSHINAGA

que Derrida découvre dans Rousseau®. Le supplément est un systéme dans lequel des signes
s’ajoutent et se substituent a défaut d’une présence pour le combler (G 208). Derrida donne
la raison pour laquelle il s’est opéré un supplément : c’est parce que la présence pure et
immédiate n’est accordée qu’a Dieu (G 353). D’autre part, chez Pascal, comme chez Derrida,
des efforts pour rechercher un signifi¢ dans des signifiants de la Bible s’appliquent aux cieux
dans les phénomeénes du monde, par la « pensée de derriére ». Pascal écrit a titre de « raison

des effets » :

——Raison des effets.—— Gradation. Le peuple honore les personnes de
grande naissance. Les demi-habiles les méprisent, disent que la naissance n’est pas
un avantage de la personne, mais du hasard. Les habiles les honorent, non par la
pensée du peuple, mais par la pensée de derriére. Les dévots qui ont plus de zele
que de science les méprisent, malgré cette considération qui les fait honorer par les
habiles, parce qu’ils en jugent par une nouvelle lumiére que la piété leur donne. Mais
les chrétiens parfaits les honorent par une autre lumicre supérieure. Ainsi se vont les
opinions succédant du pour au contre, selon qu’on a de lumicre (S124/L.90/B337).

Ce fragment explique que rechercher des raisons pour lesquelles un signifiant de
« personnes de grande naissance » et un signifi¢ de « honorable » ou de « non-honorable »
sont composés, fait que la raison et le signifié se succedent du pour au contre. A ce moment,
le signifiant comme figure est statique. Par contre, a mesure que la recherche se développe
graduellement, le signifié d’abord li¢ au signifiant continue a se renverser du pour au contre
et la raison de leur union s’approfondit. C’est-a-dire un « renversement continuel du pour au
contre » (S127/L.93/B328). Ce renversement permet de rechercher la vérité et la raison vraie
des phénomenes en cherchant un sens dans lequel tous les phénoménes contraires s’accordent,
comme nous I’avons vu dans la figure. Pascal donne un exemple dans lequel ce renversement
est employ¢ stratégiquement. « S’il se vante, je 1’abaisse ; s’il s’abaisse, je le vante ; et le
contredis toujours, jusqu’a ce qu’il comprenne qu’il est un monstre incompréhensible » (S163/
L130/B420). Il ne serait pas difficile d’entendre le son de déconstruction de Derrida dans ce
fragment.

La recherche de la raison des effets par Pascal converge a la concupiscence comme
source des actions humaines (S131/L97/B334). La concupiscence est I’ennemi unique de
I’homme depuis le péché originel, qui le détourne de Dieu. Et en méme temps, elle est la
source de tous les mouvements humains et de I’humanité, qui le rapproche du plaisir. Elle
n’est cependant pas de origine finale. « Grandeur de ’homme dans sa concupiscence méme,

d’en avoir su tirer un réglement admirable, et d’en avoir fait un tableau de la charité » (S150/

8 Jacques Derrida, De la grammatologie, Les éditions de minuit, 1967, indiqué par I’abréviation G
avec le numéro de la page concernée, et ainsi de suite.



Le fondement religieux du traité sur [’autre : pour la philosophie du « comme si » 75

L118/B402). Tant que la concupiscence fonde des régles admirables de police, de morale, et
de justice (S244/L.211/B453), elle est un tableau ou une image de la charité, autrement dit son
supplément, méme si elle est contre la charité.

C’est ainsi que cet enchainement de figures et la manicre de les interpréter comme la
pensée de derriére chez Pascal portent une structure pareille a celle du supplément et de
la déconstruction chez Derrida. Comme nous 1’avons évoqué dans le dernier chapitre, la
logique chez Derrida passée du fondement mystique a la déconstruction s’apparente a celle
chez Pascal passée du fondement mystique ou de I’invisibilité¢ de la grace a la figure, non
seulement d’un point de vue formel, mais aussi d’un point de vie substantiel. En plus, d’apres
nos résultats, il est possible d’apporter une modification a I’interprétation du temps pascalien
selon Goldmann : il n’y a ni degré ni passage progressif entre I’instant et I’éternité (DC 58),
c’est la conscience intemporelle (DC 89). Certes, Pascal écrit dans le fragment connu pour le
« pari » : « le fini s’anéantit en présence de I’infini, et devient un pur néant. Ainsi notre esprit
devant Dieu ; ainsi notre justice devant la justice divine » (S680/L418/B233). Cela veut
dire que I’homme étant rien, il n’y a pas de temps, pas de progrés d’un point de vue divin.
Mais étant donné que Goldmann lui-méme devait indiquer qu’il y a une troisi¢éme catégorie
humaine comme « ceux qui cherchent en gémissant » chez Pascal d’un point de vue humain
(DC 326), est-ce que Pascal propose un concept temporel différent du point de vue humain
que celui du point de vue divin ?

Pour cette question, nous pourrions prendre comme fil conducteur les raisons pour
lesquelles la conduite de Dieu est couverte par des figures (S738/L502/B571). Tout d’abord,
étant donné que la structure de figure et le concept du « Dieu caché » sont les deux faces
d’une méme médaille, elle est appliquée a ’homme dans le péché originel. Pascal explique
que cette application de figure sert & amener ’homme de la troisiéme catégorie vers la foi.
« 11y a assez de clarté pour éclairer les élus et assez d’obscurité pour les humilier. I y a assez
d’obscurité pour aveugler les réprouvés et assez de clarté pour les condamner et les rendre
inexcusables » (S481/L236/B578). L’homme aime la clarté et 1’obscurité totales, mais peu
d’obscurité lui déplait (S755/L926/B582). En un mot, la figure, dans un état a demi obscur,
abaisse la superbe humaine, conduit I’homme a chercher la lumiére.

Pascal donne encore deux raisons relatives a la figure. L’une est « car une seule chose
est nécessaire, et nous aimons la diversité » (S301/L270/B670). L’homme aime la diversité
pour sa faiblesse et sa curiosité, qui viennent de la concupiscence. Dans ce cas, la diversité
équivaut a rien d’un point de vue divin, converge a un instant par rapport a I’éternité. Mais
si la diversité est vue sous un aspect humain et expliquée par un enchainement de figures,
il y a une possibilité de causer la temporalité. L’autre raison relative a la figure confirme

cette possibilité. C’est au sujet de la communication des prophéties par des figures. D’apres



76  Waka YOSHINAGA

Pascal, puisque le peuple non-chrétien aimait des sens charnels, Dieu lui a donné en dépot
les prophéties dont les sens spirituels étaient couverts par eux. Par conséquent, dit Pascal,
les prophéties pourraient étre transmises et gardées par le peuple non-chrétien (S738/L502/
B571). « Dieu a fait servir I’aveuglement de ce peuple au bien des élus » (S706/L469/B577).
Bien que la vérité divine soit seule, elle profite des figures pour résister dans I’histoire. Cela
prouve que I’enchainement de figures provoque I’histoire, la temporalité au sens humain’.
Avec I’idée que Pascal propose un concept temporel, le « pari » ou I’instant et I’éternité
sont directement liés est essentiel pour ses pensées, comme Goldmann le dit, bien que ce
ne soit pas le point d’arrivée finale de ses pensées. Il nous semble que les phrases suivantes
relatives au « pari » dans le méme fragment soient aussi importantes ou plutot plus
importantes que le « pari » pour Pascal comme apologiste. Pascal continue a persuader les

hommes d’avoir la foi apres le « pari » comme suit :

Mais apprenez au moins votre impuissance a croire, puisque la raison vous y
porte, et que néanmoins vous ne le pouvez. Travaillez donc, non pas a vous convaincre
par ’augmentation des preuves de Dieu, mais par la diminution de vos passions. ...
Apprenez de ceux qui ont €té liés comme vous, et qui parient maintenant tout leur
bien. ... c’est en faisant tout comme s’ils croyaient, en prenant de 1’eau bénite, en
faisant dire des messes, etc. Naturellement méme cela vous fait croire et vous abétira
(S680/L418/B233, souligné par nous).

Dans cette partie du fragment relatif au « pari », Pascal avance ’efficacité des coutumes
physiques en réservant la foi méme, en tant que « comme s’ils croyaient »'° (souligné par
nous). C’est parce que le corps humain n’est qu’automate, dont 1’essentiel provoque une
coutume d’actions physiques. « Nous sommes automate autant qu’esprit. ... La coutume
fait nos preuves les plus fortes et les plus crues ; elle incline I’automate, qui entraine 1’esprit
sans qu’il y pense » (S661/L821/B252). D’un c6té, I’argument du pari tente de convaincre la

raison, d’un autre c6té, la recommandation d’avoir des coutumes physiques tente de préparer

9 Le passage suivant mentionné par Goldmann supporte cette interprétation. « Si les passions ne nous
tenaient point, huit jours et cent ans sont une méme chose » (S358/L326/B694), il en résulte que « afin
que la passion ne nuise point, faisons comme s’il n’y avait que huit jours de vie » (S5/L386/B203,
souligné par nous). Cela veut dire que I’homme nui par la passion vit dans le temps. C’est pourquoi il a
besoin de vivre « comme s’ » il n’y avait que huit jours.

10 D apres le troisiéme écrit d’Ecrits sur la grdce, il y a deux sortes d’effets de grice, « les premiers
étant les causes méritoires des seconds et les seconds la cause finale des premiers ; mais qu’en les
considérant tous en commun, ils n’ont aucune cause que la volonté divine ». Blaise Pascal, Ecrits sur
la grdce, Pascal ceuvres complétes, Editions du Seuil, 1963, p.322-323. Pour plus de détail, se référer
au probleme de [’apologie et du temps chez Pascal, par nous. « Aichi » N°11, Kobe-Université, 1995,
p-55-64. Et en ce qui concerne la difficulté de conversation de la vérité, Pascal décrit cette situation :
« ces grands efforts d’esprit, ou I’ame touche quelquefois, sont choses ou elle ne se tient pas ; elle y
saute seulement, ..., pour un instant seulement » (/L829/B351) du coté humain dans les Pensées.



Le fondement religieux du traité sur [’autre : pour la philosophie du « comme si » 77

et conserver la foi. Pascal écrit ces deux aspects de 1’apologie pour convaincre les hommes

de croire en Dieu.

Apres la lettre, « qu’on doit chercher Dieu » faire la lettre « d’6ter les obstacles »,
qui est le discours de la « machine », de préparer la machine, de chercher par raison
(S45/1.11/B246).

Cette machine supposant la vie du « comme si », prépare la venue de la grace'.
« Attendre de cet extérieur le secours est étre superstitieux, ne vouloir pas le joindre a
I’intérieur est étre superbe » (S767/L944/B250). 11 faut donc estimer ce passage qui expose
I’application subjective du « comme si ».

Nous revenons a « comme si ». Chez Pascal, étant donné que le signifiant de figure
est séparé du signifié, les comportements humains portent nécessairement une structure
provisoire du « comme si », ¢’est-a-dire une fiction. En plus, étant donné que celle du
« comme si » vient de I’enchainement de figures, elle implique aussi un degré ou un passage
progressif. D’abord, quand la pensée de derriére ne fonctionne pas, les hommes vivent
sans penser a eux-mémes ou a leur mort dans le divertissement. Pascal dit que « le mal est
qu’ils recherchent comme si la possession des choses qu’ils recherchent devait les rendre
véritablement heureux » (S168/L136/B139, souligné par nous). Ensuite, méme s’il est
inévitable pour la morale de savoir s’il y a I’immortalité de I’ame et les biens éternels, les
hommes ne le savent pas (S681/L.427/B194). Pascal leur conseille de vivre « comme s’il y
n’avait que huit jours de vie » (S5/L386/B203, souligné par nous). Et finalement, Pascal leur
propose d’agir « comme s’ils croyaient » dans la derniére marche vers la foi (S680/L418/
B233). En tant que ces « comme si » correspondent aux « trois ordres » (S339/L308/B793),
ils présentent un passage progressif de la fiction dans chaque ordre. Pascal demande aux
hommes de suivre la fiction subjectivement, en étant conscient que cette fiction n’est qu’une
fiction. « La coutume ne doit étre suivie que parce qu’elle est coutume, et non parce qu’elle
soit raisonnable ou juste » (S454/L525/B325). C’est ainsi que la fiction du « comme si »
est vécue étant donné que le signifiant de figure et le signifi¢ sont séparés, que la pensée de
derriére recherche des signifiés multipliés dans un signifiant, que I”’homme choisit une union
du signifiant et du signifié subjectivement, et qu’il suit I’union, la fiction du « comme si »,
dont il est complétement conscient de 1’extension.

La structure multipliée du « comme si » et la possibilité de la vivre pourrait donner
une autre réponse a la question de I’apologie chez Pascal. La question : bien que, d’apres

le jansénisme auquel Pascal croit, la foi ne soit définie que par la grace de Dieu et que Dieu

11 Cette structure de la machine et de I’attente de la grace pour la foi, c’est la méme que celle de la
comédie pour ’amour (S630/L764/B11).



78 Waka YOSHINAGA

décide quel que soient les bienfaits humains, pourquoi Pascal, qui ne donne pas du tout grace
aux lecteurs, a-t-il pu écrire I’apologie pour leur recommander de croire en Dieu ? Goldmann
traite cette question. Il explique que Pascal a pu écrire ’apologie parce qu’il ne savait pas a
qui Dieu avait donné sa grace.

Certes, étant donné que Dieu est caché et que sa grace est absolument décisive pour
la foi, une tentative de 1’apologie est un non-sens et inutile. Mais elle peut tenir debout
paradoxalement par I’invisibilité des programme de secours. Sous nos considérations
mentionnées ci-dessus, nous pourrions ajouter a la réponse de Goldmann ceci : Pascal ne
savait pas seulement si les autres étaient élus sous 1’aspect divin, mais il ne savait pas non
plus dans quel degré de la foi ils étaient situés sous I’aspect mondain. Ce serait pourquoi
Pascal a formé des fictions « comme si » a des degrés divers et a pu proposer aux lecteurs
la recherche d’un signifié dans une fiction extérieure, de I'unir au signifi¢ et de vivre cette
union en définissant sa limite minutieusement, en maniant les divers « moi » « je » de la
rhétorique'? selon ’ordre que I’on trouve soi-méme dans 1’autre (S536/L652/B14).

A la réflexion, la réponse de Goldmann se fonde sur la substitution secréte de la question
« pourquoi Pascal a-t-il pu écrire I’apologie » par une autre question « comment Pascal a-t-
il pu I’écrire ». Autrement dit, sa réponse n’est que la substitution du probléme relatif a la
volonté de Pascal par celui relatif a la cognition. Mais si la foi est un probléme de volonté
plutdét qu’un probléme de cognition, cette question devrait étre résolue plutdt en abordant le
sujet comme un probléme de volonté de Pascal, comme un probléme de motif de I’apologie.

Pour ce probléme, la rhétorique que Pascal a employée pour 1’apologie pourrait nous
suggérer une réponse. Pour diriger les lecteurs du monde vers la foi, Pascal leur demande
de « se connaitre soi-méme » au début de la morale (S106/L72/B66), ensuite de savoir que
« le moi est haissable » (S494/L.597/B455), puis de « sentir le dehors de nous » (S176/L.143/
B464). Pascal finit par « il faut n’aimer que Dieu et ne hair que moi » (S405/L373/B476).
Mais en méme temps, le regard de Pascal se pose a nouveau sur les autres a travers Dieu.
Dans ce cas, I’amour des autres n’est plus 1’objet de critique comme substitution de I’amour-
de-soi (S743/L978/B100), parce que les autres, comme « membres pensants » de corps,
c’est-a-dire de Dieu, sont une preuve de la totalité de Dieu (S403/L371/B473). D’ou vient
que le moi qui est nécessairement ouvert au dehors, pourrait étre ouvert a Dieu et aux autres
comme ses membres. En plus, étant donné que Pascal accorde de 1I’importance a la morale,
a la religion, et en outre, a la communication (S566/L687/B144), il n’y aurait pas d’autre

chemin pour écrire I’apologie, comme une communication par la religion et par la morale,

12 Pascal emploie divers « je », « moi » qui ne sont pas forcément lui-méme stratégiquement. Se référer
a Voix dans le discours apologétique des Pensées de Hisashi Suematsu, Editions de I'université Kyusyu,
1990.



Le fondement religieux du traité sur I’autre : pour la philosophie du « comme si » 79

qui pourrait satisfaire ce qui est important pour lui. Il est étonnant que les pensées sur la
morale chez Pascal manquent de morale pour les autres. Mais il serait possible que Pascal ait
pu réaliser ce qui est important pour lui ses priorités et a la fois accomplir sa responsabilité
envers les autres en leur proposant sa morale, c¢’est-a-dire survivre la fiction du monde, sous
forme de I’apologie. Ce ne serait pas un hasard si Levinas a cité, a la page du titre d’ Autrement
qu’étre, 1a phrase « ...on s’est servi comme on a pu de la concupiscence pour la faire servir
au besoin public ; mais ce n’est que feindre, et une fausse image de la charité ; car au fond ce
n’est que haine » (S241/L210/B451), qui avait été un point de détournement chez Pascal du
monde vers Dieu. A partir de 1a, Levinas est allé a I’Infini autrement qu’étre, et est revenu a
I’ego infiniment responsable.

C’est ainsi que Levinas, Derrida et Pascal sont liés par la fiction du « comme si ».
Désormais, il s’agit d’examiner leurs philosophies et d’éclaircir les nuances entre elles
a travers ce « comme si ». Mais d’ores et déja, nous pouvons faire remarquer que ces
philosophes se sont dirigés vers le dehors infini, vers 1’altérité¢ absolue, qu’ils ont développé
des pensées pratiques dans des relations tendues avec cette altérité, et que ces pensées ont di
provoquer une fiction pour la vie mondaine par 1’absolu de 1’altérité. Et ces relations tendues
semblent témoigner explicitement que ces trois philosophes étaient conscients de 1’incertitude

de I’ego que Pascal avait exprimée par le péché originel.

<note >
Cet essai fait partie des résultats d’une recherche menée avec une subvention d’étude
scientifique de la JSPS (recherche de base (C), numéro de sujet d’étude : 24520032).

©2014 by Waka YOSHINAGA. All rights reserved.

13 Emmanuel Levinas, Autrement qu’étre, Kluver Academic Publishers, 1991.



