
Title ジョージ・バードウッドのインド工芸論

Author(s) 橋本, 順光

Citation ヴィクトリア朝文化研究. 2011, 9, p. 73-77

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/27409

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



73

研究ノート

ジョージ・バードウッドのインド工芸論 1

橋　本　順　光

　1878年のパリ万博における英領インド部門の公式解説書は、アジアとヨ

ーロッパとが互いに照応しているという奇矯な指摘から始まる。2ヨーロッ

パはアジアを縮小して反復しているのであり、イベリア半島はアラビア半

島に、フランスは小アジアに、イギリスは日本に、イタリアはインドに対

応するというのである。そして顕著なのがインドとイタリアだとして、ヒ

マラヤとアルプス、ガンジス河とポー河、セイロンとシチリア、カルカッ

タとヴェネツィア、ボンベイとナポリとリストは続いていく。つまり、イ

タリアをインドの縮図と見立てることで、自然と読者はインドの地理が印

象づけられるように書かれているわけである。

　このようにヨーロッパとアジアの境界線は恣意的なものにすぎないと述

べた著者は、アングロ・インディアンの官僚であったジョージ・バードウ

ッドである。初期東インド会社の資料をまとめた功績やプリムローズ・デ

イの制定に奔走したことでも知られるが、この多才な医者は、現在、良く

も悪くもインド工芸の権威として言及されることが多い。1857年から約半

世紀にわたって博覧会でのインド部門の中心人物として活躍し、とりわけ

この 1878年刊行の解説書は大きな反響を呼び、増補された『インドの工芸』

(1880)は、斯界の古典となって、インドのみならずその後の工芸観までも

大きく規定したからである。

　バードウッドの主張は、おおむね二点に要約することができる。インド

には、古代エジプトやギリシアから伝わった工芸がまだ息づいていること、

そしてそれゆえ、手工芸の理想郷を英国の産業化から保護する必要がある

ことである。バードウッドは、工芸をはぐくむ農村を称賛し、たとえばイ

ンドの陶芸が古代から変わらぬ形でいまなお焼かれていることを強調する。



74

それだけでなく「蕾および花の模様について」と題した終章では、インド

の蓮の花の図案が、棕櫚の葉のようなギリシアのパルメットという文様に

由来し、「アーリア人種の宗教的な崇拝物」がエジプトとインドで堕落し、「東

洋の装飾」へと変化したのだと述べている。3たしかにバードウッドはイン

ドの工芸を称賛したが、それはアーリア人種の東漸による痕跡がうかがえ

るからであって、同じ理由からだろう、インドに工芸はあっても、文明の

成果ともいうべき高次な美術 (fine arts)がないと断言している。4これはギリ

シア彫刻の痕跡を評価し、ガンダーラ美術を至上とする同時代のインド美

術史観と同根といえよう。

　装飾にかつての信仰の没落を読み取るというのも、ハイネが『流刑の神々』

(1853)で描き、マックス・ミュラーが英国に輸入した当時の神話研究の援

用かと思われる。実際、バードウッドが主張した蓮花文の西方起源論は、

ブルックリンでキュレーターを勤めていたグッドイヤーによって、エジプ

トの太陽信仰を象徴する蓮の伝播をめぐる大著『蓮の文法』(1891)に転用

されることになった。5ドイツの美術史家アロイス・リーグルは、太陽信仰

には同意しなかったものの、グッドイヤーに啓発されて急いで『美術様式論』

(1893)を刊行したとは、ゴンブリッチが『装飾芸術論』(1979)で指摘すると

ころだが、リーグルが先駆者としてバードウッドに言及していることには

触れられていない。6なるほどリーグルが自負するとおり、彼のパルメット

の起源と伝播をめぐる古今東西の論証は徹底しており、不十分なバードウ

ッドの論証とは比較すべくもない。リーグルをさらに深化させようとした

ゴンブリッチが、学説史のなかでしか意味を持たないようなバードウッド

に触れなかったのも至極当然だろう。しかし、ここで問題にしたいのは、

説の当否ではなく、バードウッドの影響と文脈である。

　そこでバードウッドの二番目の主張、英国による産業化からインドを保

護しなければならないという訴えに移ろう。バードウッドは、1878年パリ

万博の解説書で、ボンベイのワンダーランド・アート・ポタリーによる陶

磁器を酷評した。インド古来の陶磁器の伝統から外れ、英国の影響を多大

に受けすぎた類似品でしかないというのである。ロンドンの V&Aには同じ

製作所の陶磁器が多く収蔵されており、1880年以降の作品はパルメットを

あしらうか、あるいは蓮をパルメットのように描いたものがあるが、これ



75

はバードウッドの批判を反映してのことではないだろうか。また細長い花

瓶をエジプト瓶と名付けたというのも、同じ理由なのかもしれない。7これ

らの検証は今後の課題にするとして、直接的な反響の一例を触れておきた

い。1879年 5月 1日付でウィリアム・モリスやバーン =ジョーンズら 52名

の連名により、バードウッドのレポートが「必要かつ時宜を得たもの」で

あることに感謝する書簡が公開された。それを受けてバードウッドは、6月

1日付で「モリス他」に宛てて、現地の建築や工芸を無視した「バスタード

な」様式が広がる危険性を再度指摘している。8モリスもまた、講演「民衆

の芸術」(1879)のなかでバードウッドの解説書に言及して、征服された民

族が「征服者の劣化した芸術や、そもそも芸術のかけらもないものを真似

しようとする」ことを嘆き、公開書簡と同様の記述を繰り返している。9

　このようにバードウッドは、インドがアーリア人種の古代からの工芸を

今に伝えており、それゆえその古拙の文化を保護しなければならないと述

べる。これはいいかえれば、英国がアーリア人種という共通の祖先をもつ

インドを植民地として支配する権利があり、かつ保護する義務があるとい

う大義名分と同じだろう。そしてこれは容易に逆転し、逆用される論法で

もある。ちょうど『流刑の神々』と同じ手法が、キリスト教以前のケルト

を幻視する形でアイルランドの文化独立運動において流用されたのと共通

していよう。インドと英国とが祖先を同じくするならば、その関係は主従

であるべきではなく、また英国による文明化がインド独自の工芸を破壊す

るのであれば、それは英国の支配を排除して保護しなければならないとい

うことになるからである。

　当初、その戦法をとったのがガンジーである。1894年の公開書簡で、衒

学的なまでに引用を並べて、インドと英国が共通の祖先を持つとすれば、

現状は不合理だと訴えたのである。そしてガンジーは、インド人は忍耐強く、

勤勉であり、「けっしてわれわれと劣るものではない」というバードウッド

の言葉を引用している。10もっともバードウッドは、したがってインド人は

「ほかのどの民族よりも支配しやすい」11と述べるのだが、当然ながらガン

ジーはその一節を省略している。そしてすでに指摘があるように、ガンジ

ーの手工芸への偏執ともいえるほどの態度は、インドの農村を手工芸の理

想郷とみなしたバードウッドと多くの点で共通している。12そしてというべ

ジョージ・バードウッドのインド工芸論



76

きか、しかしというべきか、ガンジーは全集を見る限り、バードウッドと

その後 1906年あたりまで交流があったようだ。その書簡を見る限り、英国

へ渡ったバードウッドは、インド人への偏見と闘いつつ、工芸の振興と保

護には変わらず熱意を傾けていたことがわかる。二人がどのようにして疎

遠になったのかは公刊資料をみるかぎり明らかではない。そして 1910年に

バードウッドは、新進のインド美術史家ハヴェルが仏像を美術とみなす王

立美術協会での講演に業を煮やし、仏像が美術なら「ゆでたスエットプデ

ィング (suet pudding)」も同じだろうと発言して、今度は抗議の公開書簡を

送られることになる。13晩年を英国で過ごしたバードウッドが世を去るのは

それから七年後のことであった。

　こうした多面性ゆえにか、バードウッドについての研究はまだ十分では

ない。同じ美術畑で交流のあったロックウッド・キプリングと対照的とい

えるだろう。このようにバードウッドがインドと英国だけでなく、さまざ

まな分野を越境し、その境界を書き換えられたのは、アングロ・インディ

アンであることに加えて、学問や領域が細分化されると同時に、まだその

相互の領域の風通しが良かったヴィクトリア朝時代ならではのことでもあ

るだろう。と同時に、ヨーロッパとアジアの境界を恣意的とみなし、両者

を統合しようとしたバードウッドの試みは、たしかに父権的ではあったが、

それゆえに彼の嫌った「バスタードな」副産物を彼の意図を超えて生み出

すことになった。この両義的な側面はまた、ヴィクトリア朝とそのインド

との関係の複雑さでもあるだろう。いいかえるならば、その晩年が象徴す

るように、バードウッドの活動はヴィクトリア朝の臨界点から眺め直せる

契機となるかもしれないのである。

注

  1.　この小文は、2011年 7月 22日に V&Aで行われたシンポジウム New Perspectives 
on Asian Design and its Histories: Geographies, Chronologies, Methodologiesでの報告
“Asian design for the Asians? The Lotus Pattern Story concerning Gurcharan Singh’s 1920 
visit to Takumi Asakawa in Korea” と一部重複している。

  2.　George C. M. Birdwood, Handbook to the British Indian Section (London & Paris: Offices 
of the Royal Commission, 1878), pp.1-2.



77

  3.　Birdwood, Handbook, p.109および Industrial Arts of India Part II (London: Chapman and 
Hall, 1881), p.436.

  4.　Birdwood, Industrial Arts of India Part I, p.125.
  5.　W. H. Goodyear, The Grammar of the Lotus (London: Sampson Low, 1891)たとえば

p.11,p.36.
  6.　E. H. Gombrich, The Sense of Order (Oxford: Phaidon, 1984), pp.182-3.
  7.　Susan Stronge, ‘Wonderland’ , Ceramics: The International Journal of Ceramics and Glass, 

London, 5 (1987), pp.48-53は、ほとんど唯一の先行研究だが、掲載誌の性格上当
然のことだが、バードウッドはじめ同時代の文脈には言及がない。

  8.　Two Letters on the Industrial Arts of India (London: W. B. Whittingham, 1879), p.5, p.9.
  9.　William Morris, Hopes and Fears for Art (Boston, Roberts Brothers, 1882), p.51.
10.　The Collected Works of Mahatma Gandhi, vol. I (New Delhi: Ministry of Information and 

Broadcasting, Govt. of India,1994), p.198.
11.　Journal of the East India Association, vol.VI(1866), p.132.
12.　Saloni Mathur, India by Design: Colonial History and Cultural Display (Berkeley: 

University of California Press, 2007), pp.49-50.
13.　Mathur, India by Design, p.32.

ジョージ・バードウッドのインド工芸論


