
Title ブラングィンの日本と日本のブラングィン

Author(s) 橋本, 順光

Citation ジャポニスム研究. 2010, 30, p. 88-95

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/27411

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



88

１　ジャポニスムから日英交流へ

　ブラングィンは、日本で少なくとも四つの小説に登場している。どれも松方幸次郎を描い

た作品で、そのうち 『松方・金子物語』(1960) と『火輪の海』(1989)という評伝では、一次
大戦のさなか、船という共通の趣味を通じて二人は知り合うことになる。そして『松方・金

子物語』では、なぜか宗達好きとして記されたブラングィンは、歌麿と広重の浮世絵に見と

れながら、チャールズ・リケッツとともに「この線の技法とシンプルな着色法はぜひ学びたい」

ものの、「われわれ貧乏絵描き」の手には負えないとこぼし、松方から鷹揚に買い与えられて

いる。松方から一緒に大和絵も贈られて、ブラングィンは、「光琳や宗達風でなくとも、大い

に参考になりますから」と好意に感謝しつつ、今度はこちらが会心の作品を渡すことを松方

に約束してみせるのである。一方、『天涯の船』(2003)と『天国の門』(2004)は、それぞれ
大胆に虚実を織り交ぜた大河小説だが、むしろブラングィンについては、そうした脚色がほ

とんどない。そして彼の日本趣味も、ほとんど触れられない。

　むろん四つの小説が力を入れて描くのは、川崎造船所社長の松方がストック・ボートを英

国に売却し、諜報活動の隠れ蓑であれ何であれ、ブラングィンの助けを得ながら絵画を豪快

に収集していく過程である。海運と海軍で覇権国家となった英国を鑑とし、英国製の客船と

軍艦を輸入し、それに依存してきた日本が、戦争中という特殊な状況とはいえ、一転して、

逆に船を輸出することになったのである。同様に、絵画の流れもまた逆転し、かつての日本

美術がそうであったように、泰西絵画が買いあさられることになる (1)。ただ『松方・金子物語』

の逸話が示すように、それは単なる逆転というよりも、それだけ日本と世界との交渉が双方

向的になったというべきなのかもしれない。「貧乏絵描き」たちに学ぶべき絵画を買い与えな

ければならないというのは、そもそも松方コレクションの大義名分であり、この逸話は、そ

んな日本の「貧乏絵描き」に対する慈善行為を嫌みなく強調する効果を持っているからだ。

　松方との関係に限らず、ブラングィンと日本の関係は、相互の交流が自明なものになって

いった日英の転換期を象徴している。19世紀の一方向的とまでいかなくとも、非対称的な力
関係を背景にしたジャポニスムから、20世紀以降盛んになっていった日英相互交流への転換
にブラングィンは立ち会ったともいえるだろう。世紀末に、ビングやジャパニーズ・ギャラリー

のラーキンといった一種のジャポニスムの仲買人と仕事をしたブラングィンは、20世紀にな
ると、ロンドン支店をちょうど 1900年に開いた山中商会の顧客となり、漆原木虫と共同し
て木版画を制作し、洋画家の栗原忠二を弟子にしている。松方がもっぱら西洋美術を収集し

た一方で、ブラングィンもまた、東洋陶磁、特に乾山を好んでコレクションした。浮世絵や

豪奢な工芸だけではない日本への関心が、ちょうど 20世紀の初め、日露戦争 (1904-5)から
日英博覧会 (1910)にかけて盛んになってくるが、ブラングィンの収集は、そうした変化と呼
応している。たとえば、簡素でありながらそれゆえに効率的な能や俳句に柔術は、岡倉覚三

の『茶の本』(1906)などで展開された老荘思想への関心とともに、1910年代から 20年代に
かけて再評価されるようになってゆく (2)。しかし、禅や道教などの用語でいわば東洋美学と

して再編される当時の流行にいち早く感応し、俳句を援用して英詩を一新したエズラ・パウ

ンドは、ブラングィンをほとんど評価せず、日本の現代絵画もそんなブラングィンの模倣で

しかないと極めて冷淡だった (3)。いままでになく日英相互の交流が盛んとなり多面的になっ

たため、すれちがいもまたいっそう増幅することにもなったわけだが、ブラングィンにはそ

んな過渡期にあって活躍したゆえの不利ないし不運な側面があったのである。

ブラングィンの日本と日本のブラングィン

橋本順光



89

２　二次使用されるジャポニスム　窓口としてのホイッスラー

　一つには、ブラングィンが活躍しはじめた 1890年代には、浮世絵に対する当初の熱狂がほ
ぼ終息し、その原理が多方面で応用されていたことが挙げられるだろう。すでに 1860年代か
らホイッスラーは、北斎や広重をとりこんでロンドンにいわば「江戸」を読み込んでおり、奇

抜で新規な構図やトリミングは、とりわけ彼のエッチングによって、広く共有されていた (4) 。
英国におけるエッチングの復興を担った一人フランシス・セイモア・ヘイデンが、その《バ

タシー・リーチ》(1863)においてホイッスラーの《ロザハイズ》(1860)を援用していること
は、鳥居清長風の楼閣から眺めた河と都市という構図が、ロンドンを舞台に巧みに咀嚼され、

それゆえいかに素早く吸収されたかの証左となっている。副題の《ホイッスラーの窓を通し

たオールド・チェルシー》がいみじくも示すように、ホイッスラーは文字通りの窓口となっ

たのである。

　となると、ブラングィンのエッチング《サンタ・マリア・デッラ・サルーテ》(c1905)に広
重の《伊予西条》の援用を指摘するリビー・ホーナーの解釈には、いますこし留保が必要と

なるかもしれない (5)。そもそも当のホーナーも述べるように、ブラングィンの《水先案内人

たち》（c1891）は油絵という違いはあるものの、ホイッスラーの《ロザハイズ》を参考にし
たと思しく (6)、それゆえブラングィンは、広重そのものより、それを応用したホイッスラー

のエッチングをさらにヴェネチィアに読み込んだ可能性もあるからである。むろん、ブラン

グィンが例えば広重を援用したのが直接なのか間接なのか定かではない。ただ、世紀転換期

にもなると、ホイッスラーの作品や手法が広く共有され、その窓を通してジャポニスムがい

わば二次使用されるようになったことは、やはり確認しておいてよいだろう。ブラングィン

のエッチングは、ホイッスラー以降のある種の到達点ともいえる質と量と大きさとを誇った

ものの、それだけに、ややもすれば二番煎じという印象をもたらすことがあったのである。

　皮肉にも、それをはっきりと述べたのは日本の画家たちだった。1918年、ブラングィンは、
104枚もの自作のエッチングを日本に寄贈し、それらは三越で一堂に会して展示されたのだ
が、当時の批評はおおむね芳しいものではなかった。なかでも版画家の織田一磨は、大型で

ありかつ「技巧の練達」に驚かされつつも、「その劇的な構図と当気の多い配列をみれば直ち

に北斎を連想」し、そこには「技巧の他に更に何物をも蔵して居らぬ事に気が付く」と一蹴

している (7)。その 7年後には、弟子であった栗原忠二でさえもが、「ホイスラーが如何に東洋
芸術大なる感化を受けていたかは、普く世の知る所であり」、「ブラングウヰーン氏の芸術も

亦東洋からの大なる影響を受けている事を知らなければ」ならないと、冒頭からして影響の

不安を感じさせる一文を記している。師についてはもっぱら努力家であったことが触れられ

るのみで、むしろ「徒に西洋の模倣をするには及ば」ず、「自分は日本人であることを決して

忘れてはならぬと絶えず訓えられ」たと記すあたり、冒頭と呼応して、師に学んだというより、

師から自立自尊の後押しをされたかのような口ぶりである (8)。その点で興味深いのは、栗原

が在英時代に製作した《キューに近い鉄道橋》（c 1916）だろう。色彩と構図はバタシー橋を
描いたホイッスラーの《ノクターン》(1872-7)ほぼそのままであり、しかも、これを木版画
に彫りあげたのは、ブラングィンの作品も多く手がけた漆原木虫であった (9)。広重の《京橋

竹がし》に想を得たホイッスラーの《ノクターン》が、今度は栗原忠二と漆原木虫によって

木版画《キューに近い鉄道橋》を生み出すという往還には、ホイッスラーによるジャポニス

ムが二次使用されると同時に、ホイッスラーによって栗原や漆原が広重を再発見するという、

相互の交渉と浸透が如実に読み取れよう。

　こうした往還は、栗原とほぼ同じ頃にブラングィンが製作したもう一つの橋の図像からも

うかがうことができる。そのエッチング《アルビの古い橋》(1916)は、メリヨンの《ノートル・
ダム橋のアーチ》 (1853)とほぼ同じ構図を踏襲し、風景を橋の半円によって切り取るところ
に趣向がある (10)。さしずめ織田一磨なら、ここに広重の《京橋竹がし》か北斎の《深川万年



90

橋下》を連想するであろうし、公平を期して同じ論法をあてはめれば、ホイッスラーの《ノ

クターン》か、あるいはカナレットの《ロンドン：ウェストミンスター橋のアーチ下からの

景観》(1747)を連想してもよいかもしれない。栗原もまた同様の作品を《ロンドンの橋》と
題して残していることも付け加えてよいだろう。ホイッスラーの決定的な流用と応用によっ

て、その主題は東西を往還するうちに良くも悪くも拡散され、目新しさを失うことにもなっ

たのである。

　そうした経緯を物語っているのが、松方コレクションにも登場する画家ウィリアム・オー

ペンである。彼の『美術の歴史』(1923) は、ウェルズの『世界の歴史』(1919)が大ベストセラー
となった風潮をあてこんで作られた応接間用の教養書であり、当時としては順当な売上と重

版をもたらしたものの、今ではすっかり忘れ去られたが、そのなかで、唯一、取り上げられ

る西欧以外の美術こそ、ホイッスラー周辺に影響を及ぼした浮世絵なのである。そこでは先

の北斎の《深川万年橋下》がホイッスラーの《ノクターン》の着想源として図版が掲載され、

こうした知識がもはや中産階級の知っておくべき教養となったことが告げられる。こうして

浮世絵の新奇な構図が 19世紀の英仏の画家に与えた影響が述べられたあと、メリヨンの《吸
血鬼》(1853)の引用で、この「極東の影響」と題された章は閉じられている (11)。唐突なメリ

ヨンの登場は単なる時代錯誤といえばそれまでだが、浮世絵のいわゆる中景脱落という刺激

によってメリヨンが召喚され、伝統が活性化され再編されるという点で、この章は、『美術の

歴史』においてジャポニスムとは何だったのかを、期せずして体現しているといえるだろう。

３　ジャポニスムと人間性の変容？　気韻生動論と後期印象派

　もっとも、二次使用によって共有されると同時に失活するというサイクルは、浮世絵の直

接的な模倣から原理の応用へという、ジャポニスムの発展ないし拡散の図式におさまるもの

かもしれない。しかし、ことブラングィンとその時代をみる限り、従来のジャポニスムを含

む美術批評が大きく変化したため、ブラングィンの作品が、ともすれば古色蒼然な印象を与

えることになったという側面は見逃せないだろう。そして、その転換にもっとも棹さした一

人が、奇しくもブラングィンとともに詩画集『ブリュージュ』(1919)を刊行した詩人兼美術
評論家のロレンス・ビニョンであった。岡倉の『東洋の理想』(1903)や『茶の本』に決定的
な影響を受け、ホイッスラー流の浮世絵中心のジャポニスムを更新し、古拙ともみえる作品

にこそ、「気韻生動」という東洋美術の本流が息づいていることを強調した『極東の絵画』は、

初版の 1908年以降、ほぼ十年おきに改訂され、ジャポニスムを「モダン」にする原動力となっ
たのである (12)。

　ただ、先に記したようにブラングィンは、ビニョンがその書物で賞賛するよりも以前から、

乾山を愛好し、収集していた。『ステュディオ』誌を編集していたチャールズ・ホームは、

1908年にロンドン日本協会で「茶の湯の器」という講演を行うが、それを掲載した会報には、
ホームのコレクションのうち外部から借り受けた唯一の器として、ブラングィン所蔵と記載

のある梅の木模様の乾山が紹介されている。ホームが自負するように、その講演は英国で「真

価が無視ないし認められていない」茶器をほぼ初めて評価した試みだったが、1889年に訪日
したこともある職業的なコレクターに伍してブラングィンが乾山を収集していた事実とその

先見性は、あいにく当時からすでに知る人ぞ知るものでしかなかった (13)。

　そんなブラングィンの乾山コレクションに驚き、それを記録した数少ない同時代人が野口

米次郎である。彼は、1913年頃にブラングィンの邸宅を訪問しているのだが、「例に依って
梅の木を厚く盛り上げた本当の」乾山を愛玩する姿を目にして、「南瓜を積んだような油絵の

テクニック」の「至って無骨」な男に、「飄逸素撲な乾山の芸術が理解されるということは愉

快だ」と、いささか冷笑的にその印象を記している。そして同行した写真家のコバーンが、

乾山を手にするブラングィンの姿を撮影したいと帰路に話していたが、それは果たせたのか



91

どうか、とも回顧している (14)。コバーンはすでに 1913年の写真集で黒い乾山を持つブラン
グィンを撮影しているので、これはおそらく野口の記憶違いか誤解であろう (15)。なおブラン

グィンの乾山コレクションは、自身の手によってケンブリッジのフィッツウィリアム博物館

で保管されることとなり、今でもそのウェブサイトでは、野口が驚きコバーンが撮影したと

思しい二つの乾山を目にすることができることを付言しておきたい (16)。

　さて、この訪問記からも明らかなように、野口はブラングィンの絵画をさして評価しなかっ

た。「心の描写はせずに」、「外面的現象に欺かれ」た「十九世紀の最後の頁のなかの人」と、

その評言は実に手厳しい (17)。このときの英国滞在において、野口は未来派やキュビスムの作

品をみるためにいくつものギャラリーに足を運び、エプスタインに会見し、オメガ工房に出

かけてロジャー・フライにまで面会しており、そうした当時最新の動向に比すればやむを得

ない印象であったのかもしれない。ただし、それらの紹介記事のなかで野口は、ルイス・ハ

インドの『後期印象派』 (1911)所収のエプスタイン論に言及しつつも、「声が一転して沈黙と
成る」「古い日本の香ばしい単純」をそこに看守し、「後期印象派」のそもそもの提唱者とし

ていち早くフライを紹介する一方で、オメガ工房の作品は日本の模様と共通点が多いと述べ、

キュビスムをまるで文人画のようと形容している (18)。このように野口は、ロンドンの新思潮

をことごとく日本の美術と美学の枠のなかにとりこんでしまうのだが、これは必ずしも彼個

人の国粋主義に帰せられるものではないだろう。1910年以降、岡倉を経由して、ビニョンに
よって近代化された気韻生動論は、パウンドやフライ、クライブ・ベルたちと共振しながら、

後期印象派の批評用語と近接していき (19)、これはアメリカの例ながら同論を援用したエディ

の『キュビストと後期印象派』(1914)になると、後期印象派とは気韻生動を最大限に生かし
た絵画とまで説明されてしまう (20)。オックスフォードに招かれ、沈黙こそが雄弁な詩となり

うると講演し、岡倉張りに老荘思想を織り込んだ野口にとって、これら美術界の風潮は、む

しろ追い風と考えたとしても不思議ではない (21)。

　一方、向い風となったのがブラングィンである。後期印象派の旗振りとなったルイス・ハ

インドは、そうした変化を風見鶏のように体現してみせている。「あえて断言しよう、21世
紀になれば、ブラングィンこそ現代絵画を牽引する主動力だったと回顧されるだろう」と大

向こうをはり、レンブラントと並ぶ巨匠とほめそやしたのが 1904年のことである。それが
1910年になると、評価する人はいるが私は困惑を覚えるとお茶を濁しはじめ、以降は、すっ
かり黙殺するようになってしまう (22)。ロジャー・フライによる後期印象派展を回顧して、「1910
年の 12月かそれくらいに、人間性というものが変わってしまった」とはヴァージニア・ウル
フの有名な言葉だが、ブラングィンの評価もまた大きく変化したのである。

　ジャポニスムもまた転機を迎えていた。ビニョンが『極東の絵画』で図版を引用し高く評

価した光琳の《松島図屏風》（ボストン美術館蔵）は、岩崎家の所蔵品の方が 1910年にロン
ドンの日英博覧会で展示され、光琳は多くの人々の関心を集めることになる。『松方・金子物語』

では、ブラングィンとともに広重を学びたいと述べたことになっているリケッツだが、彼が

手放しで賛美したのはむしろ《松島図屏風》であった (23)。ブラングィンを訪問した野口は、

ビニョンと一緒にリケッツと会っているが、そのときにもリケッツは日英博で観た光琳の波

について興奮気味に語ったという (24)。ビニョンに感化され、光琳を評価したパウンドが、能

や俳句を再評価しながら詩文刷新運動の旗手となったことは偶然ではない。そして、こうし

た変化に対応して日本側から裏書しようとしたのが野口の英文著作といえるだろう。野口は

英文の『光琳』(1922)で、オックスフォードでの講演を援用するかのように、沈黙ならぬ空
白こそが絵画を生気あるものにすると述べ、怒涛が静寂と同居している妙をプロスぺローの

魔術になぞらえたリケッツは、光琳を真に理解していたと称賛してみせるのである (25)。

　こうしてビニョンやパウンド、そして野口によって、いわば地と図のリズミカルな躍動に

関心が高まるなか、オーペンの『美術の歴史』が示すように、北斎や広重は古典や教養とし



92

て安定した位置を占めることになる。従って、その構図は、同時代の例えば若きネヴィンソ

ンによって、モダニズムとともに折衷され、「モダン」な戦争や戦場を題材にした版画に流

用されるまでになった。一例を挙げれば《洪水のイーゼル塹壕》(1916)は、広重の《大川橋
あたけの夕立》の雨の表現を簡略化し、《4000フィート上空で機体を傾ける》 (1917)は、鳶
が見下ろす広重の《深川州崎十万坪》にならって、鳶ならぬ戦闘機から地上を眺める趣向と

なっている。なるほど、これはジャポニスムというよりもパロディに近いかもしれない。し

かし、それだけ 1910年代以降のこと版画の世界では、作家の日本への留学、リノリウムの
導入、モダニズム、戦争などによって、広重に代表される日本の木版画という「伝統」に華々

しい革新運動が起こり、活発に試行錯誤が繰り広げられたのである (26)。アカデミー会員らし

くブラングィンは、こうした新時代の版画や作風を浮足だって取り入れることがなく、いち

はやく乾山に注目しこそすれ、コバーンのようにジャポニスムとヴォーティシズムの双方で

器用に作品を残すこともなかった。19世紀的なジャポニスムを継承し洗練させていったブラ
ングィンは、それゆえハインドの断言に相違して急速に忘却されたといえるだろう。

４　日本でのブラングィン受容　漱石山脈と白樺派

　それでは、日本でブラングィンはどのように受容されたのだろうか。英国での評価が 1910
年前後を境にして変化したのに比して、おおむね日本では、漱石を中心にブラングィンに親

近感を覚え評価する人々と、『白樺』周辺の批判的な人々とが併存していた。もっとも漱石の

全集においてブラングィンが登場するのは構想メモを除いてわずか二回であり、《現代の商業》

を友人宛ての葉書 (1905)で模写したことと、同じ作品を『それから』(1909)で登場させただ
けである。ただ、帝大を卒業したまま高等遊民となった代助と半裸で働く港の筋骨隆々とし

た労働者の絵とを対比させた場面は、ブラングィン像を決定的なものにしたといえるだろう。

もちろん、ブラングィンをそうした労働者の画家としてみなすこと自体は珍しいことではな

い。明治においても、和田三造の《煒燻》(1908)について、「ブラングヰンの画く人物など
は筆が有ると同時に筋肉があるが和田君のは筆ばかりで筋肉は少しも現われて居ない」とい

う荘野宗之助の発言がある (27)。アカデミーに見られるような解剖学をふまえていないという

意図の批判と思われるが、文展評（第二回）らしく、アカデミーの権威としてブラングィン

が位置づけられていることがうかがえよう。

　ただし、ブラングィンへの言及が増えるのは、何よりも前述した自作エッチング 104点の
展覧会 (1918)と、松方コレクション展以降のことである。主催者によれば、ブラングィンに
よる寄贈は、「床にのみ強き光線をたたえて、壁上常に陰影を止むる日本座敷」に住み、線描

を得意とする日本人にはエッチングが適しており、その扶植を望んでのことというが (28)、こ

の高みからの善意はおよそ裏目にでたというしかない。先にも引いた織田は、「得意に扱う所

の下級民の生活の有様は、只外型的に描写されているに過ぎなくって、一向内面的の観察に

迄及ぼして」おらず、「一種暗澹たる内面の生活」は見いだせないと、当時、よくみられた批

判を述べている。わずか十年前には模範とされた正確な筋肉描写が、エッチングでは表面的

にすぎるというのである。

　英国同様に、こうしたブラングィン評価の一転には、ルイス・ハインドの『後期印象派』

にみるような「人間性」の変容が挙げられる。事実、そのハインドの著作をいち早く咀嚼し、

伝統と美術史を再編した柳と『白樺』周辺においては (29)、やはりというべきか、ブラングィ

ンは退屈なアカデミーの権化としてしか言及されない。たとえば武者小路は、1918年 5月号
の『白樺』掲載の「編集室にて」で、「百何十号のブランギンの画より、一寸か二寸四方のレ

ンブラントのエッチングの本物の方がいい」と述べ、「百枚のシモンの大作より、セザンヌや

ゴオホの一枚の板べらの方がいいのは云う迄もない」と続けている (30)。シモンは、おそらく

松方もコレクションしていたリュシアン・シモンかと思われるが、彼やブラングィンといっ



93

た英仏のアカデミー派の画家をセザンヌと対比しているところからも、後期印象派理解に引っ

張られての批判であることは明白だろう。

　柳宗悦の場合、バーナード・リーチのエッチングの師がブラングィンであったことが不都

合であったためだろうか、「私の知れるリーチ」(1920)のなかで、「吾々は所謂エッチングに
連想される一般アカデミー性に厭きて」いるため、「日本ではブラングヰンなどの作を美術館

に納める気でいるかもしれぬが、リーチの作に比較しては何の意味もないと私には考えられ

る」(31)と、あくまでリーチはブラングィンに代表されるアカデミーとは無縁であることを強

調している。また『白樺』創刊号の表紙エッチングを描いた児島喜久雄は、リーチからエッ

チングを習っているのでブラングィンの孫弟子ということになるが、『白樺』の周辺でそうし

た出自や系譜が触れられることはまずない。またリーチは、ブラングィンが愛好した乾山の

七世から楽焼を学ぶことになるが、コナンが示唆するように、リーチもまたブラングィンを

「無意識のうちに流用ないし対抗」 (32)していたのかどうかはともかく、ブラングィンの乾山

コレクションについては口をつぐんでいる。リーチ、高村光太郎、そして栗原忠二と三人と

も、師である自分の跡ではなく、いわば師の求める所を求めよというブラングィンの姿勢に

ついて好意的に回顧しているが、さりとて積極的に弁護することがなかったのは、ブラングィ

ンにとって不幸なことだったといえるだろう。

　一方、柳と同時期にあって、師である漱石のブラングィン像をほぼそのまま継承している

のが寺田寅彦である。随筆「田園雑感」(1921)で、ある村での夏の虫送りに触れ、その太鼓
や鐘の狂騒、「火炎のような雲」、そして汗が光る「朱を注いだような裸の皮膚」の「すべて

がブランギンの油絵を思い出させる」と、村では観察者でしかない自身を代助になぞらえる

ようにして『それから』の対比を反復している (33)。また同じ年に、「一気呵成に」描いた自

作の油絵「大宮駅構内」を、小宮豊隆宛の書簡で「ブランギン式」とも記している。漱石の

ブラングィンの模写にならってなのかどうかは不明ながら、ブラングィンを洋風文人画のよ

うな肯定的なものととらえてのことだろうか、これは極めて珍しい形での言及といえよう (34)。

こうした文人画については、漱石もまた興味深い記述を残している。『草枕』(1906)のなかで、
西洋の画家は「具象世界」にとらわれるあまり、「神往の気韻に傾倒せぬ」ため、雲谷門下や

池大雅はとうてい理解できないだろうと記したが、1912年の文展評（第六回）の冒頭では「芸
術は自己の表現に始まって、自己の表現に終わる」と述べ、翌年には、ビニョンの気韻生動

論と呼応するかのように、ゴッホの画集を見て「西洋にも今に大雅堂が出る事と存居候」と

まで手紙に書いている (35)。寅彦もまた表現の「強度」に注目することで、ゴッホや「シナや

日本の古来の名画までも」が再評価できる可能性に触れてはいるが、惜しいことにブラングィ

ンについてそれ以上詳しく書くことはなかった (36)。

　こうしたなかでブラングィンの「強度」を評価したのが内田魯庵である。内田は、後期印

象派に追随する日本の画壇に批判的な態度をとる一方で、いちはやくその「子ビンソン」(1920)
で、前述のネヴィンソンの作品に日本の浮世絵と光琳の転用を読み取り、見事に現代のプロ

パガンダに仕立て上げた彼の換骨奪胎ぶりを称賛した。それが「ポスター宣伝」(1920)にお
いて、「ブランギンのポスター一枚が一軍団以上の威力を発揮したは英国人が感謝し且誇る処

だ」として、「普選運動者はナゼ（中略）労働者的美術家を味方にしてブランギン以上のポス

ターを作らんのだ」と、海外の美術を下手に模倣して展覧会に出展するよりも、現代の浮世

絵たるポスターの製作を呼び掛けたのである (37)。

　半ば偽悪的な魯庵に比べて、真面目に提案しているのが、第四回松方氏蒐集欧州美術展

(1931)の展評の著者、田邉孝次である。田邉は、最後の部屋にあった《欧州大戦版画》(1919)
について、とりわけブラングィンの《海洋の自由》《水兵の教練》、ネヴィンソンの《航空機製造》

は、「何れもよい絵であるし、価格は安いから、陸軍省か航空研究所か、内務省等が買い上げ

て、軍事思想普及、航空術発達、思想善導等の方面に利用したならば、好適の作品だと思う」



94

と述べたのだった (38)。このなかの一枚が、前述したネヴィンソンの《4000フィート上空で
機体を傾ける》 (1917)なのだが、こうしてジャポニスムと対照的な距離をとった新旧の作家
ブラングィンとネヴィンソンは、日本が戦争のプロパガンダを必要とし始めた前夜、英国同

様に二人して並べられたのであった。

　もっとも、「具象世界」にとらわれるあまり、「神往の気韻に傾倒せぬ」ためかどうか、ブ

ラングィンがプロレタリア芸術やプロパガンダに援用されることはなかったようである。田

邉の記事から八年後、エッチングの振興に尽力した西田武雄は、ブラングィンが寄贈したエッ

チングが「とうの昔に忘れられ」、彼の「影響をうけた作家も明治時代には二三あったものだ

が、近頃ではブラングヰンなぞの名を口にすることさえはずかしい位に思って居る作者が多

いから恐ろしい」と嘆いた。ブラングィンと日本の交流と交錯から約百年がたつ。ハインド

の大言壮語は割り引くとしても、西田がいうように、そろそろ「彼の作品を好むと好まざる

とに拘らず、彼の芸術をもう少し高く買ってやっても」いい時期なのかもしれない (39)。

註

(1)

(2)

(3)

(4)
(5)

(6)
(7)
(8)

(9)
(10)
(11)
(12)

(13)

(14)
(15)

(16)

(17)

従って米国では、いわゆる排日移民法通過の二年前ということもあって『ステュディオ』誌でさ

え、松方の収集と美術館構想は、西洋画とその消費傾向を調査し欧米に日本製の絵画を売り込むた

めの国家的戦略ではないかと警戒する記事を掲載している。Willard Slater, “Why Japan Collects 
Western Art,” International Studio 75 (April 1922), pp.151-3.　関連記事として同巻 p.452および
pp.455-467も参照。
拙稿 “White Hope or Yellow Peril? Bushido, Britain and the Raj” in David Wolff (eds.), 
The Russo-Japanese War in Global Perspective,  v.2 (Leiden: Brill, 2007), pp.379-402.
Harriet Zinnes (ed.)Ezra Pound and the Visual Arts  (New York: New Direction Book, 1980)所収
の “Art Notes”(1919)にある言葉。なお 1918年の同記事では、栗原についてブラングィンの後継者
と言及している。p.102および p.64を参照。
詳しくは Ayako Ono, Japonisme in Britain (London: RoutledgeCurzon, 2003), ch.2を参照。
Libby Horner, Gillian Naylor (ed), Frank Brangwyn: 1867-1956 (Leeds: Leeds City Art Gallery, 
2006), pp.116-117.
Horner, Frank Brangwyn (2006), pp.56-7
「ブラングイン氏のエッチングとリソグラフに就て」『みづえ』1918年 8月 , pp.14-15.
「フランク・ブラングウヰーンに就て」『中央美術』1925年 7月号 , pp.48-9.　むろん尾島（大屋）美
那氏が指摘するように、栗原はさまざまな画家から刺激を受けており、ブラングィンの弟子としての

み限定されるものではない。『栗原忠二展』カタログ（静岡県立美術館 , 1991）, pp.16-18を参照。
『栗原忠二展』カタログ (1991), p.68. 
このことは『ブラングィン』展カタログ (2010), p.185でも触れられている。
Sir William Orpen, The Outline of Art  (London: G. Newnes, 1923), pp.326-327, p.336.
John Hatcher, Laurence Binyon (Oxford: Clarendon Press, 1995), pp.175-187.　 この「気韻生動」
についてビニョンは、ジャイルズによる既訳ではなく、岡倉が『東洋の理想』で訳出した “the life-
movement of the spirit through the rhythm of the things”を、名訳としてそのまま使用している。
Charles Holme, “The Pottery of the Cha-no-yu”, Transactions and Proceedings of the Japan 
Society (London), 8 (1907-9), p.163及び 図 9（ほぼ同じ論考は、ブラングィンの乾山とともに 1909
年 2月号『ステュディオ』誌でも掲載されている）。なお、この約十年後にブラングィンはホームの
蔵書票を作成している。『ブラングィン』展カタログ , p.152.
『光琳と乾山』(第一書房 , 1925), pp.35-36, pp.37-8.　各記録が食い違う点については、拙稿「没後
50年記念フランク・ブラングィン展の余白に」『ジャポニスム研究 27』(2007), pp.92-96を参照。
Alvin Langdon Coburn, Men of Mark (London : Duckworth, 1913), 図 4。例えば後述の『欧洲文壇
印象記』(1916),p167引用のカーペンターの写真は、明記はないがコバーンの同写真集からの転載な
ので、野口は乾山を持つブラングィンの写真も目にしていたはずである。

このサイト (http://www.fitzmuseum.cam.ac.uk/opac/search/search.html)の存在は大屋美那氏より
ご教示いただいた。おそらく梅の木模様が C.156 - 1934 、黒が C.215-1934 かと思われる。
『日本の美術』(大鐙閣 , 1920), pp.347-348.



95

(18)

(19)

(20)

(21)

(22)

(23)
(24)
(25)
(26)

(27)

(28)
(29)
(30)
(31)
(32)
(33)
(34)
(35)

(36)
(37)

(38)

(39)

野口米次郎『欧洲文壇印象記』 (白日社 , 1916), pp.119-132.　この記事は Alexandra Gerstein (ed.), 
Beyond Bloomsbury (London: Cortauld Gallery, 2009)冒頭 p.11の引用で知った。
こうしたビニョン以降による岡倉の「二次使用」についてはまだ十分に考究されているとはいいがた

い。とりあえず、Rebecca Beasley, Ezra Pound and the Visual Culture of Modernism (Cambridge: 
Cambridge University Press, 2007), pp.61-63を参照。
Arthur Jerome Eddy, Cubists and Post-Impressionism (Chicago : A.C. McClurg, 1914) , p.148, 
p.150.　この文献は稲賀繁美氏よりご教示いただいた。なお大阪大学所蔵の黒田重太郎文庫には同書
が収められており、黒田のものかどうか、書き込みも多い。黒田の『ヷン・ゴオグ』(1921)が、豊子
愷によって近年の西洋画は東洋画化していると拡大解釈されたことを考えると、エディの一節は隔世

遺伝したことになるだろうか。黒田と豊子愷については、稲賀繁美『絵画の東方』（名古屋大学出版会 , 
1999）第四章第二節、西槇偉『中国文人画家の近代』 (思文閣 , 2005)第三章を参照。
同講演については、堀まどか「野口米次郎の英国講演における日本詩歌論」『日本研究』32(2006)を
参照。パウンドにブラングィンの亜流とあてこすられた栗原が、英国で気韻生動の革新性について熱

弁をふるっているのも同じ文脈からといえるだろう。『日英新誌』1926年 12月号 ,pp.2-4を参照。
Walter Shaw-Sparrow, Frank Brangwyn and His Work (London: Kegan Paul, 1910), pp.148-150.
管見の限り、以降、ハインドによるまとまったブラングィン評はみつけられなかった。

Charles Ricketts, Pages on Art  (London: Constable, 1913), pp.180-182.
『日本の美術』(大鐙閣 , 1920), pp.366-367.
Yone Noguchi, Korin (London: Elkin Mathews, 1922), pp.4-5, p.19. 
例えばClifford S. Ackley (ed), British Prints from the Machine Age (London : Thames & Hudson, 
2008)などを参照。同時代では Malcolm C. Salamanによる『ステュディオ』誌での動向紹介が格好
の指標となる。例えばフレッチャー一派の木版画を指して「慣習的にアーティストは彫りも摺りも行

わない日本と違って、英国ではデザイナーが双方を兼ねるため、その版画はまぎれもなく一個のアー

トとなっている」という彼の論評は、渡英後の漆原を考える際に極めて示唆に富む。Charles Holme 
(ed.), The Graphic Arts of Great Britain (London: Studio, 1917), p.114.
『方寸』1908年 11月号 , p.6.　この記事を始め『フランク・ブラングィン』展カタログ (2010)所収
の極めて充実した小熊左智子・大屋美那編の参考文献目録には、多くを教えられ、かつ助けられた。

「欧州大家絵画展覧会」『三越』1918年 6月号 , pp.11-12
詳しくは稲賀繁美「『白樺』と造形美術」『比較文学』38(1995), pp.76-91を参照。
『武者小路実篤全集 3巻』(小学館 , 1991), p.781
『柳宗悦全集 14巻』(筑摩書房 , 1982), p.89
Ellen P. Conant, “Bernard Leach, Frank Brangwyn, and Japan”, Studio Potter,  27(1999), p.16.
『寺田寅彦全集 2巻』(岩波書店 , 1961),p.244
『寺田寅彦全集 15巻』(岩波書店 , 1961), p.132.
『漱石全集 3巻』(岩波書店 , 1994), p.76, 同 16巻 , p.507, 同 24巻 , p.181.  詩文についても漱石は「不
言之言」(1898)でアーノルドによる英訳が俳味を伝えていないことを指摘しているが、これは野口の
英国講演によって広められることになる。1910年の英文著作が話題になった瀧精一や日英博覧会に
ついての漱石の評言と英国との交錯は、再度検討の余地があるだろう。

『寺田寅彦全集 2巻』(岩波書店 , 1961),p.111.
『内田魯庵全集補巻 2』(ゆまに書房 ,1987), p.79, p.47. なお魯庵は清信父子を和製ポスターの祖とみ
なしている。同補巻 3,p.157.
田邊孝次「松方氏蒐集欧州美術展」『美の国』1931年 6月 , p.63. 田邊は岩村透の弟子で岩村の後『美
術週報』を編集した。息子・田辺徹の『美術批評の先駆者、岩村透』 (藤原書店 , 2008) を参照。
西田武雄「ブラングヰン」『エッチング』1939年 5月号 p.1279. ただ魯庵は、ブラングィンについて「有
体に云うと、私は実は余り好きで無いが、近代生活の力に溢れている渠の画の如きは無い」と朝日新

聞社編纂『大戦ポスター集』（朝日新聞社 , 1921), p.28で冷静に評価していた。


