
Title <書評> 臨床仏教研究所編『「臨床仏教」入門』

Author(s) 髙瀬, 顕功

Citation 宗教と社会貢献. 2014, 4(1), p. 67-74

Version Type VoR

URL https://doi.org/10.18910/27459

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



書評 

宗教と社会貢献 Religion and Social Contribution 2014.04, Volume 4, Issue 1: 67-74.  67

臨床仏教研究所編 

『「臨床仏教」入門』 
白馬社、2013 年 11 月 15 日刊行、A5 判、309 頁、2,500 円＋税 

髙瀬 顕功* 

1. 本書について 

本書は、臨床仏教研究所（以下、臨仏研）が運営する臨床仏教師公開講

座の内容を収録した講演録である。臨仏研は、仏教精神にもとづいた青少

年の育成をめざす全国青少年教化協議会（以下、全青協）の附置研究所で

あり、2008 年の研究所設立以来、寺院の公益性や仏教の社会貢献について

の研究や提言をおこなってきた。当該研究所は 2013 年春、「臨床仏教師養

成プログラム」を立ち上げ、現代社会の諸問題に取り組む仏教者の育成、

資格認定をおこなっている。このプログラムは、①臨床仏教公開講座（15

時間）、②ワークショップ（30 時間）、③実践研修（100 時間）の 3 つのカ

リキュラムから構成され、本書はこのうちの①臨床仏教公開講座の全 10 回

の講演をまとめたものである。 

公開講座は１回ごとに講師が変わり、ひきこもり支援、路上生活者支援、

ターミナルケアといったような社会の現場ですでに活動をおこなっている

仏教者たちが担当する。第一期臨床仏教師養成プログラムは現在、②ワー

クショップまでが終了し、実践研修に向けた準備が進んでいる。また、2014

年 4 月以降、第二期臨床仏教師養成プログラムの募集が始まるという。 

臨仏研が定義する「臨床仏教師」とは、「個の霊的な領域および人間の生

老病死にまつわる様さまざまな社会環境に向き合う、あるいは寄り添う仏

教者」（p.18）のことであり、具体的には、教育、福祉、医療などの分野に

おいて、実践的に現場に関わる仏教者を指している。本養成プログラムは

CPE（Clinical Pastoral Education：臨床牧会教育）プログラムの仏教版として、

仏教者が現場に携わる際に必要な知識、姿勢、実践方法を教授するもので

あり、本書がカバーする公開講座（全 10 回）はこのうちの「知識」の習得

にあたるものである。 

                                                           
* 大正大学 BSR 研究所研究員 pratyaya@mac.com 



宗教と社会貢献 Religion and Social Contribution 2014.04, Volume 4, Issue 1: 67-74. 

68 

2. 構成と内容 

本書には章番号がなく、公開講座の各演題がそのまま見出しとして用い

られている。全 10 講が全て収録されているが、第 1 講の開講記念シンポジ

ウムと第 10 講の総括の順番を入れ替えてある以外は、開講順にしたがって

構成されている。 

本書の構成をタイトルと執筆者（講師）を以下に記し、各講演録の内容

を簡単に紹介しよう。 

 

目次 

まえがき 

現在社会における臨床仏教師の役割 

― 臨床仏教の検証（神仁） 

不登校・ひきこもり問題 

― さまよう若者（和田重良） 

路上生活者に学ぶ 

― 共に生きる社会をめざして（吉水岳彦） 

医療現場に関わる宗教者 

― ターミナルケア（大河内大博） 

足湯と傾聴から見えるもの 

― 仏教と災害支援（辻雅榮） 

つながる宗教者 

― ネットワーキング型支援の可能性（島薗進） 

過疎化・自死・孤独死 

―「無縁社会」から「有縁社会」へ（袴田俊英） 

なぜ犯罪は起こるのか？ 

― 教誨師から見たこころと社会 （深井三洋子） 

宗教が苦となる現場 

― 「破壊カルト」に走る人びと（楠山泰道） 

現在社会と臨床仏教 

― 開講記念シンポジウム 

 （千石真理、藤尾聡允、ジョナサン・ワッツ、蓑輪顕量、神仁） 



書評 

69 

なぜ今、臨床仏教なのか 

― パネルディスカッション  

全青協活動と臨床仏教 （齋藤昭俊） 

年表 

 

本書の冒頭を飾るのは、臨仏研の上席研究員である神仁の講演である。

神は、慈悲の理想は説くけれどもその実践について適切なガイドを示さな

いことを「仏教の致命的な弱点」（中村元）とし、慈悲の実践という観点か

ら「臨床仏教」を提唱する。ここで、神は「臨床仏教師」を「個の霊的な

領域および人間の生老病死にまつわる様さまざまな社会環境に向き合う、

あるいは寄り添う仏教者」（p.18）と定義している。また、台湾で国立大学

病院のホスピスで活動する僧侶の事例を紹介し、医療現場におけるスピリ

チュアルケアの必要性、仏教者の役割を示す。 

和田重良は神奈川県丹沢山中に共同生活の宿舎を運営し、30 年にわたっ

て、ひきこもり・不登校児の支援をおこなってきた。ここでは和田自身の

経験にもとづいた子供たちへの接し方が紹介されている。長年の経験を通

じて、生活のなかでの宗教性の大切さを主張する和田は、読経のような宗

教行為が社会復帰のステップとしても役立つという。 

吉水岳彦は、山谷・浅草地区で路上生活者支援に取り組む僧侶である。

ここでは葬送支援から始まった仏教者による路上生活者支援団体「ひとさ

じの会」の経緯が紹介されている。また吉水は、路上生活者支援、活動を

通じた学びにくわえ、岩手県気仙地域でおこなわれている「祈りの道再興

プロジェクト」についても言及している。このプロジェクトは、震災後、

気仙地域にかつてあった霊場を復興し、慰霊の巡礼をおこなうことで、僧

侶ならではの地域復興、グリーフワークをめざすものである。 

大河内大博は大阪でビハーラ活動（仏教を基盤としたターミナルケア）

を展開する僧侶である。大河内の活動は、臨仏研のめざす「臨床仏教師」

のモデルにかなり近いものといえる。ホスピスでスピリチュアルな痛みに

耳を傾ける活動は、神の講演録に登場する台湾の「臨床宗教仏教師」その

ものであるといえよう。大河内は自らの経験談の他に、スピリチュアルケ

アについての技法、公立病院というパブリックな場での仏教者のあり方に

ついて、実践者の立場から示している。 



宗教と社会貢献 Religion and Social Contribution 2014.04, Volume 4, Issue 1: 67-74. 

70 

辻雅榮は東日本大震災直後から「足湯隊」を結成し、被災地で足湯を通

した傾聴ボランティアをおこなってきた。足湯の淵源は光明皇后の湯施行、

『金光明最勝王経』に説かれた呪薬洗浴法にさかのぼるという。高野山足

湯隊には、高野山大学で密教福祉学を学んだ僧侶や看護師、アロマセラピ

ストが参加し、被災者のケアにあたる。辻は、ある被災者の「つぶやき」

から、「支援者－非支援者」という関係性にとらわれない、慈悲の実践こそ

が菩薩道なのだという気づきを得たという。 

宗教学者の島薗進は、震災後、宗教者による被災地支援活動がより円滑

におこなわれるようにするため、超宗教・超宗派の宗教者災害支援連絡会

という組織を立ち上げた。この講演録では、被災地での数々の活動が紹介

されるとともに、慰霊、供養といった宗教的支援が、心のケアへと展開し

ていくことが述べられている。また、宗派の枠を超えたネットワークで活

動をおこなうことが、自治体や地域社会での活動を円滑にするといい、宗

教間の連携、協力を奨励する。 

袴田俊英は、秋田県藤里町でコーヒサロンや赤提灯を通じたコミュニテ

ィ再生に取り組んでいる。秋田県は人口 10 万人あたりの自殺率が 15 年連

続で日本一を記録した。藤里町の自殺率はその秋田県の値より 2 倍ほど高

い。袴田は、この背景に農村の近代化と農業の機械化によるコミュニティ

の崩壊があると指摘する。そこで「心といのちを考える会」を立ち上げ、

地域の人々の交流を促進し、自死、孤独死、ひきこもりの原因である「孤

立」を防ぐ取り組みをおこなっている。 

深井三洋子は東京・立川拘置所に所属する教誨師として活動している。

在家出身の彼女は、信心深いサラリーマンの家庭で育ち、30 歳を前にして

出家した。現在、大学や高校で教壇に立ちながら、矯正施設での説教をお

こなっている。深井は、教誨師として説教をする者と収容者として話を聞

く者、両者の差は紙一重であるという。また、刑期を終えた受刑者の社会

復帰のむずかしさを伝える。一方で、若者との間に倫理観のギャップを感

じ、どう接していけばいいのかという自身の「苦しみ」も吐露している。 

楠山泰道は、オウム真理教による事件をきっかけに弁護士、宗教社会学

者らと「日本脱カルト協会」を立ち上げ、カルト問題に取り組んできた。

楠山は、宗教の本来の目的は共同幻想にとらわれない個の覚醒と自立を促

すことであるといい、生きることへの実践的な宗教観を与えることによっ



書評 

71 

て、多くの人のカルト脱会を成功させてきた。カルトへの入信の背景には、

精神的な不安や葛藤にくわえ、孤独、孤立といった人間関係の希薄化もあ

るという。 

最後（講座開講順でいえば「最初の」だが）の「開講記念シンポジウム」

では、アメリカで病院チャプレンとして活動していた千石真理、自死念慮

者の相談や遺族へのグリーフケアをおこなう藤尾聡允、終末期ケアとチャ

プレン養成の研究をおこなっているジョナサン・ワッツの 3 名をパネリス

トに、東京大学大学院教授の簔輪顕量をコメンテーターに迎え、臨床仏教

師の先駆的な取り組みの紹介、臨床仏教師の役割、そして日本での臨床仏

教師の可能性について交わされた議論が収録されている。また巻末には、

全青協事務総長である齋藤昭俊によって、全青協のあゆみ、臨仏研の設立

目的などがまとめられている。 

3. 本書に対するコメント 

近年、社会問題に取り組む僧侶や寺院を活用した社会貢献のあり方など

多くの本が出版されている［上田 2004；高橋 2009；秋田 2011；磯村 2011；

北川 2011；臨仏研 2012 など］(1)。また、インターネットの普及により、社

会問題に取り組む僧侶、宗教者たちが、宗派、教団の枠を超えて直接つな

がるようになってきた。東日本大震災後、数々の宗教施設が被災者を受け

入れ、多くの宗教者たちが支援活動に東奔西走する様子も広く認知されつ

つある。このような背景をもとに、パブリックな場で活躍するための仏教

者・宗教者養成プログラムができつつあることは時代の潮流といってもよ

いかもしれない。臨床仏教師養成講座に先駆けて、2012 年に東北大学で開

講された臨床宗教師養成講座（実践宗教学寄附講座）もその一例であると

いえよう。 

事例の紹介、仏教者ヘの啓発から、より具体的な養成プログラムへの展

開は、宗教の社会貢献を考えるうえで大きなステップのように思える。社

会問題にかかわる僧侶のあり方として「臨床仏教師」という言葉を定義し、

社会に紹介したという点だけでも本書は注目に値する。しかしながら、本

書は養成講座の第一カリキュラム（公開講座 10 回）をまとめたものという

こともあり、「どのように臨床宗教師になるか」というよりも「どのような



宗教と社会貢献 Religion and Social Contribution 2014.04, Volume 4, Issue 1: 67-74. 

72 

臨床仏教師がいるか」といった事例の紹介にとどまっている感は否めない

（一部の講師はスキルも伝えているが）。 

本書では、ひきこもり、自死、貧困、終末期医療、矯正施設、カルトと

いった様々な問題に取り組む各講師が自身の活動を紹介しているが、そこ

には通底して孤独、孤立という人間関係の希薄化がある。そして、各講師

が活動で目指すものは、つながりの回復であり、つながれる場の創出であ

るといえよう。いいかえれば、それぞれの仏教者はつながりが希薄化して

表出した諸問題に取り組んでいるともいえる。 

つながりの再生、回復は、人間関係が希薄化した現代社会において重要

な取り組みであるということに異論はない。しかし、本書で取り上げられ

た諸活動は、「失ったものを取り戻す」という対処療法的な営みであるよう

に思われる。これとは逆に、つながりを減退させない「予防」という観点

からの臨床があってもいいのではないだろうか。本書では、すでにあるつ

ながりを維持、あるいは増強させるというような取り組みは紹介されなか

ったが、たとえば、寺院をベースに児童教化、地域コミュニティの活性化

などの活動をおこなう仏教者を講師陣にくわえてもよかったのではないか

と思う。 

内容に関するいくつかの問題を指摘したものの、本書がもつ意義は十分

に深い。つながりの創出は、苦を抱える当事者との関係性だけでおこなわ

れるものではない。島薗が、復興支援活動をおこなう宗教者同士のネット

ワーク構築が大切だというように、臨床を志す仏教者同士がつながること

もまた必要である。そういう意味では、臨床仏教師養成講座が、志を一に

する仏教者同士を引き合わせたということは評価されるべきである。公開

講座をまとめた本書も、次なる臨床仏教師の発掘をおこない、彼らのネッ

トワーク構築に寄与するものであろう。 

最後に、臨床仏教師養成に関して評者が気になる点をいくつか指摘する。

まずは、臨床仏教師の扱う領域が広範にまたがっているという点である。

神は臨床仏教師の活躍の場を「生老病死にまつわる様さまざまな社会環境」

（p.18）としており、実際、本書に収録された各講師のフィールドも多様で

あった。これは東北大学の「臨床宗教師」がターミナルケア、グリーフケ

アを活動の場とやや限定的に設定するのと異なる。臨床仏教師養成講座を

修了した仏教者が、さまざまなフィールドで活動することが期待される一



書評 

73 

方で、多様な現場で活動するための十分な教育がおこなえるかといった疑

問も生じる。寄り添いの姿勢は共通に必要であったとしても、それぞれの

隣接する他領域（法律、社会福祉、医療、教育など）の知識も必要となり、

フィールドごとに求められる技法に違いがあるのではないだろうか。受講

生たちは、ワークショップ、実践研修をへて、より専門的な知識と技法を

身につけていくのだろうが、養成プログラムとしてはやや拡散しすぎでは

ないかという懸念がある。 

資格認定に関する問題もある。臨床仏教師という資格を認定する以上、

受講する仏教者の意志や熱意だけでなく、ときには冷静に適性を測らなけ

ればならない。それぞれの現場において求められる知識、スキルを備えて

いることは当然ながら、臨床仏教者として望ましい態度を備えているか、

寄り添いの姿勢は十分であるかといった点もきわめて重要である。苦の現

場にかかわる以上、たんに必要カリキュラムを修了すればいいというわけ

ではない。資格認定機関である臨仏研は、その責任を負うことになる。臨

床仏教師の質をどう担保するのか、「慈悲の実践方法」を示す本講座が資格

認定に際して「峻別」をおこなえるのか、こういった点も注目したいとこ

ろである。 

また、臨床仏教師の活動場所の確保ということも考えなければならない

問題のひとつだろう。前述のように臨床仏教師のフィールドは多岐にわた

る。しかし、すでに種々の現場に携わる仏教者にとって、活動場所は提供

されたものではない。みずから求め、切り拓いていったケースであること

が多い。今後、多くの臨床仏教師を育成、輩出するにあたって、彼らが活

躍できるような受け皿を用意するのか、あるいは彼ら自身の自助努力に任

せるのか、資格取得後の道筋も考えなければならないだろう。もし公的機

関との協働を展開させたいのなら、よりいっそう臨床仏教師の質を担保し

なければならない。 

以上、本書の書評にくわえ、臨床仏教師そのものに対する評者のコメン

トも付した。評者自身、僧籍をもち、社会問題にかかわる身であるので、

臨床仏教師には興味と期待を寄せている。公的領域に仏教者としてかかわ

ること、そして現代社会の苦の現場で活躍できるような仏教者を育成する

ということは、大きな挑戦であることは間違いない。本書は、その取り組

みの事始めを記したものであり、社会にかかわっていこうとする仏教者の



宗教と社会貢献 Religion and Social Contribution 2014.04, Volume 4, Issue 1: 67-74. 

74 

意志表明であるように思える。一研究者としても、今後の展開に期待をよ

せ見守りたいと思う。 

註 

(1) このうち、磯村［2011］、秋田［2011］、北川［2011］、臨仏研［2012］の各書籍

は、本電子ジャーナルでも書評がされている。 

参考文献 

秋田光彦 2011『葬式をしない寺 大阪・應典院の挑戦』新潮新書。 

磯村健太郎 2011『ルポ 仏教、貧困・自殺に挑む』岩波書店。 

上田紀行 2004『がんばれ仏教 お寺ルネサンスの時代』NHK 出版。 

北川順也 2011『お寺が救う無縁社会』幻冬舎ルネッサンス。 

高橋卓志 2009『寺よ、変われ』岩波書店。 

臨床仏教研究所編 2012 『社会貢献する仏教者たち ツナガリ社会の回復に向けて』

白馬社。 

 


