
Title 地名の変遷に見る文字・言語 : 本質論を超えて

Author(s) 遠藤, 総史; 川口, 敬義; 渋谷, 武弘 他

Citation 大阪大学歴史教育研究会 成果報告書シリーズ. 2014,
10, p. 46-67

Version Type VoR

URL https://hdl.handle.net/11094/32761

rights

Note

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



2013年度大阪大学麓史教育研究会院生グループ報告（3)

地名の変遷に見る文字＠言語

一一本質論を超えて

遠藤総史・JII i:i敬義・渋谷武弘・永山愛・村上広大

はじめに

地名というものを文字・言語から切り離して考えることはできないだろう。地名の表出

には様々な過程があるが、現在の世界において、地名は少なからず言語と文学によって表

現されている。例えば、私たちが一般的に用いる地図には、侍らかの言語と文学によって

地名が表記されている。日本語の世界地密であれば、世界各地の盟名や地名がカタカナや

漢宇などで表記され、場合によってはアルファベットや現地文字、発音記号なども併記さ

れていることがある。特に現地文学や発音記号の併記は、日本語や日本で用いられている

諸文字では表現できない部分を伝えようとするものである場合や、現地倶ljの立場を考癒し

た場合などが考えられるだろう。

しかし、現代の私たちにとって地名はあまりにも自明なものとなっており、積極的に意

識する機会は少ない。学校教育では社会科系（地理・歴史等）の授業などで、世界各地の

地名を学習する。初等・中等教育では世界の国名や首都名、歴史上の地名などを学習し、

高等教育ではより細かい地名やより大きな地理概念なども学習するが、その一方で、その

地名の成り立ちゃ地名が持つ出題などが言及されることは少ない。また、テレビの国際ニ

ュースや新聞の国際欄などでは世界各国の地名が、さも当然であるかのように表現されて

いるのもまた事実である。韓霞や中国との領土問題に関わる地名では、ものすごく神経を

注いで議論する一方で、マレーシアやブルネイの立場を無視して「ボノレネオ島jではなく

「カリマンタン島」というインドネシアの呼称を用いてしまうような事も、地名が私たち

にとって所与のものとなっていることを表しているだろう。

ところで、地名の持つ問題に関しては、閤連創設後まもない時期に、地関作成に関係す

る地名の標準化の問題lが提起され、 1967年に最初の国連地名標準化会議2が開催されて以

来、現在にいたるまで文字・雷語の問題と密接に関係しながら議論されてきている。近年

l地名に関する混乱や理解のズレがあれば、通常のビジネス、あるいは災害支援活動などさまざまな国際
的活動に支樺在来すことになる（角南［2013〕、 34頁）。
2地名に関わる札機を解決し、諸加盟闘が地名を決める手｝｜慎を明確にするために、国連が社会経済理事会
の下に作った組織（困惑〔2013］、 16ffif）。国内統一、表記方法に関する技術的問題に関する情報交換、
解決に向けた議論などを行う場（金子・筏｝II[2013］、 129貰）。会議は5年に I回開催され、 2012年で
10剖を数えた。

46 



は特に、エクソニム3 (Exonym、外名または外来地名）よりエンドニム（Endonym、内名

または内生地名）を重視すべきであるという考え方が議論の焦点となっているようである。

これは欧米の植民地で、あった国々が中心となって、主に旧宗主盟から与えられた f外名」

をその地で生まれた「内名」に地名変更することを基本としているらしい。インドが

Bombay （ボンベイ）をMmnbai（ムンパイ）に変更したことはその一例である（田遺［2013］、

17頁）。

ここで、文字・言語と結びついた、地名を巡る問題の具体例を一つ挙げたい。エーゲ、海

を西の国境として持つトノレコは、海の地名一覧を刊行し、 トルコ語の名称を国際社会が受

け入れ、一般的に使用するよう求めた。これらに関して独自の地名を持つギリシャは、 ト

ノレコの領海内にある対象も含めてこの動きに強く抵抗したという（カドモン〔2004〕、 96

。この事例は、エクソニムとエンドニムの微妙な関係を示している。

必ずしも全てがそうというわけではないが、エンドニムの多くは歴史にその淵源を求め

る事例であることが少なくない。領土問題の渦中にあったり、海、河川など、複数の盟・

地域に関係する空間の地名呼称問題の場合、特にその績向が見られる。例えば、韓国・中

・ベトナムがそれぞれ531Jの海域を「東海j と称し、その海域に与えられた関際的な呼称

を拒否している状況がある。上で述べたトルコとギリシャの事例も、これと同様であろう。

もちろん関際問題以外でも、インドにおけるサンスクリット地名への回婦にみられるよう

な、脱植民地位と関わる場合などもある（本稿第3章）。これらの事例は現代の状況を過去

に投影し、歴史の中にその本質を見出そうとする行動として理解できる。エクソニムを否

定して、エンドニムへ回帰しようという運動には、少なからずこのような本質主義的議論

が潜んでいるのである。

以上を踏まえた上で本稿では、地名とそれを表現する言語・文字の中にある本質主義を

乗り越えるために、膝史的な事例を通して、地名がどのような状況の中で出現し変遷して

いったのかを検討する。具体的には、第 l章でまず文字・言語の実態的な区別と機能的な

区別を明確にしておく。この問題は文字・言語というテーマを扱うにあたっては不可避で

あり、さらに第2章を論じていくためには必ず確認しておかなければならない内容である。

第 1章の理論的基礎に依りながら、第2章では文化閣における文字・雷語の重要性を明示

し、そのうえで文化国論の非本質性を論じることで、歴史にエンドニムの淵源を求める議

論の非合理性を明らかにする。そして第3章では、特に近現代インドの地名変遷の状況に

焦点を絞り、本繋論的に文字・言語が特定の宗教と結びつけられてきた状況を見ながら、

地名と本質論の結びつきを明らかにする。

3 「公式言語でない言語によって付けられた、公式言語と異なる地名」であると開会議によって定義され

ている（谷岡〔2002］、 44賞）。

47 



第 l章文字と言語の区別一－実態と機能

私たちは普段の生活の中で、当たり前のように単数あるいは複数の言語を会話の中で、用

いている。文字の場合もまたしかりであろう。ところで、ここで注意しておきたいのは、

私たちはしばしば文字と言語を同ーのもののごとく（切り離すことが不可能であるがごと

く）考えている節がある、ということである。例えば、中間語（漢語）と漢字、ロシア語

とキリノレ文字という組み合わせである。しかしながら、実際には、ある言語とある文字は

に対応していないケースの方が多いのである。以下にいくつか具体例を示したい。

英語は義務教育期開より学習する、日本人にとって最も馴染み深い外国語であろう。そ

の英語はラテン文学（アルファベット）で表現されるわけだが、そのラテン文学は、英語

だけでなくフランス語、 ドイツ語を表現する捺にも用いられている。つまり、ラテン文字

は英語しか表現できないということはないのである。このような状況は、「文字は問ーのも

のを使用しているが、言語は異なるものを使用している」と表現できょう。

あるいは、アイヌの人々は文学を持たなかったという事実もある（石川〔2007］）。これ

は、 f言語は持っていても文字は持たなしリケースといえる4。そもそも私たちは日本語と

いう言語を、ひらがな・カタカナ・漢字と 3種類もの文字を駆使して表現しているという

事実もまた、忘れではなるまい。

以上の具体例から、文字と言語は必ずしも一対ーに対応しているわけで、はないというこ

とが看取されるのではないだろうか。そしてこの事実は、言語の数と文字の数の上でも指

摘することが可能で、ある。 D.クリスタルは、現存する言語だけでその種類は4000あり、

他に 15000種の方言がある（つまり、方言も含めると 19000種もの言語が存在する）と推

測する一方で＼文字の場合は識別し得るものでは 100種にも満たないとナアタリ・カドモ

ンは指摘する（カドモン［2004］、 138頁）。つまり、言語の種類に比べて文学の種類はご

くわずかしかないのである。一対ーに対応することがし、かに希少なケースであるかがうか

がえよう。

私たちはしばしば、「文字と言語は一対ーに対応している」と考えがちであるが、文字と

言語の関係はかなり多様であり、少なくとも実態として区別されるものと理解しておく必

要があるのである。

ここまで、実態として文字と言語は区別されるものであるということを見てきたが、機

能としても両者は底Bりされるべきである。もちろん、一口に と言っても、私たちがま

ず思い浮かべるであろう日本語や英語などだけではなく、コンヒ。ュータ一言語やボデ、ィー

ランゲージ等、様々な雷語が存在する。文字についても、私たちが文字と認識しないよう

なものがかつて文字として扱われていたということも大いに有り得る。これらひとつひと

つが固有の機能を持っていることは明らかであるが、以下、それらの機能を一般化し、文

4今臼ではおよそ601窓と言われる世界人口の約85%が文字を使用しているため（フイツシャー［2005〕、
nn、文学を持たない言語は文盲の言語と呼ばれることがある。しかしながら、文学を書くことは、か
つてはわずか数千人だけが独占していた特殊な機能であり、今日のような識字率は植民地の拡大に付随し
て発生した面もある。文字の不保持を以って文化的に劣っているなどと判断されるべきではない。

48 



宇と言語の関係について述べておきたい。

まずは言語の機能について述べる。カドモンは、「言語とは、コミュニケーションのチャ

ンネルで、あり、その助けによって種族や閤などの社会（通常、言語社会と呼ばれる）に属

している人々が自分の考えをお互いに伝達することができるものである。jと定義している

（カドモンロ00記、 121頁）。すなわち、言語の機能として「伝達」を見出しているので

ある。あるいは宮陪伯人は「伝達」の他に「範時化Jを挙げている。命名という行為（＝

範轄の盟定化）を通じて、人々は（言語外）現実を自らに近い存在として認知し、自らの

環境に取り込むことが可能となる。そして、こうした世界の切り取り方は決して一様では

なくた逆に民族としての関心のありょうの違いを示すものであるという（宮岡〔1996〕）。

次に文字の機能について述べる。ガウアーは、文字を「情報貯蓄」とした上で、文字は

よって表現される様々な概念や観念、世界観を機械的に保存し再生・利用可能にす

るもの、と説明する（ガウアー［1987］、 1貰）。この点に関して、フィッシャーは、より

厳密に定義する。すなわち彼は、「（文字とは）話しことばと対をなす文字記号であり、話

されたことばを永久的または半永久的に定着させるものj という D.デリンジャーの定義

を f暖味jで「実用的か疑問Jとし、「完全な文字J6に着目するべきだと主張する。その

特徴は、①意志の結達を目的とする、②耐久性のある表面に描かれた、人工的な陣形記号

からなる、③意えまのイ云達がなしとげられるような方法で、分節言語と慣習的に関係のある

記号を使う、という 3点を兼ね備えたものである、とする（フィッシャ－ [2005］）。少々

煩雑となったが、いずれにせよ、両者ともに、文字の「再現可能性」や「貯蓄性Jといっ

た点における言語との関係を重視していると言えよう。

以上にみたごとく、文字の「再現可能性」の機能ゆえ、文字と言語は機能面で大い

複するところがある。それは、文字が言語を後世に残すとし、う役割を期待して発明された

以上当然ではある。しかしながら、それを以って文字と言語は機能面では向じものである

と安易に判断することはできない。なぜならば、一方で文字には、言語にはない機能とし

て「貯蓄j というものがあるからである。そしてこの貯蓄という文字の機能は地名の定着

や容続と深く関係すると考える。

最後に、文字や言語について考察する際に地名の変遷に着目することが何故有効である

のかを述べたい。カドモンは、地名の変遷の原因は様々挙げられる7ものの、多くは軍隊に

5 日本人の考える「雪Jiこ関して、イヌイットはqanik「降っている雪、雪片J、aniu「飲料水用の努」、 aput

「積もっている雪」、 pukak「きめこまやかな雪」、 piirtuqI吹雪J、加viq「（イク守ルーをつくる）切り出し

など、二十数種の表現を駆使して捉えるが、一方で日本人はこれらを「雪j という lつの言言葉で捉

える。
6話し言葉の中の一音節を、一つの絵で表すことが可能になった紀元前3700年頃のシュメール文字がそ

の最初であるとフィッシャーは指摘する。それ以前の結縄やノッチ（刻み目）、絵文字などは話し言葉と

対応していないために「不完全な文字Jであると彼は説明する。言語（音）の再現可能性 (I完全な文字j

の特徴③）を強調していると言えよう。
7 ±也名変遷はここに挙げた軍事的要因や政治的要因の他にも賄業的安田等様々なものが考えられるであ

ろうが、長らく国連地名標準化会議および間連地名専門家グ、ループ。の有力メンバーとして汚探しているカ

ドモンの指摘に依ることにする。なお、その他の事例としては、例えば日本においては、地元企業との結

びつきによって変化する場合（挙母市→豊田市）もあれば、市町村合併に伴い変化した場合（つくばみら

い市、南アルフ。ス市など）もある。

49 



よる征服や政変によって起こると指摘する。ある地域が軍隊の力で征服されたり、横民地

勢力の支配から解放されたり、革命を経験したりすると、その地域の地名は手付かずで残

る場合もあるが、多くの場合は、（a）完全に抹消されるか、（b）法令によって即座に変え

られるか（これは一般に重要性が高く、よく知られた地名、特に都市や町のような居住地

の地名に多し、）、（c）新しい支配者や居住者の「口に合う」ようにするために、幾分音声的

に順応したり、省略形になったりする、という過程のうちのひとつをたどるという（カド

モン［2004］、 161頁）。いずれも撞めて政治的な側面を持っていると言えるが、注目すべ

きは（c）の「口に合うJようにするための音声的順応としづ部分であろう。この項悶のみ、

観念的な問題を強く意識した地名改変である（a）や（b）とは違い、発音としづ現実的な

問題を意識した地名改変となっている。そしてこの点は、地名変遷と文字・言語の関連性

を見出す鍵となると考える。

地名は実用的でなければ意味が無い。その使用者が発音可能かっその発音が理解可能で

なければおよそ実用的とは言えまい。つまり、fイ云達j可能でなければ意味が無いのである。

これは先にみた言語の機能と深く関わる。また、先述の（b）法令によって即躍に変えられ

るという項自もまた、捉え方によっては言語のもう一つの機能である「範嬬化j と関係し

ていると言えよう 80 すなわち、言語の「伍達」 f範嬬化」としづ機能は地名の成立には不

可欠な要素であることがうかがえるのである。

また、カドモンによれば、地名を扱うと必然的に2つの問題一一発音の問題と、表記の

問題一ーと向き合わなければならなくなるとしづ。 f地名の発話形は、明らかにより基本的

であり、年代的にもより早期のものである。表記形は、後から発達したものであり、話し

言葉を画定し、コード化し、貯蔵するものである。」（カドモン〔2004〕、 124頁）という彼

の叙述は、今までみてきた文字の機能と深く関連しており、非常に興味深い。私たちが現

在、数百年規模のスパンで、地名の変還を追うことができるのは、その地名が侍らかの形で

残されているからに他ならない。カドモンは「口頭で伝達された地名と書かれた地名との

間のこれまでの競争では、口頭で伝達されたもののほうがずっと不利で、あった。J（向上）

と述べているが、まさにこの発言こそ、文字の「貯蓄」という機能が存分に発持されてい

ることの表れと言える。

地名は文字や言語、あるいは文字と言語によって表現される。そして、地名が変化する

際、文字や言語のもつ機能が深く関わっていることも、一般論ではあるが言及してきた。

以下、各章にて具体的な事例をみてゆくことにより、地名変遷から文字・昔話の役割をよ

り明確にしていきたい。

8地名を、より自らに身近に感じるものへ変更するということは範略化に他ならない。

50 



第2章文化閣と地名

第 1節文化問と文字・

本章では文化閣としづ概念を扱う。文化閣とは菌家を超えた文化的結合や文化的運動を

把握し、自らの研究対象地域との関連性を分析するため、研究者たちが設定してきた概念

であるが、そこには文字・言語の存在が不可欠で、あった。西嶋定生は日本史を東アジアと

いう枠組みの中に位置づけて理解するために f東アジア文化圏（東アジア世界）Jという文

化留を設定したが、それを構成する要素に漢字を明記している。セデスは東南アジアの各

地に不可避的に見つかるインド的要素を説明するために fインドイむとしづ概念を設定し

たが（そこではインド文化圏というべきインド化された世界が想定されている）、その構成

要素にもサンスクリット語の存在が明記されている。また、羽田正の指摘によってその存

在が揺らぎ、ある意味で再定義が迫られている fイスラーム世界Jでも、アラビア語の存

在が再定義論者にとっての最終兵器となっている。

文化圏あるいは歴史世界に文字・言語の存在が不可欠なのは、歴史世界の設定には一定

程度の文化的共通性が必要であり、その文化的共通性を表現・伝達する媒介者として文字・

言語が期待されているからである。西i鳴定生が東アジア世界の構成要素に漢字を設定した

のは、中富的本質である中華思想、を表現し伝達する存在が必要で、あったからである。セデ

スはインド化を定義するにあたって、サンスクジット語にインド的王権概念の表現者とし

ての役割を与えている。「イスラーム世界jの再設定に不可欠な理念的地理概念（ダーノレ＝

アノレイスラーム）を表現する言語は、確かにアラビア語である。

山田［1996］によれば、言語は、現実の事象を具体的に伝達するコミュニケーション手

段としてばかりでなく、超自然的世界・観念世界を表現し伝達するとしづ抽象的・象徴的

コミュニケーションの手段としての機能を持つとされる。つまり、言語は文化や文明とい

った抽象的な概念構造を表現することができるのである。そのような言語によって表現さ

れた、抽象的な意味概念は、文学によって距離や時間を超えて伝達が可能になる。文化圏

を設定・想定する研究者達は文字・言語にこのような機能を期待しているのである。

文化圏における文字・雷諾の重要性を簡単に確認するために、「イスラーム世界Jの議論

を少しだけ検討してみよう「イスラーム世界」を例に取る理由は、後に記述する「インド

化Jや「東アジア文化圏」には一定の定義があり、その定義の枠組みを如何に改修してい

くかというのが議論の中心であるのに対して、イスラーム世界は「そもそもそのようなも

のがあるのか？」という根本的なところが議論の対象になっているからである。それは裏

を返せば、「イスラーム世界jを再設定するにあたって、研究者が文字・含語に関わる内容

を重視している点を見ることができるからである。

羽田［2005〕は、イスラーム世界とは、前近代には一部にしか存在しない概念であり、

19世紀西ヨーロッパにおいて「ヨーロッパJの対概念として形成され、その後イスラーム

主義者に採用されたものでしかないと主張し、さらにそのようなイスラーム世界を地域概

51 



念として設定することは誤っていると主張している。たしかにそれまでにも、イスラーム

世界という言葉が指している対象は非常に不明確であることは指摘されており、羽田の議

論はそこに決定打を打ち込んだことになる。この羽田の主張は多くの研究者に受け入れら

れているが、同時に反対意見も多く出されている。

羽田の議論は特にベノレシャ語の地理書や歴史書に「イスラーム世界」に相当する概念が

無いことを指摘している。これに対して清水〔2007］は、ダーノレI アノレイスラーム（イス

ラームの領域）とし、う概念が、イスラーム的知の集積である fイスラーム学Jにおいて重

要な位置を占めていたことを指摘し、それがアラビア語からベノレシャ語に翻訳される過程

で、不可避的に意識されているはずであると主張し、理念空間としてのイスラーム世界は

存在するとしている。

この清水の意見で最も注目すべき点は、清水の言うダーノレ＝アノレイスラームというイス

ラーム学の基礎となっている概念と、それを媒介する存在としてアラビア語を挙げている

ところであろう。イスラーム世界という理念世界を想定する場合、そこにはイスラーム的

概念の共通性を設定する必要性があり、その地理的拡大には表現者としてのアラビア諾の

役割が不可欠なのである。清水の議論は、必ずしもアラビア語の役割に直接言及している

わけではないが、鈴木［2000］はアラビア語・アラピア文字障という視点からイスラーム

世界を捉えようとしている。

そこで、鈴木の提起する議論を概観しておこう。 8世紀半ば以降、広大なムスリム帝国

アッパース朝の成立によって、ヘレニズム世界とオリエント世界の倍統を吸収しながら、

イスラーム文化を育み独自の文化世界を形成した。そのイスラーム文化の成立と共にイス

ラーム世界の秩序体系としてのシャリーアが成立し、これがアラピア語とアラビア文字に

よって媒介され拡散した。鈴木は、このシャリーアにおけるダーノレ口アノレイスラームが共

有される世界を前近代におけるイスラーム世界と定義したのである（鈴木〔2000］、 72-83

このように、ある文化闘を設定するためには、その範聞で一定程度の文化的共通性を想

しなければならず、その文化の共通項を表現する存在として言語が機能し、表現された

内容を保存し伝達を容易にするものとして文字が機能するのである。そのため、歴史世界

を設定するには文字と言語の存在が少なからず重要なのである。

第2節文化閣と地名の関わり

ここまで、文化圏における文字・雷語の重要性を確認してきた。ところで第 1章でも確

認したように、本稿のテーマで、ある「地名」にも文字・言語は不可欠で、ある。そこで、次

に地名表記と文化障の関わりを文学・言語という視点から検討していく必要性があるだろ

う。まずは「京j という首都名に多用される漢字と、西嶋定生が提唱した f東アジア文化

関」の関わりを検討してし、く。

中国では、天子の住む都は京師（首都）と呼ばれ、地名として使われる場合には、 f京」

52 



の漢字を使って表現されること

が多い。京は都のことであり、

都は天子（皇帝）の住むところ

なので本来 1つしかない。 しカミ

し、天子が捜数の地を往来する

場合などで、 lつの王朝に京が

複数あるということもあった。

たとえば唐朝においては、都の

長安のほかに、副都として格陽

があり、藤代以前からの地名で

ある長安、洛陽に対し、それぞ

れ西京、東京の別称が生まれた

（徐松［1994〕）。天子は行事等

によりこの間京の聞を往来した

のである。後の宋朝は京師を河

南の開封に置いたが、開封は五

代期以降後梁などの都となり、

作京と呼ばれていた。宋朝では

これを東京開封府と呼んだ。

この「京」としづ漢字と概念

は、「東アジア」各地に流入し中

国以外の地域でも使用されるよ

うになった。日本では、『日

紀』中において、 694年に成立

したとされる新益京（藤原京）

に「京jの文字が用いられてい

大理〈雲海）

棄騒
（~ミ襲撃）

、

そン時

中、~：＇5r>
:¥:,:. 

2京

1~1 
守ii' ~f~： 
ノ

罰1 10～11世紀のインドシナ半島東部（遠藤作成）

る。朝鮮においても、 12世紀の史料である『三国史記Jによれば、新羅（～935年）に王
京という首都のほかに五小京という五つの副都があったとされている（武田 1985）。また、

ベトナムでも、『大越史記全書』などの史料において、李朝期（1009年～1225年）に首都

を指す言葉として「京師」や域内を指す言葉として「京城」などが用いられている90 

このような、漢字やそこに含まれる概念の共有は、一定の文化の共通性を浮かび上がら

せてくる。このような文化の共通要素に基づいて、文化圏として提吊したのが西嶋定生で、

あった。西l鳴に従えば、 f東アジア文化圏」とはコミュニケーションの手段としての漢字を

共有し、それを媒介にして嬬教・律令・漢訳仏典といった中間を起源lこする文化を受容し

9 －殻に京城は、宮城を取り巻く都市域を含む空間として理解されるが、域皇室により域外の近郊空間（郭）

との内外の庶民を重視していた晴代以前の中国の場合と同様、李朝期のベトナムにおいては、京城とは主

に宮城内の空間を指す（桃木［2010〕）。

53 



た地域を指している（高鳴［1983〕、 395-468真、李［2003］）。具体的には、中国、朝鮮、

自本、ベトナムなどが想定されている。西嶋は、東アジア世界の理念的基礎である中華思

想は漢代に成立したとし、その中華思想、に基づいて諸外国と官爵の授受を媒介する政治関

係を冊封体制と名づけた。そして、この冊封体制という政治関係を基盤に、中国的文化が

漢字を媒介して諸外国に伝播することで、東アジア世界が成立したとする。

商鳴が漢字という点を強調しているように、東アジア世界に漢字は不可欠な存在で、あっ

た。特に漢字という点に控目すれば、儒教・律令・漢訳仏典といった中菌的とされる文化

は、それ単体では伝播のしようもない。しかし、漢語によって表現され漢字によって保存

されることによって広範囲に伝播可能となり、西嶋のいう東アジア世界を成立させること

ができたのである。

次にセデスによって提起された fインド化J（インド文化闘）の議論と東南アジア（特に

チャンパー）の地名の関わりを検討してし1く。碑文などの様々な史料から再構成できるか

つての東南アジアから、現在の東南アジアにいたるまで、私たちは非常に多くのインド的

要素をその中にみることができる。高校で世界史を学んだ人であれば、東南アジアの盟名

や宗教、文化などにインドの影響がかなりあることを、当然知っているだろう。また旅行

好きの人であれば、アンコーノレ・ワットやボロブドウールといったヒンドゥー教や大乗仏

教の巨大石造建築を思い浮かべるかもしれない。このような、建築や遺跡にもインド的な

モチーフが非常に多く用いられている。

地名の表現に関しでも、このインド化という現象は少なからず関わってくる。地名を表

現するためには、当然文字と雷語の存在が不可欠であるが、インド化に伴うサンスクリッ

ト語とブラーフミ一文字の流入にはそれに大きな影響をもたらした。東南アジア各地でサ

ンスクリット諾とブラーフミ一文字による地名や地域政体名が誕生した。中部ベトナムに

勢力を持っていた政治政体は、チャンパーというサンスクワット語でインドソケイを指す

国名を自称した。このチャンパーの中には、多少時間に前後があるものの、ヴィジャヤや

カウターラ、パーンドウランガといったサンスクリット風の名称をもっ複数の地域政体が

併存しており、さらにインドラプラやチャンパープラというような都城を指すような名称

も現れてきた。このような現象は、北部ベトナムを除く東南アジア各地で見ることができ

る。下で述べることであるが、インド化が汎ベンガル湾的文化運動であるという青山〔2007]

の指摘に従うならば、同様の現象をインドでも見ることができるはずである。

山によれば、このような東南アジア各地に見られるインド的要素を説明するため、明

確な表現で「インド化」を定義したのはフランスの東洋学者ジョノレジュ・セデスで、あった。

セデスはインドイむを「インド的王権概念に基づいた文化体系の地理的拡張であり、ヒンド

ゥー教もしくは仏教の信仰、プラーナ諸文献の神話、ダノレマシャーストラ（法典）の順守

によって特徴づけられ、サンスクリット語によって表現されるもの」と定義している（青

山［2007］）。まず、このセデスの定義から fインド化jが文化体系の地理的な拡張である

という点を、あらかじめ確認しておこう。このセデスの定義では、「インド化Jとは「イン

ド文化圏」という語におおよそ置き換えることができる。次に注臣すべきは「サンスクリ

54 



ット語に表現されるものj というところである。このサンスクリットで表現されたインド

的文化体系という点に関して、青山［2002］は南インド系のブラーフミ一文字によって媒

介されていることを指摘している。

「インド化」の始まりはグプタ朝（320年～550年）にまで遡る。グプタ朝期、それまで

宗教言語でしかなかったサンスクリット諾が、文化用語や政治言語として用いられる様に

なり、サンスクリットによる文化の規範化が確立した。そのサンスクリットによって体系

化された文化要素はブラーフミ一文字により媒介され、 4世紀までにi者インドに流入する。

そこから、当時の梅上交易網によって南アジアから東南アジアへ、 5世紀までに流入した。

「インド化Jとはサンスクリット語とブラーフミ一文字に媒介された、汎ベンガノレ湾的な

文化運動なのである。つまり、インドと東南アジアはほぼ開時に fインド化jするのであ

り、それを可能にしたのがサンスクリット語とそれを表記するブラーフミ一文字の爆発的

な拡大で、あった（青山［2007］）。

第3節文化圏は本質論か？

ここまで、文化圏における文字・言語の役割に注目しながら、文化閣と地名の関わりを

検討してきた。そこで、次に文化圏に関する議論を検討しながら、文字や言語と、それら

によって表現される地名に向けられる本質主義的な期待が、如何に非合理的であるかを検

討していく。

上記の様な歴史世界は、ともすれば本質論的に捉えられがちである。確かに、「イン F化

（インド文化閤）」や「東アジア文化圏」にはインド的本質や中国的本質が明確に定義され

ており、それが外界を感化していくという側面をもった議論であった。セデスはインド的

本質を「ヒンドワー教もしくは仏教の信仰、プラーナ諸文献の神話、夕、／レマシャーストラ

（法典）の順守によって特徴づけられ、サンスクリット語によって表現されるものJと、

西嶋定生は中国的本質を「漢字・儒教・律令・漢訳仏典j と非常に明快に定義している。

そして、そのような先進文化が後進地域を啓蒙して、文化発展を促進したというのである。

このような周辺地域の主体性を否定する議論は、当然に反発を招いた。オランダのファ

ン・ノレールは、インド化は皮樟的なものであり、東闘アジアの社会の構造にまで変化を及

ぼすものではなかったと主張した。ファン・ノレールに捉えば、東南アジアにとってインド

文化とは道具に近いものであり、東南アジア社会の側が主体的に利用したので、あった（青

山［2007］）。「東アジア文化圏」の文化的側面に関しては、李成市が積撞的な批判を行って

いる。李成市は「東アジア文化麗」としづ概念の形成には、西嶋や当時の詞本が置かれて

いた状況に起因しているという点を踏まえた上で、周辺地域の主体性を考麗しなければな

らないと主張している。李世市は「東アジア文化閣Jの形成には中国王朝との外交関係（西

嶋のいう冊封体制）以外の要因も強く｛動いていると主張している（李〔2008〕）。多少批判

の方向性は異なるかもしれないが、羽田が「イスラーム世界」を解体するために積極的に

ベルシャ語史料を引用している点についても、 fベノレシャ語文化圏」の自立性が意識されて

55 



いるようにも見える。

上記の他にも、「インド化（インド文化圏）」や「東アジア文化麗Jの捉え方に関する批

判的議論は多数あるが、基本的に現地社会の自立的発展を重損するという点で、ファン・

ノレールや李成市の考え方と方向性に大きな違いはない。そこでは、インド的本質や中国的

本質とは皮相的で、周辺地域は主体的に必要なものを利用したのだという「選択的受容論」

が展開されているのである。

しかし、この「選択的受容論Jは根本的なところで本質主義と同質の議論をしている。

結局のところ、インドや中間的本質に対抗するために、独自の本震を想定して妥協点を見

出しているに過ぎず、本質主義の共存論でしかないのである。この選択的受容論に従うな

らば、選択的に受容した部分をすべて排除すれば、ある独自の本質が残るはずだが、果た

してそのような事があるのだろうか。言語や文字という観点に絞って見ても、東南アジア

各地の言語にはサンスクリットから派生した語繋が非常に沢山あるし、なによりも文字は

南インド系ブラーフミ一文字から派生したものである。漢字・漢語にしても、日本語をみ

れば一目瞭然な程に多くの漢語の語葉や、漢語から派生した語繋が残っており、漢字もま

たしかりである。ベトナムは漢字こそ現在で、は使っていないが、ベトナム語の語葉の中に

残る漢字由来の言葉（漠越語）の多さに驚く。韓臨諾もまた同じであろう。また、ベノレシ

ャ語の語葉の中にも非常に多くのアラビア語由来の語葉があると開く。

このように、仮に本質というものを想定し、独自の本質というものを考えてみたとして

も、インドや中層の影響は独岳の本質と不可分に結びついており、それなしで自らのアイ

デンティティーを想定することは不可能である。漢字や漢語の諾葉・文字なしで日本語や

ベトナム語が成り立つだ、ろうか。サンスクリットの語葉、南インド系のブラーフミ一文字

なしでインドネシア語、カンボジア語、タイ語が成り立つだ、ろうか。つまり選択的受容論

は、結局、本質主義的な側面を排除しきれず、実際に不可分に存在するインドや中国的影

響を説明しきれないのである。

この問題に対して、青山はヂイの「文化変容」の概念を用い、インド化の本質を文化の

対話として位置づけを図っている。サンスクリット語の役割は、東南アジア文化の新しい

形態の「真の意味での創造jであり、「その過程でそれ自体も形を変えていくものjである

というポロックの主張を受けて、デイは「現地化とは、外来文化の単なる吸収であるとか、

外来文化に対する適応であるとかではなく、文化の変容jであったとする。青山の言葉を

借りてまとめるならば、 fインド化とは東南アジアの社会がインドになることではないが、

しかし、その過程を経ることによって、それまでの東南アジア社会とは決定的に異なる、

まさに『インド化』したとしか名づけることのできない新しい東南アジア社会へと変容す

ること」なのである。そして、青山は「｛患者との対話を通じて自らが、他者に触発されつ

つも他者そのものではない新しい自分に変容していくこと、そして、それと同時に能者も

また自分の中で変容していくこと、この過程こそがインド化の本質である」と結論付けて

いる（青山［2007］）。

インド化の本質を文化変容の過組と見る青山の考え方は、「東アジア文化圏」や「イスラ

56 



ーム世界j にも適応可能であり、本質論を超えたより発展的な方向性を与えてくれるだろ

う。本章では紙幅の都合上、具体的な議論を行う事ができないが、いずれにせよ「東アジ

ア文化閤jや「イスラーム世界j の議論に求められているのは、上記のような考え方であ

ろう。

1むインド
d へ

喜~3t堂沼 ？~暴5 4俊紀 st堂紀 St控紀 JOt控総 141立総 務夜

λλ 

E察衛アジア大穫量5 人 01 

吋
つ
訪
問
∞《いれ

蔽インド ふ d) 

（~） (10) (11) 

援事籍アジアE警綴童話 ふ(fi m 
(17) 

ぢ1 話ヨ
(19) 

(I)アショーヵヱi斜文（員総救急：上 (2）クシャーナ斡H字文（21lt紀）， (3 ）グプタ争vi~専文（4t世紀｝． (4）シyダマF トリ
カ一文字（7世紀｝.(5）デーヴァナーガリ一文字(J,)l.ぞEl,（邑｝イクシコ‘ヴァ－7事Jjj車文（31!!:総）.(7）タミル文学（81世
紀）． (8）タミル文字（:51,荻）． ｛臼｝ヴォカイン際文（2～4俊紀奇心， (JO）ト’ンイェンチャウ長率文；（41世紀後半上 (ll）ク
メーJレ文学(6UI:長！tJ'O.( 12Jクメ－Iv文守・（970＇＞ド）. (l:l)クメーII-文宇｛波高：＞.(14）ピルマ文cf:（滋{E).(15）クデ
イE字文（4001ドttil思 (16）ブールナヴァルマンT.長率文（51世紀，，，ぜ0.(17）デイ／語的文（760年）.( 18）アーヂィティヤ
ヴァルマン：1：：将文（J374f.I:).(19）ジャワ文字（波紋J

歯 2 インド系文字発展の諸段階（文字taを例として模式的に表示）

山［2002］、 17貰）

さて、最後に規点を再び地名に戻してみよう。青山の提起した文化の対話としての「イ

ンド化」は、文字・言語という側面にも適応可能であり、さらに文字・雷語によって表現

される地名にも適応可能である。地名や地域政体名の表現に用いられたサンスクリット

やブラーフミ一文字も、地名や地域政体名の表記に影響を与えると同時に、それ自体もま

た地域の文化によって影響を受けていたのである。「インド化（インド文化圏）Jで、扱った、

中部ベトナムの地名や地域政体名も、必ずしも「純粋jなサンスクリット語とブラーフミ

一文字で表現されていたわけではない。記された地名や地域政体名は、サンスクリット

や南インド系ブラーフミ一文学の影響を間違いなく受けているが、一方で古代チャム文字

によって表現されたサンスクリット風の名称、であることも多かったioo r東アジア文化圏J

のところで、扱った「京Jという漢字を用いた地名も同様であろう。今回は紙幅の関係上、

詳細に扱うことができなかったが、「京」という文字の使われ方や意味するものも、現地の

状況にあわせて変化しているはずである。

4、括

本章では文化癌における文字・言語の重要性を明らかにし、文イヒ圏と地名の関係を検討

してきた。さらに、青山の文化の対話という概念に従いながら、文他国という考え方に依

10例えば、チャンパーの中にパーンドウランガという地域政体があったが、この「パーンドウランガjと

いう名称はサンスクリット語の表現を用いているにもかかわらず、それ自体にサンスクリットで対応する

意味は無い（新江〔2000〕）。さらにその名称は、時間を経るに従ってパランという古チャム語の名称、へと

変化し、最終的にファンラン（藩郎）というベトナム語の地名へと変化していくのである。

57 



然としてつきまとう本質主義的見方を排除することを試みた。そして、文化額論から本質

を排除することで、文字・言語やそれによって表現される地名に向けられる本質主義

的期待が非合理的であることを明らかにした。

しかし、近代になると文学と言語が一対一対応として理解される傾向が強くなってくる。

それと同時に、それらに独自の本質を見出そうとしづ議論も現れる。特に地名の場合、そ

の問題は常につきまとう議論であろう。そこで次章では、インドでの事例を時開的過程に

従いながら検討し、文字と雷語、そして地名が如何に本質主義的に結びつけられていくの

かを明らかにしていく。

第3章 インド独立における地名変遷

第 l節 f多昔話・多文字社会Jインド

第3章では、インドを事例に、脱植民地化によって生じた地名変遷が、どのような意味

を持ったかを考察したい。インドを事例にしたのは、この地域が多様な言語と文字にあふ

れているからである。したがって、多言語・多文化社会であるインドの現状をはじめに示

しておく。

インドの雷語状況を正確に把握することは、非常に困難なため、ここでは、主要昔話の

分布を侍轍するにとどめるII。大まかにみると、北部のインド・ヨーロッパ語族系の言語

と南部のドラヴィダ語族系の言語に分かれている。例えば、話者数がインドでもっとも多

いヒンディ一語は前者に分類され、スリランカなどで多くの話者を持つタミル語は後者に

分類される。また、憲法をみてみると、公用語とされているヒンディー諾のほかに、制定

時の付期において、「特に発展させるべき言語j として 14の言語（のちに追加）が列挙さ

れている。さらに、 1991年の国勢調査によれば、インドに 1万人以上が母語として使用す

る言語が 96存在する（鈴木［2001］、 28頁）。いうまでもなく、インドにおいて英語が重

要な地位を占めていることも忘れてはならないだろう。

IIインドにおける言語状況を分析した研究として、鈴木［2001］を参照。

58 



4‘ 掬鴇鱒i晴·＂＂•~吻＇帥’W柚叫，，，蝿1
0・0怖をW輔、叶...... 叫帥錦e・w，鉱閉終＂＂＂＂＇＂
W精神‘＂＇＇陶 紛糾待編制脚刊岬。、思市！？》

図3 インドの文字分布（藤井［1999］、 24頁）

一方、インドで用いられている文字の分布は以下のようにまとめることができる。ベル

シャ・アラビア文字やラテン文字などの外来の文字体系と、シンハラ文字やデーヴァナー

ガリ一文字など在来の文字体系とがあり、それぞれの文字体系が特定の言語と結びついて、

用いられている（藤井［1999］、 25頁）。

このような言語と文字の多様性が著しいインドにおいて、言語と文字がセットで存在す

ると同時に、文字をもたない言語グループが多数存在していることは、想像しやすい。こ

のことは、必ずしも言語と文字がはじめからセットで存在するわけではなく、特定の言語

と文字の組み合わせは、歴史的に形成されるものではなし、かという聞いを想起させる。そ

こで、本章では、言語と文字によって表される地名の変遷を分析することで、インドにお

いて言語と文字の結び、つきがし、かにして形成されたかを明らかにしたい。

59 



第2節 インドにおける地名変遷

インドにおける地名変遷の事例としてよく挙げられるのは、第 l章でも言及したヨーロ

ッパによる植民地化での地名変遷である。例えば、イギリスの影響について考えてみよう。

インドの現地地名が、イギリス人によって英語綴りで書き取られることで、変化していく

ことがしばしば見受けられた。以下のニつの事例は、それに該当する。世界史においてイ

ンド綿織物の輸出港としてよく知られている「コーリコード KozhikodeJは、現地諾の発

音を英語綴りで書き取る過程で「カリカット CalicutJに変化し、現在はインド有数の工業

都市である「カーンプノレKanpurJ も同様に、「カウンポールCawnporeJ と記述されていっ

た。さらに変遷がすすみ、英語綴りの単語それ自体が、インド現地名と事離していくなか

で、英語の発音に合わせてラテン文字化するというケースも有る。つまり、「パナラースJ

が、ラテン文字で“Banar部門へと表記され、それを英語読みに合わせる形で「ベナレスBenares」

へと変化する事例がそれに該当する。いずれの事例においても考察されるべきなのは、地

名変遷の過程と原因である。イギリスによる地名表記の変化は、植民地統治を通じて、イ

ンド現地に浸透していったということが重要である（藤井口999］、 34頁）。英語での公文

書発行などの実際の統治で英語地名が使用されることによって、現地語地名の在来音や表

記は荘地社会においても変化していったのである。

1947年にインドが独立して以降、以上のようなヨーロッパの植民地統治によって変更さ

れた地名を変えていく動きが見られた12。しかし、多言語・多文学社会であると向時に、

古代より長い歴史を経験してきたインドにおいて、どのような言語・文字によって地名を

表記するか、そもそも、どのような由来に基づく地名にするかは大きな問題になりえた。

多言語・多文化社会であるインドにおいて地名を変える際には、その土地ごとに様々な

・文字のバリエーションがありえたはずで、あった。しかし実際には、特定の雷諾と文

字の優位に基づく地名の変遷が生じることになった。ここではその事例として、インドの

国名について取り上げてみたい。インドの正式国名は、 1949年のインド共和国憲法におい

て、「インディア、すなわちパーラトJと規定している。 fインドJという国名については

小括で触れることとし、ここでは「パーラト BharatJについて考察してみたい。この「パ

ーラトj とは、パラタ族とし、う吉代インドの部族に由来している。これは神話上の概念で

あり、『マハーパーラタ』の「パーラタ BharataJなどのサンスクリット語文献に見られる。

しかしながら、かつてのインドにおいて興亡した諸国家において、「バーラトJが菌号とし

て用いられたかは決して定かではない。したがって、現代インドにおいて、サンスクワッ

ト語文献に由来する古代の名前が国名として蘇ったことが、イPJを意味しているかを考察し

なければならないであろう。

関連して、開憲法で規定された公用語にも目を向ける必要がある。連邦制を敷くインド

では、連邦政府による公用語と州政府による公用語があるが、連邦政府によって公用語と

12例えば、「はじめに」でも挙げた 1995年の「ボンベイ BombayJから「ムンパイ MumbaiJへの変吏な
どがある。

60 



規定されているのは、「デーヴァナーガリ一文字で書かれるヒンディ一語」である。この規

定がなぜ、「デーヴァナーガリ一文字」と文字種を特定したのかという問いと、さきほどの

国名においてなぜ古名の「パーラト」が用いられたのかという問いは、共通項を持ってい

ると考えられる。なぜなら、「パーラト」の国名への採用を強く主張した人々は、ヒンディ

一語を公用語に強く推した勢力と同一で、あったからだ（藤井 ［1999］、 36頁）。

彼らが国名や公用語に強い関心を示した理由は、 1947年のインド独立がイスラームのパ

キスタンとの分離独立の形で行われたことに象徴されている、ヒンドゥー・ナショナリズ

ムの台頭とそれに伴うインドにおけるイスラーム性の分離にある。彼らヒンディ一語強硬

派は、言語におけるイスラーム性の排除を主張した。つまり、ヒンディ一語と文法や語葉

を同じにする言語体系でありながらも、記される文字体系がアラビア文字を基礎としてい

たウルドゥ一語がパキスタンで主に使われていたことを踏まえ、ヒンドゥー教と結びつい

ていた「デーヴァナーガリ一文字Jを憲法に明記することが彼らにとって重要だ、ったので、

ある。それと同時に、ヒンディ一語強硬派たちは、国名においても、ヒンドヮー教の聖典

であるサンスクリット語文献にみられる「パーラト」という古代インドの名前を持ち出す

ことで、インドにおけるヒンドクー性を強化しようと試みたと考えられる。

しかしながら、国名における「パーラトJの登場を単なる「ヒンドヮーとイスラーム」

という二項対立に帰結させるべきではないだろう。ここで考えなければならないのは、な

ぜ宗教と言語・文字の結び、つきが、これほどまでに強くなり、地名として表出しているの

かについてである。繰り返しになるが、多様な言語・文字状況であるインドを踏まえれば、

宗教と言語 ・文字の結び、つきも決して、 一通りではないはずだ。そこで、重要になってくる

のが、イギリスによる植民地化の中で、言語と文字がどのように扱われたかを明らかにし

ていくことである。

と:::::I1'ヲパJv[lll佼憾の
綴土 （ 1 556~手｝

仁コ 7クパ｝~附モの
媛土｛1605~事）

詑2アウラングゼープ勝代
(1)~語±｛1700lf.)

筆童話ヒンドゥー系総額

－必句，

r宅
9

図4 16世紀のムガル帝国（『新詳世界史B』（新課程用）帝国書院、 2013年、 137頁）

61 



第3節 言語・文字と宗教の歴史的結びつき

イギリスがインドで植民地統治を始めるようになった 18世紀後半において、重要な役割

を持った言語は、ムガル帝国の行政言語で、あった、ベルシャ・アラピア文字で記されたベ

ルシャ語で、あった。イギリスは、ムガノレ帝国の行政制度を利用することから、活動を始め

たからである。

しかし、同時期にさらに重要で、あったのは、イギリスのオリエンタリストによるヒンド

ヮー教の「発見Jで、あった。そもそも、「インド」という閤名の語源でもある「ヒンドHind」

という言葉は、インダFス）11の名称に語源、を持つベルシャ語で、あり、「インダス）Ii以東に住む

人々」というムスリムたちによる他称で、あった（中島［2005］、 85頁）。イギリスのオリエ

ンタリストも、この「ヒンドJという言葉を用いることで、インド社会を把握しようと試

みた。その際に、オリエント学者たちは、インド社会の本震として、サンスクリット語で

記されるヴェーダFなど聖典に依拠する「ヒンドゥー」とし、う宗教体系を見いだした

[2006］、 1217頁）。しかしながら、現在のヒンドヮー教が仏教などの他の宗教をも含む暖

味なまとまりとして存在していることからも、キリスト教のように聖典に基づく宗教観自

体がきわめて西洋的な思考に基づくものであり、実際のインドの宗教社会と必ずしも一致

してはいなかった。オジエンタリストが作り上げていった、サンスクリット古典籍に「真

のインドJが存在すると考え、そこに描かれる世界をインドの本質と見なす f公的インド

社会論J（中島〔2005〕、 86頁）はヒンドゥー教を本質としてとらえた。その一方で、確か

に外来の宗教ではあったが、 18世紀時点で多くのムスリムが改宗者の子孫としてインドに

内在していたにも関わらず、イスラームを非インド的なものとして認識するようになった。

このような、とンドゥー教とイスラームの二分法的認識は、統治・司法のレベルにおい

て、実体化するようになった。 1772年以降、コーンウォリス総督の代にかけて、「相続、

婚瓶、カースト、およびあらゆる宗教上の慣行と制度に関する訴訟においては、マホメッ

トの徒にはコーランの法、ジェントゥーにはシャーストラの法を適用する」ことが決定さ

れた（藤井口999］、 26頁）。このような前法における宗教’慣習法の容認によって、法的根

拠である各宗教の法典が記されている言語と文字が、認識だけでなく、実体として、宗教

と結びつけられるようになった。つまり、イスラーム教徒はアラピア語・ベルシャ語によ

るイスラーム法典によって、ヒンドゥー教徒は、サンスクリット諾で記される古典籍によ

って、支配されることになった。

宗教とその法典で用いられる言語・文字が認識と実体の両部で、結び、つくようになった一

方で、 19世紀初期以蜂、英語が統治雷語として使用されるようになった。それまでは、オ

リエンタリストが中心となり、インド在地社会への非干渉、在来言語の利用という方針が

とられていたが、 19世紀以降、この方針は英語を媒介とした植民地統治へと転換していっ

た。たとえば、ベンテインク総替のもと、 1835年「決議Jによって、高等教育におけるサ

ンスクジット語やベノレシャ語の排除と英語使用の確立、 1837年「法需第 29号j により、

苛法行政におけるべノレシャ語の使用停止などが挙げられる。これらの植民地統治によって、

62 



英語を頂点とし、在来古典語であるサンスクリット語と｜白支記者のベノレシャ語がその下に

内包され、さらにその下にそれ以外の言語が位置付けられるとし寸階層構造を持った多言

語・多文字社会が形成されるようになった（藤井口999］、 27”28頁）。

19世紀中葉以棒、ベノレシャ諾とアラビア諾は統治制度から排i珠されていったが、その記

述に用いられたベノレシャ・アラビ、ア文字については、事慣が異なっていた。というのも、

19世紀中葉における英語・ラテン文字の普及率の低さを補うために、代替措置として在地

社会で共通語となっていたとンドウスターニ一語が、キリスト教普及・行政実務などにお

いて、注罰されたからである。この共通言語の書記文字として採用されたのが、識字率が

低いインドにおいても、ムガノレ帝国の行政文書として用いられ、普及していたベノレシャ・

アラピ、ア文字であった。こうして、ベルシャ語やアラビア語が排除される一方で、ベノレシ

ャ・アラビア文字は、共通語のヒンドウスターニー語と結びつくことで、残存することと

なった。

しかし、このような状況に対して、ヒンドワスターニ一語を共有しつつも、ベノレシャ・

アラゼア文字ではない文字体系に依拠する人々が懸念を示していくことになった。それが、

デーヴァナーガリ一文字を使う人々で、あった。 19世紀後半から 20世紀初頭にかけて「ナ

ーガリ一文字普及協会」が活動し、何よりも文字の普及を全面に押し出していたのも、こ

の懸念のためで、あった。そして、このデーヴァナーガジ一文字の主たる扱い手だ、ったのは、

サンスクリット語をその文字で記していたヒンドゥー・エリートたちで、あった（中島［2005］、

86嗣87頁）。

このようにして、ヒンドゥスターニー語は、ベノレシャ・アラピア文学によるウドウノレ一

語と、デーヴァナーガリ一文字によるヒンディ一語に分化していった。そして、それぞれ

の文字体系の粗い手で、あったのが、ベノレシャ・アラピア文字と親和性のあったムスリムで

あり、デーヴァナーガリ一文字でサンスクリット語を記していたヒンドゥー教徒で、あった。

平
向
ふ
J
J、l
 

F
J
 

以上のようなイギリスによる植民地化のなかで形成された言語・文字と宗教の結びつき

が、 1947年の独立時において、地名と公用語の制定過程で表出した。つまり、とンドゥー・

ナショナリズムがインドにおけるイスラーム性を排験しヒンドゥー性を強調する際に、一

方で、国名としてサンスクリット詩文献に由来する「パーラト」を採用するという形で、

もう一方で、公用語を「ベルシャ・アラビア文字で記されるヒンドワスターニ一語z ウノレ

ドゥー諾jを含みうる fヒンドウスターニ一語」ではなく、「デーヴァナーガリ一文字によ

るヒンディー語Jと定めるという形で表出したわけである。

ここで立ち庚らなければならないのは、もう一つの盟名「インディアJである。先にも

述べたように、「ヒンドJという言葉はベノレシャ語に由来する他称、であり、イギリスのオジ

エンタリストのインド理解の枠組みでもあった。それにもかかわらず、 1947年のイギリス

からの独立に捺して、この「インド」を変更しようということにはならなかった。なぜ、

63 



fインドJは変化しなかったのであろうか。もちろん、ペルシャ語「ヒンド」の語源とな

ったのがサンスクリット語「シンドウ sindhuJで、あったからというのも一つの解答で、あろ

う。しかし、むしろ重要なのは、他者によって認識された「ヒンドHindJということばを、

「ヒンドJの人々が主体的に引き受け、用いるなかで、自らの「インドj を確立させてい

ったからであろう（中島〔2005］、 88頁）。このように、脱植民地化の過程において、植民

地時代と関わりのある盟名が使われることは、フィリピンなど他の国々でも見られ、比較

の余地があるように患われる。

このように「地名変遷Jとし、う全章共通のトピックを通して、インドにおいて、言語と

文字が歴史的に結び付けられてし、く過程をみることができた。また単に結びっく過程だけ

でなく、イギリスの植民地統治の過程において、ベノレシャ語やアラピア語が「｜日支記者」

の言語として排除される一方で、，I I日支配者jの文字体系であるベノレシャ・アラビア文字は、

その比較的高い普及率のためにヒンドウスターニ一語の表記文字として利用されるように

なったように、言語と文字の結ひ、っきの解消も確認できた。このことから、言語と文学の

組み合わせが国定的でなく、麿史的に変化していくことを本意では見ることができた。

最後に、今回の事例として挙げたインドは、脱植民地化期とし、う時代への位置づけとと

もに、イギリス植民地からの独立として、南アフリカなどの他の横民地との比較が必要と

なっていくだろう。また、他の！日植民地国家と詞様に、インドにおいても、植民地時代の

地名からの変更は現主進行形で行われている。 80年代以降に見られるインド国内の地名の

変遷において、地名のサンスクリット語化が、 fインドj的地名や「先祖遮りjとして発生

している。しかし、今回見てきたように、言語と文字の結びつきが歴史的に形成されてき

たものである以上、このような「インドj的地名の変遷がなぜ生じているのかについても

考察が必要となっていくであろう。

おわりに

本稿では、地名とそれを表現する言語・文字の中にある本質主義を乗り越えるために、

歴史的な事例を通して、地名がどのような状洗の中で出現し変遷していったのかを検討し

てきた。第 l章でまず文字・言語の実態的な区別と機能的な区別を明確にすることで、文

と言語が必ずしも一対ーで対応しないこと、文字と言語のもつ機能が必ずしも一致しな

いことを確認した。その上で第2章では、文字と言語の機能に注目しながら文化圏論にお

けるそれらの重要性を確認し、文化障と地名の関わりを検討した。さらに、青山の文化の

対話としづ概念に従って、文化圏論から本質性を排除することで、文字・言語や地名に向

けられる本質論的期待の非合理性を明らかにした。第3主主では、文字と言語が宗教などと

関係しながら、本質論的に結びつけられたり、その結び、つきが解消されたりする過程を明

らかにした。そして、それを通じて言語と文字の組み合わせが閤定的でなく、歴史的に変

化していくことを本章では見ることができた。以上の検討から、歴史的状況のなかで地名

64 



が出現・変遷する過程を明らかにし、文字・言語や地名の中にある本質主義を、多少なり

とも乗り越えることができたと考える。歴史を通じて記号論的に本質論を排除していく作

業には、既に多くの研究蓄積がある。しかし依然として、文化に対する私たちの思考から

非合理的な本質論を排除できないのもまた事実である。そのため、歴史主義的に非合理な

本質論を排除していくことを通じて、新たな文牝の見方が拓けるものと考える。

参考文献

はじめに

金子純一

2013 「地名標準化に向けての世界の動き」『地理』 58づ、 21-27

金子純一・笹川啓

2013 「第 10四倍連地名標準化会議報告」『国土地理瞬時報』 123、129”141頁。

角南明彦

2013 「国連地名標準化会議と『日本海呼称問題J」『地理』 58づ、 34-39頁。

田議裕

2013 「地名は誰が決めるのかjf地理』 58欄5,16幽20

谷間誠一

2002 「第 8 自国連地名標準化会議報告J 『地圏~ 40-4、42”59頁。

カドモン、ナフタリ（財団法人日本地図センター監訳）

2004 『地名学一一“地名の知識、法律、言語J財団法人日本地図センター（原著は2000

年出版）。

第 1

石J1 I九楊

2007 f漢字がつくった東アジアJ筑摩書房。

ガウア一、 アルベノレティーン

1987 f文字の歴史…－起源から現代まで』

カドモン、ナアタリ（財団法人日本地図センター監訳）

2004 『地名学一一地名の知識、法律、言語J財団法人員本地図センター。

西田龍雄編

1986 『言語学を学ぶ人のためにJ世界思想社。

ブイツシャ一、スティーヴン・ロジャー

2005 『文字の歴史一一ヒエログジフから未来の「世界文字Jまで』研究社。

宮間｛白人

1996 f文化のしくみと言語のはたらき」官同伯人編『雷語人類学を学ぶ人のために』

65 



店

見

時

1

商
M
M

4
・

4
1

今

3

日」史

社

麗

月
u

h

リ

p
，

（

 

患

宇

界

文

世

『
夫文

mm

島

問

矢

第2

青山

2002 「東南アジア島u輿部におけるインド系文字J 『上智アジア学~ 20、11幽23

2007 fインド化再考ー東高アジアとインド文明との対話一」『総合文化研究』10、122-143

頁。

j青水和祐

2007 「「イスラーム世界論」再考ーーその背景にあるものj 『近代世界システム以前

の諸地域システムと広域ネットワーク』平成 16-18年度科学研究費補助金研究成

果報告書（研究課題番号： 16320080) 74幽89頁。

新江利彦

2000 f「チャム王年代記Jとチャンパーのパーンドウランガへの南遷に関する一考察」

『ベトナムの社会と文化』 2、179-199

鈴木董

2000 fオスマン帝国の解体一一一文化世界と国民国家』筑摩書房。
武田幸男

1985 f三臨の成立と新羅の統一」武田幸男編『世界各国史 17朝鮮史』山川出版社、

37幽98頁。

西嶋定生

1983 f中国古代田家と東アジア世界』東京大学出版会。

羽田正

2005 fイスラーム世界の創造』東京大学出版会。

桃木歪朗

2010 「大越（ベトナム）李朝の昇竜都城に関する文献史料の見直しJw待兼山論叢（史

学編） ~ 44、 1-29頁。

山田孝子

1996 f言語が映し出す超自然観j官岡伯人編『言語人類学を学ぶ人のために』世界思

想、社、 175-200頁。

李成市

2008 「古代東アジア世界論再考一一地域文化圏の形成を中心に」『歴史評論』697、38δ3

2003 『世界史リブレット 7東アジア文化留の形成』山J11出版社。

第3

小J11，忠

2000 fヒンドゥー・ナショナリズムの台頭一一率Lt.PインドJNTT出版。

66 



鈴木義里

2001 『あふれる言語，あふれる文字一一インドの言語政策』右門書院。

冨揮かな

2006 「十八世紀末インド論における「野蛮Jと「偏見」j『宗教研究』 79-4、121下1218

頁。

中島岳志

2005 『ナショナリズムと宗教一一現代インドのヒンドゥー・ナショナリズム運動』春

風社。

藤井毅

1999 fインドにおける固有名の位相j『ことばと社会』 l、23”39

2003 f麓史のなかのカースト一一近代インドの＜自調像＞~岩披書店。

執筆分担：

はじめに：永山・遠藤

第 l章：川口

第2章：渋谷・遠藤

第 3章：村上

おわりに：遠藤

67 




