
Title 弁証法的範疇論への道程 : カント・フィヒテ・シェ
リング

Author(s) 近藤, 良樹

Citation 大阪大学, 1990, 博士論文

Version Type

URL https://hdl.handle.net/11094/36975

rights

Note

著者からインターネット公開の許諾が得られていない
ため、論文の要旨のみを公開しています。全文のご利
用をご希望の場合は、<a
href="https://www.library.osaka-
u.ac.jp/thesis/#closed">大阪大学の博士論文につい
て</a>をご参照ください。

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



< 6 >

氏名・(本籍)
近こん

藤 良 樹

学位の種類 文 A寸L二ι 博 士

学位記番号 第 8 9 4 6 τE玉コ

学位授与の日付 平成 2 年 2 月 2 日

学位授与の要件 学位規則第 5 条第 2 項該当

学位論文題目 弁証法的範鷹論への道程

一一カント・フィヒテ・シェリング一一

論文審査委員 教(主査授) 里見軍之
教(副査授) 二輪 正 教授塚寄 智

論文内容の要旨

本論文は，範時論という極めてユニークな主題に関し，カント，フィヒテ，シェリングと続くいわゆ

るドイツ観念論の系譜を辿りつつ綿密に考究したものであるo この系譜に属するへーゲルの範時論(論

理学)については既にかなりの研究書が公刊されているが，本論文に取り上げられている三者のそれに

ついてまとまったかたちで論じたものはまだほとんどないというのが現状である。おそらくその理由は，

範蒔というものが最も普遍的，抽象的概念であることから，元々その取り扱いが難しいということ，ま

た特に，これら三者の哲学が類を見ないほど難解なものであるということにあるだろう。本論文は彼ら

の難解な叙述を能う限り平明に解きほぐし， しかも遺稿，講義録及び関連の研究文献を渉猟した上で，

問題を詳細かっ徹底的に究明しているO 以下順を追って，各部，各章の要旨を述べるO

第一部「カントの範時論」では主として『純粋理性批判~ (1781年)の範鴎が検討される。

第一章「範轄の形而上学的演鐸」。カントは形式論理学に属する判断表を四綱十二目，即ち，量(全

称，特称，単称)，質(肯定，否定，無限)，関係(定言，仮言，選言)，様相(蓋然，実然，必然)に

整理した上で，これを手引きに，同じく四綱十二日の範鴎表，即ち，量， (単一性，数多性，総体性)，

質(実在性，否定性，制限性)，関係(実体と偶有性，原因と結果，能動者と受動者の相互作用)，様相

(可能性と不可能性，現存在と非存在，必然性と偶然性)を導出した。これについて，単に分析的な形

式論理学の形式から，内容のある綜合的認識のための範曙を取り出すのは無理があるとする解釈が有力

であるが，著者は，形式論理学も実際は内容に関わるものであるという観点から，カントの論法を是と

する。また，現象をむりやりにこうした範曙に合わせてしまうことに対し， Iフ。ロクルステスの寝台」

として榔撤されることがあるが，これについても，われわれの認識を少し反省してみさえすればカント

nu 
n
t
U
 



にも十分理のあることがわかると著者は主張するO 更に，カントが範曙表の各綱をトリアーデにしてい

ることは，以後の弁証法の展開を省みる時，意義深いものであることが指摘されているO

第二章「範轄の先験的演繕」。対象の認識即ち経験に際し，範鴎が必然的な役割を果たしていること

の証明が先験的演緯と呼ばれる。そのうち，範轄という形式を通して働く悟性等の主観的認識能力が経

験の成立に際して先験的に働いていることを説明するのが特に主観的演緯論と言われ，また，単にこう

した能力が必要であるということだけにとどまらず，そもそも客観世界そのものが悟性とその範鴎とに

よって成立していることを言うのが客観的演鐸論である。著者は実在論的立場を取り，従って主観的演

緯は承認するが，客観的演鰐は否認しているO

第二部「フィヒテの範時論」では主として『全知識学の基礎J (1794年)の範時論が検討される o

第一章「絶対的自我と実在性」。カントの範鴎表には，更に，一般に理論哲学と実践哲学との聞には

体系性，統一性が欠けていることから，ラインホルトは表象能力 (1意識の命題J) に根本的統一性を見

出そうとした。乙れに対してフィヒテは， もっと根本的に，客観的現象を可能にする先験的統覚と，道

徳世界を可能にする実践理性とを統一する根源的な絶対的自我を立て，この自我の活動からすべての範

鴎を演緯する。自我が自らを定立すれば，自らは存在する，即ち「自我は自我である J (第一根本命題)。

この自同律を根拠にして初めてA=Aという同一律が成立するのであり，その逆ではない。そして，自

我の事行から，つまり定立即存在ということから， 1実在性」の範鴎が成立するのである。なお， こう

した絶対的自我について， これを神とみなす説と，人間の根源的な意識とみなす説があるのだが，著者

はこの期のフィヒテには後者が妥当するということを論証している。

第二章「自我・非我の弁証法」。こうした自我に対置される客観(非我)については， 1自我には非我

が反立されるJ (第二根本命題)と言われる。ここから -AキAという反立律が取り出され，第一根本

命題と類比的な手続きで「否定性」の範需が演緯される。この両命題(及び第二命題自身)は矛盾する

のだが， これは相互に制限し合うという媒介的活動によって部分的に解決される O この事態は「自我は，

自我の中に可分的自我に可分的非我を反立するJ (第三根本命題)と表現される。この命題には，以下

の展開の根拠が含まれているという意味で根拠律が対応し， しかも範騰としては「制限性」が演緯され

る。そして，以下，自我-非我，実在性-否定性という矛盾とその解決とをモデルとして様々な綜合が，

部分的，漸次的に繰り返され，その他の範蒔が演緯される。なお著者はここでのフィヒテ弁証法の特徴

が，矛盾といってもレトリック上の仮象的なものに過ぎないこと，有限な世界では矛盾と綜合のデュアー

デになっていることを指摘している。

第三章 Ir全知識学の基礎』の理論哲学」。第三根本命題には自我が非我を制限する側面と非我が自我

を制限する側面とが含まれており，後者の探究が理論哲学の内容をなす。後者は通常総合A と呼ばれる

が，これを基にして，総合Bでは，自我・非我の相互作用から「関係」の範鴎が導出され，関係範時の

うち総合Cでは「因果性」が，総合Dでは「実体性」が導出される。総合Eでは新たな範曙が導出され

るのではないのにもかかわらず，改めて関係の自立面と非自立面との関わりが論議されているのだが，

それは自我の本来的なあり方としての自立面を再確認するためであろうと著者は推測するO また， ここ

で様相範鴎への言及が欠落している点については，例えば「現実性」は自我自らだけでは演鰐できない

4
B
i
 

q
べ
U



ものだから，フィヒテはこれについて沈黙することによって，人間的自我の慎ましさに踏みとどまるこ

とを積極的に意志表示しているのであると著者は解釈する。

第四章「自立・非自立の弁証法」。フィヒテは総合Eにおいて，関係の範鴎の自立面たる独立的能動

性と非自立面たる相互性との連関を，それぞれ形式と質料の面から微に入り細を穿ち論じているのだが，

この箇所は錯綜を極めている所としてよく知られている O 難解さの最大の原因は，彼が同じ事態をある

場合には自我論として展開し，他の場合には範時論として説き，また時によっては，認識論的見地の相

違として説明するといった混同にあることを著者は明らかにし， しかも従来のフィヒテ研究者もこの混

乱に巻き込まれたままであることを指摘しているO また，ある一つの事態を反省においてその諸側面に

区別し，その聞の連関を見，その後一つのものとしての再構成するという， ここで用いられている円環

的展開の方法論は弁証法的方法論の優れた先駆になり得ていることを明らかにしているo

第五章「因果性と実体性」。総合Eでは， C , Dで演縛された因果性と実体性という範嬬について，

自立性と非自立性という側面から再論されているのだが，著者は例によって縫れきっているフィヒテの

叙述の糸を丹念に解きほぐした結果，第四章と同様の結論を得ている。

第三部「シェリングの範時論」では彼の最初期(1794年)から『先験的観念論の体系J (1800年)に

至るまでの範時論の展開が探究されているO

第一章「一七九四年の範時論」。フィヒテの影響下に哲学を始めたシェリングは， フィヒテの『知識

学の概念についてJ (1974年)に刺激されて「哲学一般の形式の可能』性についてJ (1 794年)を著した。

ここではシェリングはフィヒテ的な三つの根本命題を基にする知識学を試み7ているのだが， しかし彼が

フィヒテを誤解し，絶対的自我を神と等置している点に，むしろ著者はシェリングの独創性を見ている。

範時論については，フィヒテがまだ範時表を提示していないこともあって，シェリングは独自に案出し

ている O 著者によればその特徴は，範嬬表の中身がカントのそれにほぼ同じであること，判断表と範蒔

表が合一されていること，関係の範鴎を根本形式としていること，各綱を一律に，分析・総合・混合の

トリアーデにしていることである。

第二章「自我(神)の範時的規定」。シェリングはフィヒテの『全知識学の基礎』に鼓舞されて， I哲

学の原理としての自我についてJ (1795年)を著した。ここでは，更に明確に，フィヒテの絶対的自我

が神と読み替えられていること，神の根本範鴎は「同一性」とされているが，その他の従属範轄につい

ては，カントの範蒔を，それに絶対的という形容詞をつけたかたちで，そっくりそのまま採用している

ことが明らかにされている。

第三章「一七九五年の範時論」。有限な実在世界の範轄(従属範鴎)については，前年の範轄表をほ

ぼ踏襲しているとされる O

第四章 Ir先験的観念論の体系』の理論哲学」。先験的観念論では自我と神とは同一視されず，自我は

人間的自己意識として根底に置かれる。この自己意識は外向きの遠心的な活動と内向きの求心的な活動

という側面を持ち， この両活動の矛盾をパネにして，客観と意識形態を導出していく。その第一歩は感

覚にあるという所までがこの章で見届けられるO

第五章「一八00年の範鴎論」。感覚を基にして物質が構成され， これにはこれを見るものとしての

円
ノω

q
δ
 



生産的直観が対応する。この内的直観と外的直観から時間と空間が導出され， これから更に諸々の範曙

が演鐸される O 著者はシェリングのこうしたやり方を，カントの枠組みを前提しつつ，一元論的方向で

徹底した画期的なものだと評価しているo

第四部「我が範時論の試み」では著者自身の範時論が試みられている。著者はここではフィヒテ，シェ

リング流の自我・非我論からの範轄の演緯はもちろんのこと，そもそも演緯というやり方を取るのでは

なく，主としてカントの範鴎論を実在論的に読み替え，補充するという操作を行っている。まず「事物

論」では， この世界が事・物からなると捉えられ，その主要規定としてカント的な質と量が挙げられ，

しかも質のほうが優先される。また文字通り事と物も，それぞれ動的，用的規定と静的，体的な規定と

して，それ自体で範障とされ得るとされる O 次に「関係論」では，およそ関係というものはフィヒテが

明らかにしたように，自立・非自立の両側面を持つことが言われ，そして内的関係と外的関係とではこ

の両側面の連関のあり方が異なるとされるO 更に前者としては本質と現象，実体と偶有性，後者として

は因果性，根拠と帰結，条件，基礎と上部構築等の範障が論じられているo 最後に「生成論」では，カ

ントの様相範需を用いて，生成と消滅の諸様相が論じられている。なお，実在論的範鴎論を唱える場合

でも，パラダイムやイデオロギーによる歪みを避けることの困難さが付言されている。

論文の審査結果の要旨

本書は四百字詰め原稿用紙換算で九百枚を越える大作であり，内容的にも画期的な研究であるo 確か

に範轄というものは哲学にとって不可欠の概念装置であり，多々論じられるものであるが， しかしこれ

を哲学史的に論じたものは数少なく，特に， ドイツ観念論に関して本書ほど体系的に論じたものは皆無

と言ってよい。それは一つには，範鴎が，当該の哲学の根幹に触れずしては論じることができないほど

基本的な概念であることから，通史的に取り扱うには，極めて広く深い学識を要するからであるo その

上殊にドイツ観念論に属する哲学者の文章は，その過剰な思弁性，抽象性と素直でない言い回しとによっ

て，難解を極めるものになっているからであるO 著者は当該の原典の叙述に関し，その誤りを正し，不

足を補い，具体例を示すことによって，行き届いた解釈を提示することができた。更に，関係文献を誠

実に広く渉猟することによって，彼らの影響関係を細かく検証しており，それによっていっそう読者の

理解は助けられることになった。

また，カントから始まりへーゲソレに至る弁証法の生成史を，従来この両者のそれほどには知られてい

なかったフィヒテ，シェリングの場合について明らかにしたことも本書の功績の一つで、ある O

その他個々の点では，例えば，フィヒテの『全知識学の基礎』に様相論が欠けていることの考証，あ

るいは，シェリングが，フィヒテの Ich bin Ich を Ich ist Ich に変更していることの意味づけ，更には，

フィヒテの同一律を無区別な抽象的同一性だとするへーゲ、ルに対し，フィヒテが考えているのは区別を

内含した同一性だから，この批判は当たらないという解釈等，興味ある指摘は枚挙に暇がない。

しかしながら，敢えて望萄の感を述べるならば，次のような点が指摘され得ょう。著者はへーゲノレの

円
ペU

円
ペU



範鴎論を評価していないのであるが， しかし近代哲学史上この問題に関する最大の論者はへーゲルなの

であり，彼と対決しない限り，範曙論，特に弁証法的範時論への道程は完成しないであろう。その意味

で少しでもへーゲ、ルの範鴎論に触れて欲しかったところである。また，範時論にはアリストテレス以来

の歴史があるのだが，著者が「我が範時論の試み」を行う限り，カントに先立つこうした伝統も参照さ

れるべきであっただろう。更に，著者は実在論的立場をとるのだが，その場合それがどのような実在論

であるのかを示しておくべきであっただろう。観念論に対抗するためには単なる素朴実在論では済まさ

れないからであるO

こうした問題が残るにしても，これらの点は本書の優れた内容を損なうものではなし、。以上により，

本審査委員会は，本書が文学博士の学位請求論文として十分に価値のあることを認定する。

-34-




