
Title Folk traditions as a key to the understanding of
music cultures of Java and Bali

Author(s) Franciscus, Xaverius Suhardjo Parto

Citation 大阪大学, 1991, 博士論文

Version Type

URL https://hdl.handle.net/11094/37341

rights

Note

著者からインターネット公開の許諾が得られていない
ため、論文の要旨のみを公開しています。全文のご利
用をご希望の場合は、<a
href="https://www.library.osaka-
u.ac.jp/thesis/#closed">大阪大学の博士論文につい
て</a>をご参照ください。

The University of Osaka Institutional Knowledge Archive : OUKA

https://ir.library.osaka-u.ac.jp/

The University of Osaka



< 5 >

氏名・(本籍)

学位の種類

学位記番号

学位授与の日付

学位授与の要件

学位論文題目

論文審査委員

7ランチスコス サベリクス スノVレジヨ バルト

FRANCISCUS XAVERIUS SUHARDJO PARTO 

文学博士

第 945 3 号

平成 3 年 1 月 14 日

学位規則第 5 条第 2 項該当

Folk traditions as a keγto the understanding 

of music cultures of Java and 8al i 

(ジャワ及びパリの音楽文化理解の鍵としての民俗伝統)

掛
町
授
劃
授

住
教
訓
明
教

谷村 晃

山崎正和 助教授 山口，修

論文内容の要旨

本論文は，ジャワ及びパリの優れた伝統芸術であるガムラン音楽及び影絵芝居が，祖霊信仰の民俗伝統

を基盤としながら，仏教，ヒンドゥー教，イスラーム教と混請する過程を，中部ジャワのパニュマス

(Banyumas) に伝わるダラン・ジュンブルン (dalang j em blung) ，の分析を通じて解明しようとす

る民族音楽学的研究であるo 全体は，第 1 部「導入部J ，第 2部「二つの民俗伝承ージャワ及びパリの影

絵芝居J ，第 3 部「パニュマスのダラン・ジュンブルンの分析J ，第 4部「結論J の四部から構成されて

いる。本文は英語で，論文内容の要旨は英語，インドネシア語及び日本語で書かれている。

第 l 部，第 1 章「ジャワ及びパリの音楽文化伝統の同根性J では， まずインドネシアの伝統芸術におけ

るジャワ及び、パリの音楽文化形成の過程が大文明と小文明の観点、から巨視的に概観される。シャーマニズ

ム，仏教，ヒンドゥー教，イスラーム教と不可分に結びついたインドネシアの音楽文化伝統について述べ

た上で，ジャワ及びパリの音楽文化伝統の同根性が主張される。次に西暦 5世紀頃のジャワのカリンガ朝

誕生後に見られるジャワの音楽及び上演芸術の伝統固執の問題が取り上げられる。乙の伝統主義は 1 )古

代のインドネシア・マレー文化の伝統， 2) 古代アジア文化の伝統， 3) インドの文化伝統の三つの流れ

の出会いにより展開された。乙のような伝統主義が，ジャワ及びパリの人々のなかに文化の持久性

( du r a b i 1 i t y )を育成した。影絵芝居の使い手，ダラン (da1 ang) は乙うした文化の持久性維持に主

要な役割を果たしてきた。 1 5世紀以後に伝えられたイスラーム教は，乙の持久的基層文化に，その融合

性によって対応した。乙のような問題提起に続いて，本論文の研究対象と研究方法が説明される。インド

ネシアの伝統音楽の歴史に関する研究，特にジャワの小文明 lと関する論考や論文が少ないので，今日の民

俗伝統を扱った徹密な比較研究の必要性が強調される。乙乙では民俗伝統をジャワ及びパリ音楽文化理解

9
u
 

泊
比T



の鍵と見る仮説的方法を用いて，インドネシアの伝統音楽の歴史的解釈のための学術的基礎の提供が意図

される。第 2章「中部ジャワの文化伝統におけるガムラン及びワヤンの誕生J では，インドネシアの様々

な民俗芸能の歴史が，潜在的な宗教聞の抗争，祖霊信仰と一神教との確執によって特徴づけられるとする

仮説が述べられ，インドネシアの音楽学研究が乙の関連で今後果たすべき役割のなかでの乙の仮説の重要

性が強調されるD さらに乙乙ではインドネシアの歴史におけるアジア各地からの民族移動の波と，その中

部ジャワのディエン高原 CD i e ng p 1 a t e a u )への定着，そしてそこでの古代ジャワの伝統的民族芸術と

してのワヤンの誕生について論じられる。

第 2 部，第 3章「ワヤンの二つの民俗伝統，ジャワとパリ J では，西南インドネシア(西はスマトラ島

南部から東はロンボク島までを指す)の一つの大きなゴン・チャイム文化圏 C gong...,.ch ime cu 1 ture) 

内に属するジャワとパリの二つの地域文化の歴史においては，民俗伝統が宮廷文化伝統に先行する傾向に

あった乙と，中部ジャワのカリンガ朝が西暦紀元 5世紀に最初の王朝として誕生する以前に，ジャワ及び

ノてりではワヤンの民俗伝統が既にかなり長い期聞にわたって存在していた乙とは確かであること，乙の民

俗伝統は根源的にシャーマニズムと結びつくが，そ乙では祖霊や神々との交信lと窓依儀礼を用いたことが

述べられる。パリのワヤン・ルマー Cwayang lemah) は，その乙とを示す確かな例である。ワヤン・

ルマーが一つの楽器，即ちグンデル Cgendèr) しが用いないにせよ，ゴン Cgong) ，クンダン

C kendang) ，クチュレ Ckecerèk) といった楽器を用いるシャーマニズムの伝統は古代のジャワ及び

パリにはなお支配的であったものとされる。

第 4章「中部ジャワのダラン・ジュンブルンj では，ジャワの民俗伝統のーっとしてのワヤン・ジュン

ブルンないしはダラン・ジュンブソレンが取り上げられる。ダラン・ジュンブルンはジャワでは広く知られ

ているが，それは中部ジャワの南部のみならず，それと同一線上にある東ジャワ南部の二ケ所にも見られ

る。大部分のダラン・ジュンブルンはイスラーム教の考え方によって支配されている口源泉が同じである

点で，ペルシアの<アミール・ハムザ CAmir Hamzah) >の物語とロンボク島のワヤン・ササ

Cwayang sasak) とがイスラーム教に関する共通の情報源として乙乙に取り上げられる。ダラン・ジ

ュンフールンとワヤン・ササとの聞には，そのプロットの構成において密接な関係が見られる口恐らくワヤ

ン・ササのプロットはロンボク島へのイスラーム教布教の際にジャワから持ち込まれたものであろう。

第 5章「パリのワヤン・ササ J ではパリの伝統文化としてのワヤン・ササがパリ島東南部の町，カラン

ガセムにしか見られないという不思議な現象について論じられる。第二次世界大戦以前は，カランガセム

のワヤン・ササはカランガセム王宮の庇護のもとにあり，その上演権はカランガセムのバラモン階級の僧

侶達の手に握られていた。そ乙で使用される言語は古ジャワ語 CBahasa Kawi )，ササ語，パリ語であ

った口しかし 2 0世紀初期以来のパリ島への外国からの観光客の流れに影響されて，カランガセムのヴヤ

ン・ササはすっかり主流から外れてしまった。

第 6章「二つの民俗伝統の比較:持久性と融合性J では，ジャワ及びバリの人々の文化的，宗教的背景

が論じられる。ジャワとバリのワヤン・クリの伝統は，歴史的にはその起源を一つにしている。ジャワ及

びパリのワヤン・クリのプロットの構成を理解するためには，いずれのワヤン・クリも根本的に宗教的特

質を持つものである乙とを知らなければならない。またジャワ語とパリ語の詳細な比較研究から，乙の二

qo 
s
A
T
 



つの言語が本来同ーの母語から分かれたものである乙とが明かとなる。本論文でシナリオのテキス卜が詳

細に翻訳，分析されるのもこのためである。ジャワ及びパリの庶民の文化的宗教的背景に関する研究を通

して，われわれはジャワ及びパリの音楽に多くの共通点を見つける乙とができる。

第 3 部，第 7 章「ダラン・ジュンフールンの二つのシナリオ」では，地域文化のーっとしてのワヤンが，

歴史的文脈のなかでジャワ全土，マドゥラ島，パリ島，ロンボク島，パレンパン，カリマンタン南部，さら

にはカリマンタン東部にまで見出されることが論述される。過去においては， ヒンドゥー・ジャワ教寺院

の祭に奉納されるワヤンの上演時間は，今日のそれよりもはるかに短かかった。バニュマスのワヤン・ジ

ュンブ‘ルンに<ムスタカウェニ (Mustakaweni) >のシナリオを持ったものがないのは，その上演に

約 4 時間を要する乙とが主たる原因である。<ムスタカウェニ>のシナリオは，以前にはその起源がイス

ラーム教徒の町，デマ (Demak) にあるとされていたが，今日ではそれはスラカルタ (Surakarta) 

のワヤンの伝統が間接的にパニュマスに伝えられたものである乙とが分かつている。今日のジュンブ‘ルン

上演の様式はイスラームの町，バニュマスのワヤン上演の様式であるといえる。

第 8章「シナリオ<ムスタカウェニ>の翻訳J では，上演芸術としてのワヤンのシナリオに関する基本

的分析が行われる。乙の分析の目的は， 1) 本質をめぐる多面的なアフ。ローチの導入， 2) より良い理解

のための比較研究の試み， 3) 効果的にダランの語りを追うこと， 4) ダランの言葉ないしは語りの意味

の理解等にある。乙乙で使用される方法は帰納的方法である。乙の方法による分析結果は，次章での詳細

な分析にとっての有効な基礎を提供するものである。

第 9章 1<ムスタカウェニ>の分析j では，<ムスタカウェニ>の内容の分析が行われる。乙の分析の

目的は，ワヤンの伝統文化の枠組みのなかにおける<ムスタカウェニ>物語の位置を見極める乙とにある。

即ち<ムスタカウェニ>は神話なのか，ジャワの民俗伝承なのか，或いは中部ジャワのワヤンのージャン

ルなのか。乙の分析の目的は， またワヤン・クリ理解のためのいくつかの間題点に即してジュンブルン上

演の実際を観察する乙とにある。分析の方法は帰納法である。乙の分析の結果はわれわれにパニュマスの

ジュンブルンに関する総合的な視野を提供してくれるであろう。

第 4 部，第 1 0 章「併存する文化の持久性と融合性」では，文化の持久性ないしは受容性と融合性が論

じられる。文化の融合は何度か起乙った。即ち， 1) 西南インドネシアの地域文化と，その起源を中央ア

ジアのシャーマニズム伝統のうちに持つ東南アジア大陸部の伝統文化との聞の融合， 2) 上記 1 )と古代

におけるアジア(中国)からの移住民の文化の流れとの融合， 3) 上記の 1) , 2) の融合の結果と西南

インドネシア地域に来たインド人によってもたらされた文化との融合(それはヒンドゥー教に基づ、いたジ

ャワの王朝，即ち中部ジャワのカリンガ王朝を西暦紀元 5世紀に誕生させる乙ととなるが，乙の第三の文

化融合はボロブドウール以前の時代に中部ジャワにその活動の中心を持っていた)， 4) ボロブドウール

寺院建造後の時期に起こった文化融合， 5) ジャワ東部の文化伝統のなかでのヒンドゥー教及び仏教のジ

ャワ化としての融合， 6) 恐らくインド経由でペルシアからもたらされたイスラーム文化と西南インドネ

シアの既存文化との聞の融合(乙の融合は紀元 1 5世紀以後に起乙った)。乙れらの文化融合については，

それぞれ具体的な例を挙げて論述される。

例として挙げられているものは，古代ピルマから導入されたゴンの一種，モ (mo) の製作と青銅鋳造

4
9
 

a

守



技術，モ製作の鋳型と見なされるボナン形の石の発掘，祖霊信仰におけるシャーマニズムと結びつくシェ

ン (sheng) (中国の笠) ，クプラ (keprak) (割れ目太鼓) ，号|っかく楽器 (garuk )，オカリーナ

その他様々な楽器の到来，ゲロンガン (gérongan) (男声斉唱) ，パヌンプロモ (panembromo)

(ジャワの混声斉唱) ，パニュンブロモ (panyembromo) (パリの伝統的な斉唱) fと見られるジャワの

伝統音楽への仏教歌唱の導入，マジャバイト (Majapahit) 時代に頂点に達する仏教及びヒンドゥー教

のジャワ化，その例としての東部ジャワのシヴァ・仏教寺院でクルタヌ力炉ラ (Kretanegara) 王を杷る

チャンディ・ジャウィ( c and i J a w i ) ，東部ジャワの町，マラン (Ma1 ang) jf(郊のヒンドゥー教・

仏教混請のモニュメントとなった建造物であるパイラワ (Bhai rawa) を杷るシンガサリ寺院(candi 

S ingasar i ) ，ジョクジャカルタのスルタンのメッカ巡礼の実態，天上の踊りとしてのブドヨ・クタワ

ン (Bedoyo ketawang) の定期的な上演， ラスラン (rasulan) と呼ばれる民俗宗教的伝統，年三

回のイスラーム・ジャワ王室の公式儀礼，ガルベック (garebeg) 終了後の夜にそれと連動して上演さ

れるワヤン・クリ等々である。ガムラン音楽をもそのなかに含んだ一つの伝統としてのワヤン・クリの文

化的持久性は，特に根底にある宗教的信仰心，ないしはシャーマニズムとジャワの他の様々な宗教との融

合，合成を図ろうとする努力によって引き起乙されてきたものである乙とが論述される。

第 1 1 章「音楽文化理解の鍵としての民俗伝統」では西南インドネシアにおける音楽文化理解の鍵とし

ての民俗伝統に焦点が当てられる。乙の地域の中では，古代中央アジア及び古代東アジアからの文化の流

れに起源を持つ最初の小文明の中心地域となったのは，中部ジャワ北部に拠点を持ったジャワ島であった。

パリ島もまた，中央アジア及び東アジアの音楽伝統に関して，同じような強い地位を保っていたので，既

に拡大されつつあったジャワの小文明の第二の中心地となったものと考えられる。古代パリにおける音楽

伝統は，明らかに<バロン>を伴う民俗的上演芸術の伝統の上に基礎づけられていた。パリ島中部のワト

ウカル山の斜面でパリ暦の 6 ヶ月毎に挙行されるヒンドゥー教の祭，オダラン (oda1 an) は，古代パリ

の音楽文化理解の鍵となり得るものと解釈できる。その理解に必要な要素は， 1) 聖なる寺院の祭の進行

のクライマックスにおいて，夜，境内の内陣で行われる奉納の踊り，ペンデ (pèndet) の果たす役割，

2 )乙の祭に招かれた神々への奉納としてのガムランの曲， 3) 一組のガムランの楽器としてのゴン・ル

ワン (gong luwang) の起源の推定である。もしもパリのルジャン (rej ang) がタイのリャン

(Ryang) と歴史的な関連があるとするならば，ゴン・チャイムないしはプンチョン (pencon) 楽器を

伴うパリの音楽は明らかに古代マレー・インドネシア人の居住地であったアジア大陸にその起源を持つは

ずである (Beals; Hoijer 1959:182) 。今日まで，殆ど誰一人として<ウダン・マス (Udan

mas)>という曲 (gending) の聖なる意味を理解していない。乙の曲は，以前にはヒンドゥー教寺院

(cand i) (パリ語では pura と言う)の祖霊信仰儀礼としての祭に関連して演奏されたもので，それは

西暦紀元 9 世紀の中部ジャワにおけるヒンドゥー教復興の時代のパリトゥン王(R a j a B a 1 i t ung )の

墓廟であったと思われるシヴァ神を祭る寺院で演奏された曲である。元来ロンボク島の西部にもたらされ

たカランガセムのワヤン・ササは， ロンボク島でのイスラーム教布教と結びついた民俗伝統であるo

最後に，全 1 1 章の内容から帰納される様々な仮説が， 7 5 項目に整理されて，本論文の課題， rジャ

ワ及びパリの音楽文化理解の鍵としての民俗伝統j についての結論とされている。

戸h
u

A

守



以上の本文は 226頁であるが，他に地図 (7 葉) ，英語，インドネシア語，日本語による内容の要旨

(1 8 頁) ，緒言 (3 頁)が巻頭に，文献表 (2 3 頁) ，補遺 (7 頁) ，用語解説 (2 6 頁)が巻末に添

えられている。

論文審査の結果の要旨

本論文は，長年にわたる現地調査の結果に基づいてジャワ及びパリの伝統文化としてのガムランと影絵

芝居の成立過程を，民俗伝統の面から解明しようとした民族音楽的研究であるo その中心は，祖霊信仰，

仏教， ヒンドゥー教，イスラーム教の混請する複雑なインドネシア社会の脈絡に組み込まれた伝統芸術の

意味を，中部ジャワのパニュマスに伝わるダラン・ジュンブ、ルンの分析を通して具体的に明らかにしよう

とする意欲的研究である。その視野の広さ，未発表の資料の駆使，資料解釈の独創性，事例に即した綿密

で具体的な分析は，インドネシア人自身によるインドネシアの音楽学研究の優れたモデルとして高く評価

できる。

評価すべき第 1 の点は，論文内容の要旨からも分かるように，ジャワ及びバリの音楽文化をめぐる知識

の豊富さである。その知識はインドネシア以外の先学の研究から得たもの，インドネシア人による研究か

ら得たもの及び筆者自身がフィールドワークを通して獲得したものとがある。乙れらの知識は，いずれも

インドネシアの宗教，言語，文学，芸能，生活と結びついた複雑な脈絡を解きほぐすのに役立つもので，

外国人の研究者にとって利用価値の高い情報源であるのみならず，インドネシア人自身にとっても今後の

民族音楽学研究の重要な手がかりとなるものである。第 2 部，なかでも第 6章「二つの民俗伝統の比較:

特久性と融合性j にはジャワ及びバリの民俗伝統に関する具体的で詳細な記述が多い。また古ジャワ語，

ジャワ語，ノてリ語等からなる専門用語を中心に作成された巻末の用語解説も関係者にとって利用価値が大

きし、。

評価すべき第 2 の点は，第 3部で扱われるパニュマスのダラン・ジュンブルンの詳細な分析である。ダ

ラン・ジュンブルン，なかんずくそのシナリオ<ムスタカウェニ>が，ジvャワとパリの二つの民俗伝承の

関連を解く鍵としてあらゆる角度から分析され，また詳細な注をつけ英訳されている。乙のシナリオとそ

の音楽の分析は，今回初めて公表されるもので，その資料的価値は極めて高い。また乙の分析によってジ

ャワの影絵芝居がイスラーム教化されていく過程，そのなかでなお自己同一」性を保ち続づけるヒンドゥー・

ジャワ教的なもの，そしてジャワ及びパリの音楽文化の民俗伝統的基層が具体的に明らかにされる。特に

その上演とそれに伴う音楽の分析は，部外者が扱う乙とが極めて困難な分野である。

評価すべき第 3 の点は，本研究が，音楽学も民族音楽学も未だ確立されていないインドネシアにおいて，

インドネシア人自身の手によって遂行された最初の貴重な民族音楽学的研究であるところにある。従来，

インドネシアの音楽文化は主として外国の研究者によって調査研究されてきた。今日，インドネシア人自

身の内からの自でインドネシアの音楽を研究する乙とが期待されている。本研究はそのような要望に答え

得る最初の力作であるといって良いであろう。勿論その内容については各方面から批判されなければなら

-46-



ないので，英語で記述されている。またインドネシアの若い研究者への便宜を考えてインドネシア語によ

る内容の要旨も用意されている。

評価すべき第 4 の点は，従来の外国人によるインドネシア研究をインドネシア人の立場から批判的に吟

味し，容認できる点とできない点を明確に指摘していることであるo 外からの目では見落としがちな，あ

るいは誤解しがちな文化の側面を内部者が明らか lとすることによって，外国人の研究が正確になるばかり

か，比較文化学上の新たな視点が生まれてくる可能性を秘めている。

以上，本論文の優れた点を列挙したが，その一方で本論文には若干の問題点も認められる。 íジャワ及

びパリの音楽理解の鍵としての民俗伝統J をめぐる情報は極めて豊富ではあるが，その論議がしばしば堂

々めぐりをして論旨がスムースに展開しない。その結果，明快な結論が提示されない。また，第 4 部「結

論j では話題がやや散漫となり，最後に結論の結論に代えて 7 5 の仮説を置くにいたってはいささか冗長

の感がある。しかし論述が堂々めぐりすると乙ろは，西洋的発想からすれば，論理の破綻と思われるかも

しれないが，絶えず同じ話題に戻りながら，そのテーマを増殖しつつ重ねていく方法は，ガムランの円環

的楽曲構造にも共通する中部ジャワ人独特の思考法として評価されなければならない。巻末の用語解説は

確かに有益ではあるが，その選択の基準が必ずしも明確でない。専門用語として取り上げて欲しいものは

まだ他にも多くあるように思われる。しかしながら，乙れらの点は，今後，別な形で継続発展されるべき

問題であり，極めて密度の高い本論文の価値を損なうものではない。

以上のように，本論文はインドネシア人自身によるインドネシアの民族音楽学的研究として従来の研究

の水準をはるかに越える優れた論考であり，文学博士(論文)の学位申請論文として十分の価値を有する

ものと認定する。

司ta守




